

Dieses Werk wurde Ihnen durch die Universitätsbibliothek Rostock zum Download bereitgestellt.

Für Fragen und Hinweise wenden Sie sich bitte an: digibib.ub@uni-rostock.de

Alexander Adam

### Die Geheimnisse der Freimaurerei im Lichte der Zeit : Weihegabe für Freimaurer und solche, die es werden wollen

Lahr: Verlag von Moritz Schauenberg, 1876

http://purl.uni-rostock.de/rosdok/ppn1024314871

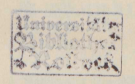
Freier 8 Zugang

PUBLIC

**OCR-Volltext** 



Svi -5236







# Geheimnisse der Freimaurerei

im

# Lichte der Beit.

Weihegabe für Freimaurer und folde, die es werden wollen,

non

### Alexander Adam,

Mitglieb ber Loge Leopold gur Treue in Carleruhe.

Lahr, 1876. Verlag von Morits Schauenburg.

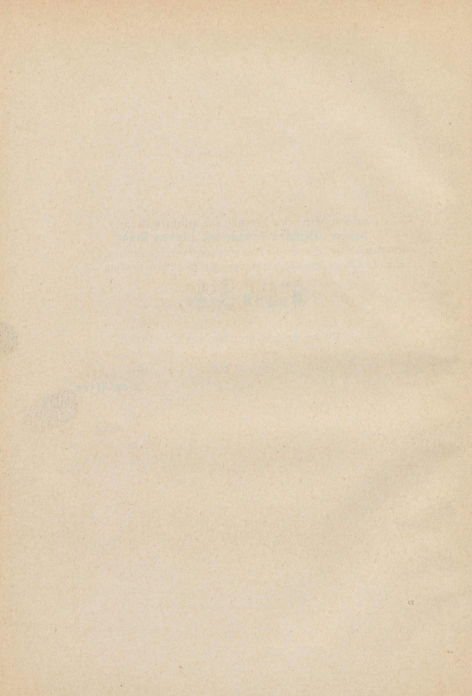
### Seinem väterlichen Freunde und geliebten Bruder

bem chrwürdigen Altmeister der Loge zur edlen Aussicht in Freiburg i. B.,

# August Ficke,

als Zeichen brüderlicher Liebe und Dankbarkeit gewihmet vom

Verfaffer.



#### Motto:

Wir muffen thun und durfen an's Bilben nicht benten; aber Gebilbete heranzuziehen, ift unsere höchste Pflicht.

Göthe (Wanderjahre).

# Inhalt.

|      |                                                                      | Geite |
|------|----------------------------------------------------------------------|-------|
| I.   | Borwort                                                              | 1     |
| II.  | Begriff und Wesen ber Freimaurerei                                   | 7     |
| III. | Bas ist Humanität?                                                   | 15    |
| IV.  | Mittel zum Zwede                                                     | 21    |
| V.   | Gliederung ber humanistischen Arbeit in ben drei symbolischen Graben |       |
|      | der Freimaurerei                                                     | 29    |
| VI.  | Շփլսկասե                                                             | 39    |

### Yorwort.

Es kann wohl keinem Zweisel unterliegen, daß der Trieb des Menschen, die neben ihm existirenden Gegenstände der Außenwelt nicht nur in ihrer Erscheinung zu beobachten, sondern selbst in ihrem inneren Wesen zu erkennen, ein angeborener und naturwähliger ist. Der Mensch begnügt sich nicht mit der bloßen Bestrachtung und Anstaunung der manchsaltigen Geschöpfe, der Wundergebilde der Natur in ihrer äußerlichen Lebensregung, in den vielsachen Wechselbeziehungen, in welchen die Tausend und aber Tausend Einzelkörper des Aus zu einander stehen, sondern es wogt in dem einmal denks und urtheilssähig gewordenen Geiste ein gewaltiger Drang, sogar die innere Wesenheit der Dinge und ihren Urgrund zu erforschen, sowie den Zweck ihres Daseins zu bestimmen.

Der Mensch gleicht hierin dem Kinde, das bald müde wird, ein mechanisches oder musicirendes Spielzeug in Gang zu setzen, das auch einmal in das Innere des Kastens schauen und wissen will, wie und wodurch Bewegung und Ton hervorgebracht werden Es muß seinem Spielzeuge "die Seele suchen" —, auch auf die Gesahr bin, dasselbe zu zerbrechen.

Die schon beim Kinde sich regende Neugierde steigert sich in den späteren und reiseren Jahren zur Wißbegierde; und überall begegnen wir im Leben dem suchenden und fragenden Menschen, seinem Trachten nach Befriedigung geistiger Bedürsnisse, nach Bersolgung von Interessen, die wohl geeignet sind, den Wechselverkehr des geistigen Lebens in schwunghaftem Betriebe zu erhalten und damit das monotone, vegetative Leben aus einer armseligen Nichtigkeit zu reicher, vielgestaltig erregter Blüthe empor zu heben.

Der geiftige Wechselwerkehr hat dem Menschen schon in viele Dinge, die ehedem in ein mystisches Geheimniß gehüllt waren, klaren Einblick verschafft. Unendlich viel Wissen verdanken wir dem unsermüdlich forschenden Geiste. Ueber sehr Vieles aber haben wir noch keine Klarheit gewonnen. In Vielem sind wir noch in dem Nebelschleier der Ahnung befangen, ja sogar mit Vorurtheilen behaftet, zu deren Abstreifung wir nicht einmal gerne Hand anlegen, weil wir fürchten, damit von Jugend auf gehegte, und sogar lieb gewordene Ideen einzubüßen, — Ideen, mit denen vielleicht auch unsere Gemüthsruhe, unser Glückseligkeit oder, wie man es sonst zu nennen beliebt, unser "Seelenheil" könnte verloren gehen, ohne einen entsprechenden Ersas dafür zu finden.

Es ift aber nicht wohl benkbar, daß der menschliche Geist schon in die äußerste Tiefe seiner Forschung gedrungen, auf der höchsten Stufe seines Wissens angelangt sein kann. Wir sind vielmehr auf Grund der seitherigen vorwärts drängenden Bewegung und ihrer Errungenschaften mit Zuversicht zu erwarten berechtigt, daß der Geist nicht stehen bleibe, sondern immer weiter fortschreiten werde, um Schritt sür Schritt dem Ziele seiner Vollendung näher zu rücken und damit über althergebrachte Anschauungen und Vorurtheile hinsweg zu seizen. Auf zeder höheren Stufe seines Triumphzuges des lächelt er den ehemn, aligenunmehr überwundenen Standpunkt, oder

er bebauert mit Wehmuth, daß es so lange Zeit, so große Anstrengung brauchte, die alten Frrthümer los zu werden und neue Wege zur Läuterung und Befestigung der Erkenntniß einzuschlagen.

Solchem fortschrittlichen geistigen Ringen und Streben hat sich aber zu allen Zeiten eine Macht entgegengestellt, die immersort den Hebel in der Hand hält, um die Bremse anzuziehen, womit das vorwärts rollende Kad auf seiner Bahn zum Stillstand gebracht werden soll; eine Macht, die sich allem Fortschreiten auf dem Gebiete des Wissens entgegen stemmt, nicht weil sie darin für den Fortbestand gewisser unhaltbarer Glaubenssätze eine Gefahr erblickt, sondern weil sie in der Aufklärung, in jeder Erweiterung der Intelligenz und in der immer mehr sich verbreitenden sittlichen Vildung eine wesentliche Beeinträchtigung ihrer materiellen Interessen, eine Bedrohung ihrer absoluten Herrschaft befürchtet.

Es ist diese Macht jene Priesterkaste, die auf die Unwissenhei der großen Menge den Tempel baut, in welchem sie, statt das Evangelium der Liebe zu predigen, die "Gläubigen" zum Haß und zur Verfolgung Andersdenkender aufstachelt.

Der Zesuitismus ist es, der in der Verblendung der Menschen das wirksamste Mittel zur völligen Unterdrückung der geistigen, wie der sittlichen Freiheit eines Volkes erkennt, und deshalb jedem frischen aufstrebenden Geistesleben flucht, die bethörte Menge mit den schaubershaftesten Höllenqualen einschüchtert, mit den glänzendsten Verheisfungen im "Zenseits" und anderen geschieft ersonnenen Vundersdingen betäubt, je nachdem ihm das eine oder das andere Wittel die Vefestigung eines blinden Glaubens, eines unterwürfigen, zum Kirchenopfer allezeit bereiten Gehorsams in sichere Aussicht stellt.

Der Jesuitismus in der Hierarchie ist es, der durch die blutigsten Ausschreitungen in der angemaßten Strafgewalt und unter dem Vorwande einer für das Seelenheil unbedingt nöthigen Vorbereitung

auf ein "ewiges Leben" zum teuflischen Quälgeiste, zum furchtbarsten Peiniger der Menschheit, zur schrecklichsten Geisel Gottes geworden ist, der in der geringsten Bauernhütte, wie in den Palästen
der Großen, in der Familie, in den Gemeinden, wie im Staate den
Samen der Zwietracht säet und statt der Menschheit den heiligen Frieben zu dieten, sie dieses Friedens beraubt und dadurch ins Glend stürzt.

Gegen diese furchtbaren Feinde der Menschheit und ihrer höchsten Güter, der Freiheit im Denken und Wollen, erhebt sich der wahre und warme Menschenfreund und nimmt den Fehdehandschuh auf, den ihm die Herrschsucht, die Habgier und die Verfolgungswuth des Jesuitenthums aller religiösen Bekenntnisse entgegenschleusdert. Er nimmt ihn auf, um anzukämpfen gegen Willkür und Unterdrückung, gegen Has und Unduldsamkeit, gegen Frethum und Unwissenheit, sich skühend auf das göttliche Recht der Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit aller Menschen.

In diesem nur mit den Wassen des Geistes aussührbaren Kampse will der Freund der Menschheit alle jene schrossen Gegenssäte und Klüste ausehnen, in welche die Menschen hinsichtlich ihrer religiösen Anschauungen und Glaubensmeinungen, wie bezüglich ihrer politischen, nationalen und socialen Verhältnisse geschieden sind, in welchen Spaltungen sie noch heut zu Tage, ungeachtet aller Ausstätzung und freien Geistesbewegung in unlauterer Absicht künstlich erhalten werden.

Der wohl ausgerüfteten, starren, geschlossenen, von einem einsheitlichen Willen geseiteten Phalany der Feinde des Lichtes und des Fortschrittes gegenüber — vermag die Kraft des Einzelnen wenig, ja Nichts auszurichten. Es zeugt die Geschichte von mancher blutigen und himmelschreienden Gränelthat, die von Hierarchen und Despoten verübt wurde, um den sporadisch aufblitzenden Lichtgedanten zugleich mit seinem kühnen, muthigen Träger zu vernichten.

Sind auch die Scheiterhausen der Herenprocesse, die Autodases jener unselig wüthenden, sogenannten "heiligen" Inquisition vom civilisirten Erdboden verschwunden, so weiß doch der gottvergessene Priester noch heute da, wo sich ihm die erwünschte Gelegenheit bietet, der Kriegesseurie die Mordsackel in die Hand zu drücken, das versehrende Fener des Aufruhrs gegen die bürgerliche Ordnung und das Gesetz zu schüren und zu nähren. Ja noch heutzutage scheut er nicht vor dem Menchelmorde zurück, um große Männer, die für das Wohl der Menschheit begeistert seinem ruchlosen Streben entsgegenarbeiten, aus der Welt zu schafsen.

Darum ist es Pflicht der Menschenfreunde, gegen ein solch' verderbliches Treiben sich zu vereinigen. Es ist diese Vereinigung eine um so sühlbarere Nothwendigkeit, als jeder gemeinsam unternommene Angriff, jede mit vereinigten Kräften betriebene Abwehr den sicheren Ersolg in Aussicht stellt.

Soweit wir die Geschichte kennen, haben immersort diese erbitterten Kämpse der Menschen um die Berbesserung ihres Lebensslooses stattgesunden, und auf blutigen Psaden, über rauchende Trümmer zerstörter Wohnstätten ist der Fortschritt von einer Eultursepoche zur andern gewandelt. Die als heilig gepriesene Unantastsdarkeit des Glaubens bildete zumeist das Bollwerk, hinter welchem sich ihre lichtscheuen Träger und Bertheidiger verschanzten, von wo aus sie ihre verderblichen Angrisse auf den in seiner angedorenen Freiheit vorwärts strebenden Zeitgeist richteten. Und wie auf dem Gebiete der menschlichen Erkenntniß die Freiheit des Geistes um den Sieg ringt, so verlangt das allgemeine menschliche Recht im heutigen Staate den Untergang der alten Borrechte bevorzugter Stände. Der Strom der socialen Bewegung sucht das Unrecht auszugleichen, das der Mächtige seit Jahrtausenden wider den Schwächeren ausgeübt hat und dies theilweise heute noch thut.

So kämpft seit alten Zeiten ber sinnlose Formalismus gegen ben gesunden Menschenverstand, gegen den regsamen menschlichen Geist, — die Nacht des Wahnes gegen das auflodernde Licht der Wahrheit, — die Neaction gegen den Fortschritt freiheitlicher Bestrebungen, — Zwietracht, Haß und Versolgung gegen Eintracht und Menschenliebe, — despotische Willstür und Unterdrückung gegen Wenschenwürde und Menschenrecht, — oder mit einem Worter der Zesuitismus gegen die Freimaurerei! — Und diese ist berusen, einzutreten in den heißen Wettkampf der Menschlichkeit gegen das Unmenschliche, gegen all' die Gewalten, die der sortschrittlichen Eulturbewegung hemmend und feindlich entgegen treten.

Ist aber ber so vielsach verkannten und angeseinbeten, in manschen Ländern nicht einmal geduldeten und sogar versolgten Freismaurerei das herrliche Loos beschieden, mit den Widersachern des Geistes der Wahrheit und der Liebe auf die Arena zu treten und um den Siegeslorbeer zu ringen, um den Kampspreis, welcher der bedrängten, heilsbedürftigen Menschheit das ersehnte Glück, deu heiligen Gottessrieden bringen soll: so wird es wohl keiner allzu großen Schwierigkeit unterliegen, ihr Wesen und ihre Bedeutung zu bestimmen und aus diesem das Ziel seftzustellen, nach welchem ihr Wirken, ihre Arbeit in unseren Tagen hinzustreben hat.

# Begriff und Wesen der Freimaurerei.

Die Natur, das innere Wesen der Freimaurerei darf nicht aufgefaßt werden als ein vollendeter gesellschaftlicher Zustand der sich verkörpert in einem in sich abgeschlossenen, von der sogenannten "profanen" Welt hermetisch abgesonderten Bündnisse gleiche und freigesinnter Männer von gutem Ruse zum Zwecke gegenseitiger Erbauung, wechselseitigen Austausches gefaßter Ideen, erwordener Kenntnisse und erkannter Wahrheiten, — sondern als eine Thäetigkeit, eine Action, die alles dasjenige hervor zu rusen und zu fördern strebt, was auf die geistige und sittliche Vervollkommnung des Menschengeschlechtes von wohlthätigem Einfluß sein kann.

Zwar bestehen in der civilisirten Welt Vereinigungen in großer Zahl, die in ihren Zwecken ein ähnliches Ziel verfolgen, wie die Freimaurerei. In religiöser, wie in wissenschaftlicher Hinsicht, in Bezug auf die Uebung der Barmherzigkeit zur Linderung und Beeitig ung des menschlichen Elendes, sowie zur gegenseitigen Unterstützung im Bestreben der Menschen zur Begründung der materiellen Wohlfahrt — sorgen Tausende von Genossenschaften zedes geistige und materielle Bedürsniß zu befriedigen und überall da, wo der freien Bewegung des Menschen in seiner geistigen, wie körperlichen

Thätigkeit Hindernisse und Hemmnisse entgegen treten, solche zu beseitigen, überall der nach Glückseligkeit ringenden Menschheit thatsträftig unter die Arme zu greisen. Es geschieht dies namentlich da, wo die Thätigkeit des Einzelnen nicht ausreicht und der Staat mit seiner polizeilichen Gewalt nicht eingreisen darf, noch eingreisen will, weil die Erfahrung gelehrt hat, daß der Zwang das Gegentheil bewirkt und nur die Selbsthilse im Genossenschaftswesen das angestrebte Gute zu schaffen vermag. Solche Bereine, die diesen oder jenen humanistischen Zweck versolgen, haben in ihrer Tendenz immerhin Aehnlichkeit mit der Freimaurerei und übertressen die Mitzglieder des Bundes nicht selten mit den Erfolgen ihrer Werkthätigkeit.

Allein bennoch betreiben sie nicht die eigentliche Freimaurerei, deren Berufsfeld durchaus nicht begrenzt ist von Zeit und Oertslichkeit, sich nicht beschränkt auf diesen oder jenen Zustand des menschlichen Einzels oder Gesammtlebens, sondern sich ausbreitet über das ganze Reins und AllgemeinsMenschliche.

Sie verfolgt keine besonderen religiösen, kirchlichen Zwecke, noch rührt sie sich zu Gunsten irgend eines als das beste angepriesenen Regierungssystems für die staatliche Vereinigung der Menschen. Die in der Neuzeit ihr seindlicherseits wiederholt zugeschleuberten Vorwürse der Verbreitung des Atheismus und der Häresie, der Versichtlich ersonnene Verdächtigungen oder boshafte Verläumdungen; denn ihre eigene Geschichte liesert den vollständigen Beweis, daß sie mit keinem der zum Zwecke revolutionärer Umgestaltung sirchslicher oder politischer Zustände gestisteten Geheimbünde in irgend welcher Verührung stand, wenn auch solche Parteigenossenschaften in ihren geheimen Versammlungen ähnliche Formen, Gebräuche und Erkennungszeichen gehabt haben mochten, wie sich solcher die Freismaurerei bedient.

Es ist und bleibt ihre eigenste, sie vor allen anderen menschlichen Vereinigungen auszeichnende Eigenthümlichkeit, daß sie ihre Tempel jedem strebsamen, freien Manne öffnet, ohne irgend welche Rücksicht auf sein religiöses Vekenntniß, auf seine politische Ansicht, auf seine sociale Stellung zu nehmen. Ebenso wenig macht sie die Aufnahme von der Hautsarbe, der Nationalität, von dem mehr oder minder hohen Lebensberuse des Menschen abhängig. Sie verlangt von ihren Jüngern lediglich eine aufrichtige, edle Gesimnung und den festen beharrlichen Willen, zur Verwirklichung ihrer Vestrebungen nach Kräften beizutragen.

Wenn wir uns nun fragen, was ist denn die Freimaurerei ihrem innersten Wesen nach, so gibt uns Falk in Lessing's berühmetem Gespräche die sonderbar klingende Antwort:

"Etwas, das selbst die, die es wissen, nicht sagen können"; denn nicht immer könne man das, wovon man einen Begriff habe, auch mit Worten ausdrücken, wenigstens oftmals nicht so, daß Andere durch die Worte vollkommen eben denselben Begriff bekämen, welchen der sie Sprechende dabei habe.

Falk scheint mit dieser Antwort das Richtige getroffen zu haben; denn es ist, wie Findel in seiner Geschichte bemerkt, die Freimaurerei keine Doctrin oder Lehre, keine Wissenschaft, sondern eine Kunst, die nur einen geistigen Stoff bearbeitet, die daher nicht erschöpfend mit Worten gelehrt, sondern vielmehr durch lebendige Theilnahme am Freimaurerbunde, durch den Umgang mit den Brüsdern erlernt und erlebt werden kann.

Wer aber jene Lessingischen Gespräche ausmerksam lieft, der wird, wenn auch nicht in kurzer bündiger Begriffsbestimmung, so doch in der auf meisterhafte Weise gegebenen Anleitung und Ersklärung eine richtige Vorstellung von der Freimaurerei gewinnen. Er wird all' das, was er dort erfährt von den sprechenden Thaten

bem Antriebe, ben sie auf ihre Jünger ausübt, namentlich aber burch ben kundgegebenen Beruf der Freimaurerei, alles das, was die Menschen in religiöser, staatlicher und socialer Hinsicht von einander trennt, "so eng als möglich wieder zusammen zu ziehen" —, alles das wird er in seinem Geiste und Herzen aufnehmen und als richtig erkennen, wenn Lessing sagt, daß die Freimaurerei nichts Willkürsliches, nichts Entbehrliches, sondern etwas Nothwendiges sei, das in dem Wesen des Wenschen und in der bürgerlichen Gesellschaft gegründet ist, daß man somit sowohl durch eigenes Nachdenken darauf versallen könne, als man durch Anleitung darauf geführt werde.

In seinem "geschichtlich-liturgischen Versuche einer höheren Verzgeistigung der in den sog. ältesten Kunsturkunden überlieferten Symbole und Gebräuche der altenglischen Freimaurerei" sagt der Phistosoph K. Ch. Fr. Krause:

"Die Freimaurerei ist in ihrem wahren und ewigen, von ihrer jetzigen (anno 1810) äußern Gestalt und Benennung unabhängigen Wesen das Leben der Menschheit als Menschheit, das innere und das äußere, das selbstständige und das gesellige Leben aller Menschen, worin ein Jeder für sich ein ganzer, ungetheilter harmonischer Mensch, und alle vereinigt Eine Menscheit sind."

Das Leben der Menschheit als Menschheit, in dem alle Mensschen, als die ganze Menschheit, menschlich denken, fühlen, wollen und handeln, ist wohl eine der großartigsten Ideen, die je ein Wensch fassen konnte, aber eine Idee, an deren Verwirklichung niemals zu denken ist, deren Verkörperung keiner Kunst gelingen wird, so lange Menschen wirkliche Wenschen sind, so lange sie nicht als gottgleiche, vollkommene, d. h. von allen menschlichen Eigenschaften und Trieben befreite Geschöpfe leidenschaftslos wie die verklärten Engel umgeschaffen erscheinen.

Reinenfalls kann ein folch' utopischer ober paradiesischer Zu= stand das Wesen der Freimaurerei selbst sein, wenn man ihn auch als das höchste Ideal der reinen Menschlichkeit zu verfolgen versucht sein möchte. Nicht in dem Zustande eines ideellen Menschenthums, in welchem die, das Leben selbst so reich ausschmückende Manch= faltigkeit der Bestrebungen der einzelnen Menschen in ihrer indivi= duellen frei sich entwickelnden Bewegung aufhören müßte, beruht die Wesenheit der Freimaurerei, sondern vielmehr in der Thätigkeit, in dem Beftreben, die Individualität in ihrer freien Selbstbeftimmung, Entwickelung und Fortbilbung so zu lenken, zu unterstützen und emporzuheben, daß die Menschen fähig werden, nicht nur als von ber Erbe entrückte, vergeiftigte Geschöpfe glückselig gufammen, sondern in einem harmonisch gegliederten Wechselverkehr in gegen= seitiger Achtung, Dulbung und Liebe friedfertig nebeneinander zu leben, nebeneinander im unbeftrittenen Genuffe der höchften Güter bes Lebens ihre Glückseligkeit zu gründen.

Es dürfte beshalb wohl schwerlich als Jrrthum erscheinen, wenn man die Definition Krauses als zu weit ausholend bezeichnet. Es wird dies um so beutlicher in die Augen springen, wenn man ihr die Auffassung eines Koryphäen der neuesten Zeit entgegenhält.

Rudolf Seydel nämlich versteht unter der Freimaurerei die jenige Beschaffenheit der Seele, in welcher der gute oder ideale Urtrieb herrscht über seinen Widerpart — die Selbstsucht. Eben diese in irgend einem Grade erlangte Herrschaft des idealen Triebes sei die einzige Bedingung der Zugehörigkeit zum Freimaurerbunde.

Diese Definition ist offenbar zu eng gegriffen.

Abgesehen von dem Wortlaute "Beschaffenheit der Seele" kann es denn doch nicht ganz richtig sein, wenn man ein menschliches Streben, zu welchem freilich nur derzenige fähig ist, der die erwähnte Beschaffenheit, die Herrschaft über Selbstsucht und Eigenliebe

gewonnen hat, mit dieser Beschaffenheit selbst identificirt, d. h. wenn man eine Eigenschaft, die nur zur Theilnahme an jenem Streben tauglich macht, die ein vorzügliches Mittel zur ersprießlichen Entsfaltung jener Thätigkeit ist, — zum Selbstzwecke stempelt.

Man kann ben Stein, ben man in ein Bauwerk fügen will, nicht mit sich selbst so bearbeiten, daß er in das Gefüge paßt, man muß wohl gute Werkzeuge dazu haben, aber diese Werkzeuge, und wenn sie die beste Beschaffenheit hätten, sind nicht der Stein selbst, können ihn nie im Bauwerk vertreten. Die Fähigkeit zu einer Handlung ist die Handlung selbst nicht, so wenig als der Wille zur That mit dieser selbst gleichbedeutend sein kann. Mit der Fähigkeit und dem Willen, Gutes, Gemeinnützliches zu schaffen, ist der Welt niemals gedient; es bedarf der wirklichen Jnangriffnahme dessen, was man zu schaffen sich vorgenommen hat, der thatsächen Ausstührung einer guten Absicht, um den Lebenszwecken der Menschheit förderlich zu sein.

Die Herrschaft des guten idealen Urtriebs im Menschen über seinen Egoismus, als schön gereifte Frucht der Selbsterkenntniß und Selbstbeherrschung ist ein vortreffliches Mittel zur Förderung humaner Bestrebungen, aber sie wird niemals ausschließlicher Selbstsweck, niemals das ausschließliche Wesen der Freimaurerei sein können.

Weitaus richtiger und erschöpfender bestimmt wohl die Loge "Zur edlen Aussicht" den Begriff der Freimaurerei, wenn sie in ihren "Tendenzen"

"die Humanität als das Princip, das Endziel, als ausschließlichen Gegenstand und als die große moralische Wacht — kurz als das Wesen der Freismaurerei" —

bezeichnet.

Und wenn die Berfassung der Bundes- und Großloge "zur Sonne" in Bayreuth als ersten Satz aufstellt:

"Der Bund der Freimaurer ist ein menschlichsbrüderlicher Berein freier Männer zur Wahrung und Pflege ebler Humanität", —

so hat sie das Wesen der Freimaurerei eben in diese Wahrung und Pflege edler Humanität gelegt und damit auf die bündigste Weise die Aufgabe bezeichnet, die zu lösen dem Bunde und seinen Gliesbern obliegt.

In den Begriffen "Wahrung und Pflege" beruht aber eine zweisache Thätigkeit; eine abwehrende, vertheidigende und eine selbst veranlassende, fördernde.

Die Freimaurerei will nämlich nicht nur verhindern, daß der Menschheit etwas ihrer Würde Widersprechendes zugemuthet werde, sie will nicht nur das Böse, Schädliche und Berderbliche abhalten und abwenden, sondern sie will Alles, was dem Gemeinwohle zuträglich und förderlich ist oder sein kann, selbst unternehmen, unterstützen und ins Leben führen. Sie will den Acker, auf welchem der Same der Wahrheit ausgestreut, der Baum der Liebe groß gezogen werden soll, nicht nur vom überwuchernden Unkraute rein halten, sondern sie will ihn selbst so pflügen, bestellen und desarbeiten, daß diese göttlichen Culturpslanzen zu segenspendenden Fruchtbäumen heranwachsen können, unter deren Schatten dem nach Licht sich sehnenden Geiste, dem liebesühlenden Herzen der Wonnegenuß eines glücklichen Erbenlebens winket.

Wer aber in irgend einer Weise thätig sein will, muß vor allen Dingen zur Ausführung seiner Absicht die nöthige Fähigkeit besitzen, er muß die That vollbringen können; denn ohne die Möglichkeit der Verwirklichung bleibt die großartigste Idee ein taubes, unfruchtbares Samenkorn, ein werthloses Hirngespinnst

Daß aber der große Gebanke, durch Wahrung und Pflege der Humanikät die Menschheit zur Glückseligkeit empor zu heben, nicht wie
der Wasserropsen im glühenden Wüstensande verrinne, sucht die Freimaurerei ihre Jünger zu befähigen, Träger und Verwirklicher
jenes Gedankens zu werden. Sie erscheint uns daher als die Hochschule des Lebens, in der die Kunst erlernt wird, wie sich die Joee
der Humanikät am ersprießlichsten darstellen und verkörpern läßt.

Die Freimaurerei, die nach dem sinnigen Ausspruche des Kronprinzen von Preußen (24. Juni 1870) nicht blos ein Haben, ein Wissen, sondern ein Können, das höchste Können, nämlich die Darstellung der Sittlichkeit und — möchte man hinzufügen — der Stückseligkeit im Leben ist, nennt sich deshalb auch selbst eine Kunst, weil sie nach der Fähigkeit, dem Bermögen, dem Können ringt und strebt, der Humanität in der menschlichen Gesellschaft Gingang zu verschaffen, ihren wohlthätigen Einfluß auf alle menschlichen Bershältnisse und wechselseitigen Beziehungen Bahn zu brechen, um hierdurch der Menschleit dassenige zu dieten und zu schaffen, was ihren Krieden, ihre Wohlfahrt und Glückseligkeit begründet.

# Was ist die Humanität?

Diese Frage drängt sich unwillkürlich auf, nachdem dargestellt worden, wie das Wesen der Freimaurerei in diesem bedeutungsvollen Worte gipfelt, wie die Humanität ihr einziger und ausschließlicher Gegenstand ist, wie in ihrer Wahrung und Pflege die Aufgabe der Freimaurerei beruht.

Für jene Verlegenheit im ersten Gespräche Lessings hat sich aber "zu rechter Zeit eben nur ein Wort eingestellt", das einer unendlich mannichsachen Deutung fähig ist, das in der Geschichte der Menschheit je nach Zeit und Dertlichkeit, je nach dem mehr oder minder hohen Grade der Gesittung der Völker die verschiedenartigste Auslegung gesunden hat, so daß selbst das, was heut zu Tage beim civilizierten Erdenbewohner als barbarisch gilt, zu anderer Zeit, an anderem Orte, bei anderen Völkern menschliche Sitte war oder noch ist.

Wir verdammen heute das mittelalterliche Faustrecht, die Blutzrache und die an ihre Stelle getretene Todesstrafe. Der alte bibzlische Grundsah: "Aug um Aug, Jahn um Jahn" — erscheint heute barbarisch, unmenschlich. Das persönliche Recht beruht in unseren Tagen nicht mehr wie ehebem auf der Schneibe des Schwertes.

An Stelle der Gottesgerichte, in welchen physische Ueberlegenheit oder der Zufall den Ausschlag gegeben, bringt heute ein geordneter Rechtsweg mit Anwendung vernünftiger und weiser Gesetze die Streistigkeiten aller Art zum Austrag.

Wir bauen heute für die Pflege der Unglücklichen, Kranken und Siechen, der Altersschwachen und Fresinnigen eigene Anstalten und Spitäler und gedenken mit Schauer der Zeit, wo man den Pestkranken in die Wüste trieb und hilfloß dem elendesten Schicksale preisgab.

Mit Abscheu wenden wir uns von der Sitte wilder Bölkersschaften ab, die ihre alten, gebrechlichen, für den Waffendienst nicht mehr tauglichen Eltern tödten und sogar aufzehren.

Das Sprichwort "Ländlich=Sittlich" hält nimmer Stand, wo das Zartgefühl des Gebildeten durch eine Rohheit beleidigt wird, wie sie nur in dem Bereiche der Unvernunft oder unter den wilsdesten Bölkern der Erde zum Vorschein kommt.

Der von Tag zu Tag beutlicher sich entfaltende Fortschritt in der Eulturdewegung des sittlichen und geselligen Lebens, der mit der zunehmenden Bildung Hand in Hand gehende natürliche Trieb nach Berbesserung aller menschlichen Berhältnisse sucht sied mit unäberwindlicher Macht Bahn zu brechen und überall die Wunderswerke eines göttlichen Geistes in der sittlichen Bervollkommnung und im aufblühenden Wohlstande zu enthüllen. Ja selbst in den immer wieder neu auftauchenden Parteikämpsen, in den großen Kriegen, in welchen die Streitigkeiten der Bölker noch heutzutage ihren Ausgleich suchen, läßt sich das Streben erkennen, mit den blutigen Opfern nur die Sicherung und Besestigung eines dauernden, friedlichen Zustandes zwischen den Parteien und Nationen herbeizusühren. Und wo immer noch in unseren Tagen die Kriegssurie ihr Haupt zu erheben droht, stemmt sich das menschliche Gefühl dem blutigen

Austrag entgegen. Nur mit der höchsten Entrüstung folgt der Mensch heute der übermüthigen Herausforderung, aber auch mit einer um so größeren Entschiedenheit und Anstrengung, um in der kürzesten Zeit eine frevelhafte Anmaßung zurückzuweisen und gegen sie sein gutes Necht zu vertheidigen.

Es ist dies die Frucht des humanen Geistes, der sich in der gegenwärtigen Zeitströmung entschiedener, denn jemals in den vers gangenen Jahrhunderten kundgibt.

So erblicken wir überall in allen Lebensverhältnissen, in ben größten Bedrängnissen die Humanität als ehrfurchtgebietende Macht thätig, das Elend von dem Boden wegzusegen, auf welchem die Menschheit ihre verschiedenartigen Interessen verfolgt und wir dürsen hofsen, daß es ihr noch gelingen werde, die Selbstüberschätzung, den Uebermuth, den Ehrgeiz und die Eroberungssucht der Bölker und ihrer Könige zu überwinden und die gesammte Menschheit in diejenigen Bahnen zu leiten, auf welchen sie einzig und allein ihrem Lebensglücke entgegen gehen kann.

Was ist nnn aber die Humanität, diese bebeutungsvolle Macht, der wir das segensreiche Emporblühen der Menschheit zuschreiben?

Dem Wortlaute nach ist sie der Inbegriff alles Humanen, d. i. Menschlichen, alles dessen, was den Menschen an und für sich, sowie in seiner Stellung zur gesammten Menschheit angeht, was ihm angemessen ist, ihm geziemt.

Sie ist die Menschlichkeit, die Gott dem Menschen ins Herz gelegt hat, damit sie in ihm zur unversiegbaren Quelle der Tugend, d. i. aller guten, menschenwürdigen, schönen und edlen Handlungen werden soll.

Die Humanität begreift soweit in sich Alles, was den Menschen zum wahren Menschen stempelt, — das Reins und Allgemeins Menschliche. Sie ist der Gegensatz zur Brutalität und Bestialität

und somit die einzige Macht, welche den Menschen aus dem Zustande der Wildheit emporhebt auf die Höhe sittlicher Vollkommenheit.

Die Humanität ist die gewaltige Triebseber, die den Menschen aus den beengenden Schranken der Gigenliebe und Selbstsucht herauszicht und ihm jene Achtung vor seinen Mitmenschen, jene Duldsamkeit gegenüber ihren Bestrebungen einflößt, die er unbedingt besthätigen muß, wenn er auf ebenmäßige Achtung seiner Menschenswürde, auf gleiche Anerkennung seiner Verdienste Anspruch machen will.

Die Humanität erweist sich ferner als die Kraft, die das im tiesen Innern der Menschenbrust schlummernde Mitgefühl erweckt, der göttliche Funke, der in das Herz des Menschen dringt, um in ihm die heilige, Alle gleich umfassende Flamme der Menschenliebe zu entzünden, jener hochherzigen Liebe, die den Menschen zum edels sten und erhabendsten Wesen in Gottes reicher Schöpfung stempelt.

Und so erkennen wir in der Humanität die ächte, wahre und reine Geistes= und Herzensbildung des Menschen.

Wir gewahren ihren wohlthätigen Einfluß in der dem Nächsten im Sewande der Menschen freundlichkeit kundgegebenen dienst= beflissenen Artigkeit und Sefälligkeit, sowie in der toleranten Achtung jeder ehrlichen Meinung und Bestrebung.

Wir begegnen ihr in dem Ausflusse der Menschenliebe: in allen Aeußerungen des Mitgefühls, von der Leutseligkeit an durch alle Erscheinungen der Mildthätigkeit und Barmherzigkeit hindurch dis zu ihrer endlichen Apotheose in der freudigen Hingebung und Selbstausopferung für das allgemeine Wohl der gesammten Menscheit.

Kurz, wir erblicken in ihr die Mutter der Bildung, Gefittung und Duldsamkeit, der werkthätigen Liebe, des heroischen Edelmuthes, — die Schöpferin des Wahren, Guten und Schönen, des Groß=artigen und Erhabenen, — den heiligen Vorn aller menschlichen Tugenden, aller hohen Verdienste.

Alls Ausbruck der edelsten Regungen des menschlichen Geistes und Gemüthes ist die Humanität der ewige, einzige und ausschließliche Gegenstand des maurerischen Cultus, der darum Alles in den Bereich seiner Arbeitsthätigkeit aufnimmt, was zu ihrem endlichen Sieg und Triumphe förderlich sein kann.

Die Humanität ist die Idee, der wir Altar und Tempel bauen; der durch sie zu erstrebende Zustand des Gottesfriedens und der Glückseligkeit für alle Menschen das Ideal, das der Freimaurerei jederzeit vor Augen schweben muß, wenn sie ihrem hohen Beruse folgen, ihre erhabene Sendung erfüllen will.

Mit Necht sagt baher Lessing, baß die Freimaurerei nichts Willfürliches, Entbehrliches, sondern etwas Nothwendiges sei; denn noch nicht ist der Tag des Triumphes der Humanität erschienen; immer noch erhebt das Borurtheil und der Fanatismus das ruchslose Haupt, immer noch wüthet der blutige Krieg der kleinen und großen Interessen, immer noch bethört der Wahn und Aberwitz die geistig abgestumpste Wenge und rastlos bewegt sich das hohläugige Gespenst der socialen Versührung von Ort zu Ort und bedroht allenthalben den friedlich aufblühenden Wohlstand.

Mit einem Worte: überall spannt der Zesuitismus seine trügerischen Netze aus, um die mit dem Banner der Humanität vorwärts drängende Zeit aufzuhalten, die fortschreitende Culturbewegung zurückzudrängen, um der Menschheit die mühsam erkämpsten heiligsten Güter des freien Gedankens und Gewissens, die glorreichen Errungenschaften der wissenschaftlichen Forschung, die herrlichen Früchte und Blüthen des frei sich aufschwingenden Geistes zu rauben, um das mächtige Schosse treibende Saatkorn des Selbstbewußtseins und Selbstgefühles der Menschheit zu ersticken und diese wiederum in jene schreckliche Knechtschaft zurückzusühren, in welcher sie Jahrshunderte lang in tiesster Erniedrigung geschmachtet hat.

Darum heißt die Parole der Freimaurerei:
Stehet und wachet!

Haltet fest zusammen in Eintracht und treuer Liebe zur Hu=

Bauet rüftig fort an ihrem friedlichen Tempel, doch haltet fest das Schwert in der Hand zur Abwehr ihres ergrimmten, unerbittlichen Feindes!

## Mittel jum Bwecke.

Was hat die Freimaurerei zu thun, um ihrer Aufgabe, edle Humanität zu wahren und zu pflegen, gerecht zu werden?

Neberzeugt, daß auch der erleuchtetste Geist, das feinstfühlende Herz des einzelnen Menschen in isolirter Stellung eine schwache Wehr und Waffe ist wider den gemeinsamen Keind, — sucht die Freimaurerei vor Allem die Freunde der Menschheit in einen mäch= tigen Bund zu vereinigen, die manchfaltigen, zerstreuten Einzelfräfte zu gemeinsamer Thätigkeit zusammen zu fassen. In biesen Bund nimmt sie nur Männer von gutem Rufe auf, — Männer, an deren Persönlichkeit auch nicht der leiseste Makel einer die Men= schenwürde beleidigenden Gefinnung oder Handlung haftet. In ihren Tempeln soll nur die Freimüthigkeit und die Bruderliebe walten. Deshalb wird sich auch nur der freie Mensch, dem das Herz auf dem rechten Flecke sitzt, unter ihrem Dache behaalich fühlen. Wer von irgend welchen Vorurtheilen behaftet ist, wer hochmüthig in ber Ueberschätzung seiner geistigen und physischen Stärke gering= schätzend oder gar verachtend auf Minderbegabte, Niedriger geborene, an zeitlichen Gütern weniger Gesegnete niederblickt, — wer da wähnt, in seinen geistigen Anschauungen allein das Licht der Wahr=

heit zu besitzen, in seinem Herzen einzig nur die richtige, beglückende Liebe zu empfinden und zu hegen, — der sindet in der Kette der Freimaurer keinen Platz.

Nur wer einen für das Erfassen großartiger Ideen empfänglichen Sinn, ein für die wohlthätigen Werke der Liebe hochschlagendes Herz im Busen trägt, nur der wird sich zum würdigen Kämpfer unter dem Banner der Humanität heranbilden, ein tüchtiger verdienstvoller Arbeiter an ihrem Tempelbau werden.

Der Bund der Freimaurer, der bei der Auswahl seiner Glieder mit voller Berechtigung auf den Besitz dieser seltenen Eigenschaften absieht und absehen muß, kann nur in solchen Kräften die Mittel zum Dienste der Humanität gewinnen, um sein erhabenes Ziel, die Erlösung des Menschengeschlechtes aus den Banden der Abhängigseit und Knechtschaft und seine Emporhebung zur möglichst vollstommenen Selbstständigkeit und Freiheit, — zu erreichen.

Und welches sind nun die Mittel zu diesem Zwecke? Die Antwort auf diese Frage lautet kurz:

die "Arbeit".

Jeder Mensch, der selbstständig, seiner Menschenwürde bewußt ist, muß arbeiten, um sich die Mittel zu seinem und seiner Familienangehörigen Lebensunterhalt zu verschaffen. Die unendlich manchfaltigen Bedürfnisse, die sich ihm vom ersten Athemzuge an dis zum letzten Lebenshauche aufdrängen und mehr oder minder gebieterisch, energisch ihre Befriedigung begehren, all' die verschiedenartigen Pflichten, die in seinem Lebensberuse, in seiner Stellung zur Familie, zum Staate, überhaupt in seiner Beziehung zur Menschenwelt an ihn herantreten, lassen ihm nicht Rast noch Ruh, sie seiseln seine Gedanken, beanspruchen seine Kräfte zu geregeltem Wirken und Schaffen; — der Mensch muß arbeiten! — Die Noth, die nach dem Sprichwort sogar beten lehrt, die bleichwangige Sorge,

die den Menschen auf allen Lebenswegen begleitet, sind wohl die stärksten Triebsedern zur Arbeit.

Wo solche Nothwendigkeit in die Waagschale fällt, ist es wohl nicht nöthig zu fragen: "warum keine Religion vor Allem das Gebot aufstellt: Du sollst arbeiten! "\*) — Die Arbeit ist des Mensichen erste Lebensfrage, wo immer die Natur aufhört, ihm ihre Güter im Ueberslusse frei darzubieten, wo es der mühevollen Anstrengung einer sorglichen Wirthschaft bedarf, daß sie die unentsbehrlichsten Dinge zur Deckung der allernothwendigsten Bedürsnisse, der Nahrung und Kleidung in sicherer, beruhigender Nachhaltigkeit hervorbringt.

Was verdankt nicht Alles der Mensch seiner wirthschaft= lichen Arbeit?

Mit der Urbarmachung von Wildnissen und Wüsteneien wurde das culturfähige Erdreich erweitert und damit die Möglichkeit der Ernährung einer immer stärker sich vermehrenden Bevölkerung geschaffen. Den gewaltig herandrausenden Hochwassern der Ströme ward in sestbewehrten, eingedämmten Fluthcanälen der Weg eines unschädlichen Abflusses gewiesen, ja selbst an schieklichen Plätzen die zerstörende Gewalt der Wasserwelle durch kunstreiche Fassung in eine nützliche Wasserftart verwandelt und, wie noch so manchy andere Naturkraft dienstdar gemacht. Durch Trockenlegung von Sümpsen und Morästen wurde so manche tödtliche Krankheit vermindert und verdrängt; überhaupt hat die Arbeit mit ihrer tausendsfältigen Einwirkung auf den urweltlichen Zustand des Erdballs diesen zum Paradiese der Nützlichkeit und Annehmlichkeit umgestaltet.

Erregt aber schon all' das, was die regsam geschäftige Hand des Menschen mit seiner Körperkraft hervorgebracht hat, in uns

<sup>\*)</sup> Auerbach, "Auf der Höhe".

das gerechteste Erstaunen, um wie vielmehr müssen uns die Resule tate seiner geistigen Arbeit in Berwunderung seigen?

In einer unendlich langen Reihe erkennen wir den wohlthätigen Einfluß der Thätigkeit des menschlichen Geistes als des sinnigen Leiters der materiellen Arbeit von der einfachsten Entdeckung der dienstbaren Benutzung einer Naturkraft an durch die unzählbare Menge von Ersindungen aller Art dis hinauf zu der durchdachtesten, kunstreichsten Construction einer den Kraftauswand des Menschen und der ihm Beihülfe leistenden Thiere weitaus überbietenden, ja selbst die menschliche Kunstarbeit entbehrlich machenden Maschine

Mit tiefer Ehrfurcht beugen wir aber das Knie vor den riefenshaften Errungenschaften, die der menschliche Geist im Lause der Jahrtausende auf dem Gebiete der Erkenntniß und Forsschung sowie in den genialen Schöpfungen der Kunst durch seine unermüdliche Arbeit gewonnen hat.

Aus der dumpfen Klosterzelle des Wittelalters, in der während eines todtähnlichen Schlases des menschlichen Selbstbewußtseins noch allein die Wissenschaft einigermaßen, wenn auch nur kümmersliche Pflege fand, mußten die übrig gebliebenen Schätze der hellenischen und römischen Blüthezeit hervorgeholt und an das Tageslicht gesördert werden, um unter dem freien Himnel der Undefangenheit zum Grundsteine eines mächtigen, sich kühn emporschwingenden Aufsbaues der Wissenschaften und Künste zu werden. Und der Gresindung Guttenbergs ist es zu verdanken, daß all' diese geistige Arbeit mit unwiderstehlicher Macht nach wenig Jahrhunderten zum Gemeingute der Wenschheit werden konnte.

So erkennen wir in dem äußeren und inneren Leben der Menschheit heutzutage eine Regsamkeit, wie sie keine der vergangenen Epochen der Weltgeschichte aufzuweisen hat; und diese Regsamkeit ist die Frucht einer Geistesarbeit, die sich von den entwürdigenden Fesseln des lichtscheuen Aberglaubens, des Wahnes und Stumpfssinnes selbst befreite und nach mächtigem Kingen die ruhmgekrönte Bahn des freien Gedankens betreten hat.

Insofern nun all' diese Arbeit weniger um des eigenen Vortheils willen, als vielmehr zur Förderung des allgemeinen Wohles der gesammten Menschheit gethan wird, oder mit einem Worte: insofern diese Arbeit eine humanistische ist, ist sie eine freimausverische, d. h. eine solche, womit der Bund der Freimaurer seine Ausgabe zu lösen sucht, nämlich die Menschheit einerseits zum Lichte der Wahrheit zu führen, andererseits auf den Weg der werkthätigen Tugend zu leiten.

Die maurerische Arbeit zielt also nicht blos auf die Entwickelung und Erweiterung der Intelligenz, auf die Ausbildung der geistigen Fähigkeiten des Wenschen, sondern vorzugsweise auf die Veredlung des Herzens, auf die Läuterung des Gefühles von den Schlacken der Leidenschaften und der Selbstsucht, um ihn für die Werke der Nächstenliede empfänglich zu machen, ihn zur Erfüllung der Pflichten gegen die Wenschheit zu ermuntern.

Die Arbeit der Freimaurerei ist also nicht blos eine theoretische, intellectuell-belehrende, sondern vorzüglich eine praktisch-anleistende, ethisch-Begeisternde.

Sie schafft sich beshalb kein besonderes wissenschaftliches Lehrzgebäude, folgt keinem auf bestimmte Grundsätze sich stützenden, phislosophischen Systeme und unterwirft sich keinem in feststehenden Dogmen ausgeprägten religiösen Bekenntnisse.

Die Freimaurerei ist niemals die Freundin einer Dogmatik und schwört nie auf die Worte eines Lehrmeisters. Das freie von einem überlieferten Glauben nicht eingeengte Denken bildet den Hauptgegenstand ihrer belehrenden Thätigkeit. Sie will vor Allem die geistige Selbstständigkeit ihrer Jünger fördern, sie zu einer freien, in keinem Vorurtheil befangenen Gesinnung heranbilden und zieht deshalb vorzugsweise dasjenige in den Bereich ihrer Vetrachetung, was zur fortschreitenden. Selbsterkenntniß führen kann.

Das "γνώθι σεαυτόν" (Erkenne dich selbst), das am Tempel Apollons zu Delphi in goldener Schrift geprangt, glänzt auch an der Pforte des Tempels der Humanität.

Mit dem Einblick in das eigene Innere, mit dem Erkennen seiner Fehler und Vorzüge betritt der Mensch den Weg zur Selbstsbesserung und Selbstwerebelung.

Die Selbsterkenntniß ist ihm nicht blos der Sporn zur Bezähmung wilder Leidenschaften, zur Selbstbeherrschung, sondern auch der mächtige Hebel zur richtigen Abwägung der Leistungsfähigkeit seiner Manneskraft (virtus). Sie ist die Mutter des selbstbewußeten Hochgefühles der eigenen Würde, und mit diesem gewinnt der Mensch die sicherste Lürgschaft, das beste Schutzmittel gegen Selbsterniedrigung und Gemeinheit.

Der Name "Freimaurerei" beutet schon barauf hin, daß sie statt einer, den Menschen erniedrigenden dem üthigen Unterswürfigkeit unter jedwede Autorität — den freien Geistesausschwung liebt und die Losreißung des menschlichen Denkens, Fühlens und Wollens aus den Vanden eines gewissen, das Selbstebewußtsein, das Selbstgefühl und die Selbstbestimmung hemmenden und niederbeugenden höheren Willens anstrebt.

Daher ist es eine ihrer wichtigsten Aufgaben, den Menschen über sein Berhältniß zu Gott und zur Menschheit aufzuklären, ihn zum Nachdenken über seine wahre Bestimmung anzuleiten. Es dürsten ihr deshalb weder Religion noch Politik gleichgiltig sein, wenn sie auch niemals versuchen wird, diese oder jene religiöse Anschauung als die allein selig machende zu empsehlen, diese oder jene politische Staatsform als die beste und weiseste anzuerkennen und ihrer

Durchführung das Wort zu reben. Die Freimaurerei verfolgt mit dem größten Interesse die wichtigen Fragen der Zeit und sucht jede gerechte, der Wahrheit nahestehende Beurtheilung derselben zu försern. Wo sie aber in den nie ruhenden Parteikämpsen die Menschenwürde verletzt sindet, wo sie dem Fanatismus, der Unduldsamsteit, dem Uebermuthe, überhaupt der Unmenschlichkeit begegnet, da erkennt sie es als heilige Pflicht, alle Mittel aufzubieten, mit denen sie dem Bedrohten und Bedrängten aushelsen und ihn vom Untersgange erretten kann.

So ruht der Schwerpunkt ihres Berufes in der geiftigen Aufklärung und sittlichen Beredelung des Menschen= geschlechtes.

Und zur Erfüllung dieses hohen Beruses ist ihre Arbeit dahin gerichtet, in dem einzelnen Menschen den Durst nach Licht und Wahrheit zu erwecken, in seinem Herzen die Liebe zur Menschheit zu entzünden, d. i. ihn zum selbstbewußten, edelmüthigen Menschen heranzubilden, befähigt und begeistert, mit all seiner Kraft rührigen Antheil zu nehmen an dem großen Culturkampse der Zeit, — Sut und Blut einzuseizen für die Errettung des menschlichen Geistes und Gewissens aus dem Sumpse des Aberglaubens, der Heuchelei und Lüge.

So eröffnet sich der Freimaurerei auf dem ganzen großen Erdenrunde zu allen Zeiten ein unabsehbares Berufsfeld, auf dem sie ihre Werkthätigkeit entwickeln kann überall da, wo sie die menschtichen Verhältnisse und Beziehungen in Noth und Gefahr erblickt, wo sie aufklärend, aufhelsend, zu hohen Ideen begeisternd, in den Welthändeln versöhnend und friedestiftend, im Unglücke tröstend und heilend, mit einem Worte: wohlthätig schaffen und wirken kann.

Ihrer Arbeit fällt es zu, der heils= und hilfsbedürftigen Mensch= heit die größten Wohlthaten zu spenden, indem sie eine Werkthätig= keit entfaltet, die all' das anregt, leitet und vollendet, was die irdische Wohlfahrt des Menschengeschlechtes begründen kann; denn ihr Reich ist nur — "von dieser Welt."

Hierin unterscheibet sie sich von jeder Kirchen-Religion, die lediglich darauf absieht, den Menschen hienieden auf die Seligkeit im "besseren Jenseits —" vorzubereiten, indem sie ihn zur Frömmigkeit und zum Gutesthun anhält, so daß die Verheißung eines "ewigen Lebens" in himmlischen Gefilden als unausdleibliche Belohnung eines rechtgläubigen und rechtschaffenen Erdenlebens erscheint.

Solcher Berheißung steht die Freimaurerei ferne. Sie empsiehlt und thut das Gute nur um seiner selbst willen; sie slicht und bekämpst das Böse nicht aus Furcht vor zeitlicher oder ewiger Strafe, sondern weil es die Menschenwürde beleibigt.

Die Erbe, welcher der Mensch mit seinem ganzen Wesen ansgehört, will sie zum Paradiese der Glückseigkeit machen und beruft zu diesem Zwecke in heiteren wie in ernsten Stunden ihre treuen Jünger zur gemeinsamen Arbeit.

## Gliederung der humanistischen Arbeit in den drei symbolischen Graden der Freimaurerei.

Freimuth und Edelmuth sind die beiden Cardinaltugenden, deren Vorhandensein der Bund der Freimaurer bei denjenigen vorausssetzt, die sich ihm anschließen wollen. Nur wer diese beiden Sigenschaften besitzt und in allen seinen Entschlüssen und Hande lungen vorwalten läßt, der wird im Bunde dasjenige finden, was er suchte: immersort Gelegenheit, seine Kräfte zur Förderung der mensche lichen Slückseligkeit zu entsalten, — und — nach vollbrachter Arbeit: — das beseligende Gefühl der Pflichterfüllung und der Zufriedenheit.

Der Freimaurerbund sieht bei Auswahl seiner Glieder nicht auf hohe Geburt, nicht auf hervorragende Stellung in der bürgerslichen Gesellschaft, die ja sehr oft mehr oder minder dem Zufalle und nicht etwa dem Verdienste verdankt werden müssen. Geburtssund Standesunterschiede dürfen da nicht Platz greisen, wo Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit als die Grundpfeiler eines der Natur des Menschen angemessenen, gesellschaftlichen Lebens anerkannt werden, wo insbesondere die Gleichberechtigung Aller als das Fundament jeder vernunftgemäßen, dürgerlichen Ordnung angessehen wird.

Wenn nun aber im modernen Rechtsstaate alle Vorrechte und Privilegien gewisser Stände und Kasten aufgehört haben, wie kommt es, daß gerade in dem Bunde der Freimaurer, in welchem die Gleicheheit als heiliges Grundrecht und als Angelpunkt der brüderlichen Vereinigung hochgepriesen wird, eine diesem Grundsatze widerspreschende Abstusung der Bundesglieder in den drei symbolischen Graden der Lehrlinge, Gesellen und Meister besteht, ja daß dies in einzelnen Logenverbänden nicht einmal für genügend erachtet, sondern auf neun, dreiunddreißig, ja selbst auf neunzig sogenannte Hochgrade ausgebehnt wird?

Ob und welche Berechtigung zu diesen letzteren vorliegt, vermag nur derjenige vollrichtig zu entscheiden, der sie kennt, der ihnen angehört. Wer dagegen einem Systeme huldigt, das nur die drei Grade der sogenannten Johannismaurerei anerkennt, der wird von seinem Standpunkte aus nur insosern ein richtiges Urtheil fällen, als er es durchaus nicht für nothwendig erachten kann, daß der Freimaurer mehr als die Weisterschaft in seiner Kunst erlange.

Und in der That, wer möchte auch in Bezug auf sich selbst mehr zu erreichen suchen, als in allen seinen Bestrebungen meister= haft zu handeln, über seine Triebe und Leidenschaften Herr und Meister zu werden?

Begnügen mir uns beshalb mit dem, was die Johannismaurerei in den drei symbolischen Graden zu unserer Entwickelung, Ers bauung und Begeisterung bietet. Diese drei dem Handwerk entnommenen Abstusungen erscheinen mehr als genügend, um den sernbegierigen, strebsamen und thatendurstigen Jünger der freimaurerischen Kunst auf die höchste Stuse der Arbeiter am Bau des Tempels der Humanität zu erheben.

Wir verzichten gern auf all dasjenige, was nur darauf aussgeht, die menschliche Eitelkeit zu beleben und groß zu ziehen. Und

wenn es wahr ist, daß die Hochgrade vorzüglich dazu beitragen, mittelst ihrer Bänder, Gewänder, Zeichen, Sterne und Titulaturen u. s. w. diese "liebe Eitelkeit" zu nähren, um "Geistes» und Gesmüthsschwache" zu bethören, um ihnen (wie Findel bemerkt) "das Geld aus dem Säckel zu stehlen": so dürsen wir wohl mit Recht den in der freimaurerischen Geschichte und Literatur durchweg beswanderten Autoritäten nachsagen, daß die Hochgradmaurerei ein verwersliches Unwesen ist, das mit seinen unsinnigen Gebräuchen und Ceremonien unseren Feinden nur reichlichen Stoff zur Bershöhnung und Bespöttelung unserer maurerischen Kunst in die Hände gespielt habe.

Aber auch die drei Johannisgrade würden keine Rechtfertigung finden, wenn man sie lediglich zum Vortheile der Logenkasse erstunden hätte und ein innerer Grund für ihr Bestehen nicht vorhanden wäre, denn in diesem Falle müßte jede Unterscheidung unter Männern, die sich "Brüder" nennen, als der Sache unwürdig oder zum Windesten als eine formelle Spielerei erscheinen. Oder sollten die dem Gesellen und Meister kundgegebenen, besonderen gesheimen Zeichen, Griffe und Worte den Bundesbruder zum vollkommeneren und besseren Freimaurer, zum verständigeren Logensbeamten machen können?

Der Geist allein belebt, und nur das Vernünftige hat Bestand. Symbole, denen kein tiefer, entwickelungsfähiger Gedanke zu Grunde liegt, werden gar zu bald vor dem nüchternen Verstande zum kindisch= lächerlichen Spielzeuge.

Weil nun aber die maurerische Kunst so weit ausgreifend ist und in so vielsacher Beziehung auf das individuelle, wie gesellige Leben der Menschen einflußreich einwirkt, daß es selbst dem Hochsgebildeten, seinfühlenden und verständnißreichen Menschen schwer würde, in das ganze Wesen dieser Kunst auf einmal mit vollkommen richtigem Blick und Gefühle einzubringen, so dürfte wohl eine systematische Eintheilung des Arbeitsselbes, mit einer in der Natur der Sache beruhenden Abstufung und Gliederung der maurerischen Aufsgaben nicht weiter zu beanstanden sein, insbesondere, wenn man erwägt, daß die Freimaurerei keine Wissenschaft ist, die man in ihrem jeweiligen Umfange etwa aus Büchern und Schriften vollständig erlernen könnte, sondern daß sie eine unendlicher Vervollständig erlernen könnte, sondern daß sie eine unendlicher Vervollstömmnung fähige Kunst ist, in welcher man es nur durch sortwährende Uebung, durch ein fortschreitendes Sichhineinleben endlich zum Meister bringen, d. h. lernen kann, nach allen Seiten hin das Wahre und Richtige zu finden.

Wie überall im Leben, im Handwerke, wie in der bildenden Kunst und Wissenschaft, ist es auch in ihr. Es hat der Mensch, mag er in seiner Stellung noch so vollkommen sein, niemals, wie man zu sagen pslegt, ausgelernt; es wird ihm immer wieder etwas Neues, noch nicht Erfaßtes, noch nicht Gekanntes im Leben bezegenen, das ihm Stoff zu neuen Kenntnissen und Erfahrungen darbietet, vor dem er wie ein Unwissender steht, so daß er gleichsam von Reuem zu lernen ansangen muß. Er wird sein ganzes Leben hindurch — Lehrling bleiben.

Wie schon erwähnt, hat die Freimaurerei nicht blos ihren Namen vom Bauhandwerk entlehnt, sondern auch ihre Bundessglieder in derselben Weise, wie das Handwerk es bedingt, in drei Classen eingetheilt. Der Neuausgenommene wird zuerst Lehrling, dann Geselle und endlich Meister.

"Ursprünglich" —, besehrt uns Otto Henne am Rhyn in seinem Adhuc stat: "kannten die Freimaurer keinen Unterschied "ber Grade, sondern alle, die eine Hütte (Loge) bildeten, waren "Genossen oder Gesellen, die aus ihrer Mitte einen Meister "und zwei Ausseher wählten. Später zog man die Neuausgenom=

"menen, die bis dahin noch nicht einer besonderen Loge, sondern "nur dem Bunde im Allgemeinen angehört hatten, unter dem Namen "von Lehrlingen bei, und noch später traten die gewesenen Meister "und Aufseher nicht mehr in den Kreis der Gesellen zurück, sondern "begannen einen neuen Grad, den der Meister zu bilden.

"Mit der Zeit wurden für jeden der drei Grade besondere "Lehren und besondere Kennzeichen eingeführt und die Besörderung "aus einem in den anderen sowohl als Belohnung für geleistete "Dienste, wie als Ausmunterung zu ferneren solchen betrachtet.

"Die Lehren der drei Grade entsprechen ganz den drei Ge-"staltungsperioden des menschlichen Daseins: Geburt, Leben und "Tod (oder vielmehr Wiedergeburt zum künftigen Leben).

"Der erste Grad (der des Lehrlings) lehrt mithin die Be-"deutung des Eintritts in das Leben und die Grundsätze der Men-"schenliebe und der Gerechtigkeit, welche dasselbe leiten sollen.

"Der zweite Grad (der des Gesellen) lehrt das Verhalten "im Leben, die Bekämpfung der dasselbe entstellenden Leidenschaften "und die aus diesem Kampse erfolgende Kenntniß seiner selbst.

"Der britte Grad (der des Meisters) lehrt die gehörige Vor-"bereitung auf das Ende des diesseitigen und auf den Uebergang "in das jenseitige, rein geistige Leben." — —

Diese Deutung der drei "symbolischen" oder "Johannisgrade" der "ächten Maurerei" auf den Morgen, Mittag und Abend des menschlichen Lebens und die an diese Lebensstadien für jeden einzelnen Grad sich anschließenden schönen Betrachtungen mögen wohl dem Gemüthsmenschen lehrreich und selbst rührend erscheinen. Findet doch die dichterische Begadung in den Menschenaltern, von der Aurora, musis amica, dem Wissenschunge der Jugend, durch das thatendurstige, strebende, ringende und kämpsende Mannesalter hindurch bis zum Kande des Grabes, dem unausbleiblichen Ziele alles

Erbenwallens einen unendlich langen Faben, an welchen sich die wundervollsten Berlen des Geistes, die großartigsten Gedanken über Gott und Welt in den herrlichsten Phantasiegebilden anreihen lassen.

Allein diese Reslexionen, so willkommen sie uns auch als Erzeugnisse der freien Geistesossendarung sind, möchten doch, auch wenn sie sich jeder träumerischen Schwärmerei enthielten, für die heutige Freimaurerei in ihren drei Graden weder den alleinigen gesunden, belebenden Nahrungsstoff, noch das einzige, feste und dauerhafte Fundament und durchgreisende Wotiv für den großartigen Tempel dieten, wie ihn die heutige Geistesrichtung in ihrem Drange nach Licht und Wahrheit und mit Hinwegsetzung über jeden alten und neuen dogmatischen Unsinn und Unfug — für die Emporhebung der leidenden Wenschelt aufzubauen anstreht.

Musticismus und Gefühlsschwärmerei taugen für die heutige Freimaurerei ebenso wenig, als die Schäfer= und Ritterspiele eines üppigen Zeitalters. Spiel und Tändelei der guten alten Zeit muffen dem hohen Ernste weichen, der auf die Stirne der Gegenwart den Stempel der Natürlichkeit und Vernünftigkeit brückt, und burch alle Volksschichten hindurch eine unablässige Beachtung verlangt. Der Ernst des Lebens ist heute der einzige absolute Machthaber, der keine Einrede zuläßt, wo es sich um bas Glück und die Wohlfahrt des einzelnen Menschen wie ganzer Völkerschaften handelt. Leicht= sinn und Frivolität, gemüthliche Oberflächlichkeit und rücksichtslose Gleichgiltigkeit, das "laissez faire et laissez passer" und der Indifferentismus muffen als die schlimmsten Feinde der geistigen und sittlichen Hebung des Menschengeschlechtes vom Erdboben ver= schwinden; benn in dem großen Culturkampfe ber Zeit vermag nur eine, burch das Selbstbewußtsein und das Selbstvertrauen groß= gezogene Willensstärke zu siegen.

Der heilige Ernst dieses Kampfes verlangt von Jedem bas

offene Bekenntniß seiner Farbe, eine opfermuthige Theilnahme und thatkräftige unverholene Unterstützung.

"Hilf bir selber, so hilft bir Gott", ist der Wahlspruch auf der Fahne des Fortschrittes und nur der schwache und seige Mensch seizt seine Hoffnung auf einen überirdischen Beistand, auf eine göttzliche Fügung und hält fest an dem Glauben: "es wird schon besser werden."

Wie aber im privaten und öffentlichen Leben des Menschen solchergestalt ein beschauliches Zuwarten dem praktischen Eingreisen in alle Berhältnisse Platz machen mußte, so trat auch für die Freimaurerei die Nothwendigkeit heran, aus der Stille der contemplativen Arbeit herauszutreten und vor der Welt ein sichtbares Zeugeniß davon abzulegen, daß sie auf der Höhe der Zeit stehe und mit ihrer Werkthätigkeit nicht ohne wesentlichen Erfolg auf die Bewegung des Lebens einwirke.

Der lebhaft ernste Geist der Zeit, der beim Erwachen einer neuen Aera im öffentlichen Leben allenthalben die erschlafsten Gemüther erfaßt und aufgerüttelt hatte, drang auch in den stillen Tempel der Freimaurerei und entzündete das Feuer zu einem regeren Aufschwunge. Der Ruf nach Resorm, nach einer zeitgemäßen Umgestaltung des maurerischen Gebrauchthums ließ nicht lange auf sich warten, und so begrüßen wir aus dieser Zeit eine unseren Anschauungen mehr zusagende, dem ganzen inneren Wesen der Maurerei mehr entsprechende Auffassung der drei Grade in dem Manisseste des Meisters vom Stuhl der Loge "zur edlen Aussicht", A. Ficke, vom 1. Juli 1860, in welchem er die Aufgade der Freimaurerei in der Weise ausscheidet, daß dem ersten Grade die Arbeit des Maurers an sich selbst, daß dem ersten Grade die Arbeit des Maurers an sich selbst, daß dem dritten die Arbeit des Maurers an sächsteit, der Dienst für dieselbe zugewiesen wird.

Nach dieser Auffassung, welche auch die Grundlage des neuen Systemes der blühenden Loge zu Freiburg bildet, erhält der Lehreling seine eigene geistige Bildung und sittliche Veredlung zur Aufsgabe. Mittelst der Selbsterkenntniß und Selbstbeherrschung soll er die Geistese und Willensstärke erlangen, um fähig zu werden, die Idee der Freimaurerei vollständig zu erfassen, nach ihren Mazimen sein ganzes Thun und Lassen zu regeln.

Durch die Weihe zum Freimaurer soll der Mensch gleichsam neu aufleben zum Bewußtsein der Kraft und Stärke, mit welcher ausgerüstet der in ihm sich regende "gute Urtrieb" sich die Obersberrschaft erringt über die den Menschen erniedrigende Selbstsucht, über alle ihn vom Pfade der Tugend, der Manneswürde abstenkenden Leidenschaften.

Zu biesem Siege gleichsam über sich selbst verhilft ihm ein unablässiges Streben nach Selbsterkenntniß, die Selbstschau in das tiesverhüllte Innere, in die Werkstätten des Geistes und Gemüthes. Die Frucht dieses Sieges ist das Bewußtsein der selbst errungenen Freiheit von Vorurtheil und Sigenliebe, jenen schlimmen Sigenschaften, die ihm niemals gestatten würden, neben der Versolgung seiner eigenen Lebenszwecke — auch thatkräftig zur Erreichung eines gemeinschaftlich mit seinen Nebenmenschen zu sördernden Lebenszieles mit zu arbeiten.

Beim Freimaurer-Lehrling muß jedes dunkle schlummernde Gefühl, jede geheimnißvoll verhüllte Ahnung zum klaren Ausdruck, zur vollständigen Ueberzeugung gelangen; nur damit gewinnt er die Beschaffenheit, als Geselle die begonnene Arbeit fortzusetzen und unseigennützig weiter zu verpflanzen.

"Der in sich erstarkte Mensch wird zuwörderst "seiner näch-"sten Umgebung als Beispiel und Muster dienen, die erworbene "sittliche Höhe wie auch die errungene bessere Erkenntniß auf seine "Frau, Kinder und Hausgenoffen, insbesondere aber auf jüngere "Brüder übertragen."

Das in der Loge aufgenommene Samenkorn soll zuerst in dem häuslichen und Freundeskreise, wo es den für sein Wachsthum geeignetsken Boden sindet, ausgestreut werden. Die Liebe, mit welcher Gattin und Kinder an dem Herzen des Familienvaters hangen, die gegenseitige Verpflichtung zur Dankbarkeit für empfangene Wohlsthaten, die Freundschaft mit ihrem sesten Vertrauen auf die Unseigennützigkeit in Nath und That — bilden die beste Brücke zur Ueberführung der Logenarbeit in die Aussenwelt.

Das schöne Beispiel ber Harmonie in Gesinnung und Bestrebung im friedsertigen und glücklichen Familienleben eines Freismaurers, sowie die Kundgebung einer aufrichtigen, wohlwollenden Leutseligkeit im geselligen Berkehre mit seinen Freunden vermögen nicht nur das aus dem seindlichen Lager angeregte und allzeit gesnährte Borurtheil gegen den Bruderbund zu beseitigen, sondern müssen ihm die Herzen aller derjenigen entgegentragen, die nur einigermaßen einen empfänglichen Sinn haben für die bessere Gestaltung der Verhältnisse im Leben der Menschheit.

Die Arbeit des Gesellen wird um so reichlichere Früchte trasgen, je mehr es ihm gelingt, seine Geistess und Herzensbildung im Gewande der Schönheit zu enthüllen und jenen hohen Seelenadel zu offenbaren, der mit magisch anziehender Gewalt die Achtung und Berehrung der Gutgesinnten sich dauernd zuwendet.

Aus diesem zweiten Vorbereitungsstadium tritt der Freimaurers Geselle in die Meisterschaft über.

"Der Meister soll Ausbruck und Brennpunkt der Menschheit "werden und in dem unendlichen Gebiete derselben arbeiten. Seine "Thätigkeit ist auf allen Feldern des großen Lebens, auf allen ohne "Ausnahme, wo die Bürde und das Wohl der Menschheit zu fördern sind. "Er ift ein Apostel und Priester der Humanität." Was will nun Meister Ficke wohl mit diesen bedeutungsvollen Worten sagen?

Auf der dritten Stufe seiner Kunst bestrebe sich der Freimaurer die größte menschliche Vollkommenheit zu erreichen, damit er dastehe gleichs sam als Ideal der Menscheit, als verkörperte Idee des reinen Menschensthums, als Träger der Menschlichkeit in ihrer würdevollen Vollendung.

Aus solch ebler Gestalt soll das Licht der Geistes- und Herzensbildung ausströmen und überall hin segensreich leuchten und erwärmen, wie die Flamme im Brennpunkte des Hohlspiegels, die von diesem Standpunkt aus ihre Strahlenbüschel in gleicher Kraft nach allen Seiten hin entsendet. Umgekehrt treten die Erscheinungen und Vorkommnisse des Lebens an den Meister heran, und suchen in seinem zu Nath und That allzeit bereitwilligen Herzen den Brennpunkt liebevoller Beachtung und durchgreisender Vertretung.

Die Auferweckung ber Menschheit aus ber Grabesnacht ber Unwissenheit und des Aberglaubens zum Lichte einer höheren Erstenntniß und natürlich-vernünftigen Anschauung, zur Weisheit, die Arbeit an der Erhebung des Menschen aus dem Wirrwarr des wilden Treibens ungezügelter Leidenschaften zur sittlichen Bollkomsmenheit und freien Selbstbestimmung, — die Arbeit zur Begeisterung für jeden erhabenen Gedanken, für jede großartige Idee, für alle unseigennützigen Unternehmungen behufs der Begründung der menschslichen Glückseitzt, — alles dieses bildet den Inbegriff der Aufgabe des Meistermaurers.

In ihr gipfelt sich das Liebeswerk der Erlösung der Wenschheit aus dem geistigen, sittlichen und socialen Siechthum und Elend —, die messianische Sendung des Freimaurers, der in diesem opferwilligen Schaffen und Wirken in Wahrheit ein Priester und Apostel der Humanität ist.

## Shlufwort.

Ich könnte nun diese Betrachtungen damit schließen, daß ich zum Beweise für die hohe Bedeutung der Freimaurerei noch anführte, wie die berühmtesten Männer, die erleuchtetsten Denker und selbst fürstliche Personen, Könige und Kaiser, dem Wenschheitsbunde als Mitglieder und Protectoren angehört haben und noch angehören. Sine Kunst aber, wie die der Freimaurerei bedarf wahrlich, bei verbienter Würdigung ihres inneren Wesens und Werthes keinerlei Autoritäten zur Rechtsertigung ihres Bestandes, so wenig als eine besondere Ausmunterung zum Beitritt in den Bund nothwendig erscheint. Gewinnt derselbe doch ohne dieses stetig immer neuen Boden, immersort neue Theilnahme, und namentlich, was wir als eine Hauptsache anerkennen dürsen, in der gegenwärtigen, durch den Eulturkamps mit Kom hochbewegten Zeit an einem mehr und mehr gesteigerten Interesse.

Der Freimaurerbund hat in seiner Gestaltung seit 1717 in harmloser Weise an seiner und seiner Glieber inneren Vervollkommnung gearbeitet und sich ungeachtet wiederholter Versluchung durch die "Unsehlbaren" in Kom (erstmals in der Bulle Clemens XII. vom 28. April 1737) und trot aller Anseindungen und Versolgungen der weltlichen Machthaber im Stillen fort entwickelt, nirgends aber zur Schädigung und Untergrabung der allgemeinen Wohlfahrt. Und wenn seine Anhänger in dem heutigen Kampfe mit der römischen Priesterherrschaft mit denjenigen sympathisiren, die mit dem Ruse: "los von Rom!" die Errettung des menschlichen Sewissens aus den Angeln jeder Autorität anstreben: so bekunden sie hierdurch einerseits ihren Abscheu vor dem die höchsten Güter der Menschheit bedrohenden, die Religion und alles Göttliche selber schändenden Syllabus, anderseits aber die Liebe zum Vater-lande, die schönste Zierde und Tugend des wahren Menschenfreundes.

Auf dem Banner der Humanität prangen die Worte:

Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit aller Menschen! Ja, die vollkommene Freiheit des Menschen von den vers derblichen Auswüchsen des Egoismus, von Neid, Haß und leidens schaftlicher Verfolgung Andersdenkender ist als der prächtigste Schmuck, die Freiheit des Gedankens und Gewissens und der Selbstbestim-

mung als seine höchsten Güter vom ächten Freimaurer erkannt und

gewürdigt.

Nicht minder achtet dieser in der Gleichheit Aller vor dem Gesetze, in der gleichen Berechtigung Aller, ihre geistigen, wie körperslichen und materiellen Kräfte in nuthare Thätigkeit zu setzen, das erste natürliche Grundrecht der Menschen. Und in der Brüderlichkeit begrüßt er den Ausdruck und die Frucht der reinen Menschenliebe, die erregt und genährt wird von der Ahnung des Göttlichen in jedem Menschenkinde.

Wo bleibt nun nach dieser Schilderung jenes bizarre Bild des Zauberers und Hexenmeisters, des Goldmachers und Schatzgräbers, unter dem man sich den Freimaurer schon im vorigen Jahrhundert vorgestellt hat? Wo bleibt der Gottesläugner und Ketzer, der Hostienszertreter, der Königsmörder und der revolutionäre Verschwörer, der

Schrecken verbreitende Umfturzmann, für den es keine Seligkeit gibt und kein Höllenrachen schrecklich genug ist, um ihn zu verschlingen, kein Höllenfeuer glühend genug, um seine arme, dem Teusel verschriebene Seele zu peinigen? — Wo bleibt der possiriche Kameeltreiber und dessen Karavane, wie sie der Welt in unseren Tagen als anschauliches Bild durch den kleinen "Ehren-Alban" in der Wetropole Freiburg zum Besten gegeben wurde?

Wohin wäre all' das Zetergeschrei und hysterische Geschwatz zu registriren, welches das ultramontane Priester= und Laienthum in seinen zahlreichen Brochuren und Caplansblättern wider die Frei= maurerei erhebt, sobald ein staatliches Gesetz ihrem unglückseligen und vermessenen Getriebe einen Riegel vorschiebt?

Ist es etwa Religion, wenn der gottvergessene Priester die unläugdarsten Wahrheiten, die der forschende Geist dem geheimen Walten der Natur abgerungen, als Jrrthum bezeichnet und versstucht, — wenn er alle, den Weltfrieden, das Wohl und die Würde des Menschen begründenden und erhaltenden staatlichen Einrichtunsgen verhöhnt und nichtig erklärt, weil sie seiner maßlosen Selbstzund Herrschlucht Einhalt gebieten?

Wer bekundet mehr religiösen Sinn, mehr Verehrung vor dem unsichtbar über der Welt allmächtig und allgütig waltenden göttslichen Wesen — derzenige, der das "Ebenbild Gottes" in seinem Streben nach Vollkommenheit verflucht und verdammt, oder derzienige, der von der Liebe zur Wenschheit begeistert, sie in ihren höchsten Bestrebungen wohlwollend und segensreich unterstützt und anleitet?

Dem gesunden Verstande und dem edlen Herzen wird die Entsscheidung über diese Frage nicht schwer fallen. Nur der in unheilsbarem Wahne befangene Schwächling und der verbissene Fanatiker werden — Gott und der Welt zum Hohne — nach wie vor die

Freimaurerei als Teufelswerk verurtheilen. — E pur' se move! (Und sie bewegt sich doch!) —

Und wenn auch viele wohlmeinend ausgestreuten Samenkörner auf unfruchtbaren Boben gefallen und wirkungsloß zu Grund gezgangen sind, so hat doch manches da und dort ein empfängliches Erdreich gefunden und ist aufgegangen und hat so schöne Blüthen und liebliche Früchte getragen, als ob es unter dem besonderen Schutze des allgütigen Weltenmeisters gestanden hätte.

Freuen wir uns immerdar dessen, was wir mit unserer Kunst zu Wege gebracht haben; legen wir aber Kelle und Hammer nicht aus der Hand und arbeiten wir strebsam, so oft und so lange es das Wohl und die Würde der Menschheit gebieten.

Altmeister Göthe sagt in den "Wanderjahren":

. "Wir wollen der Hausfrömmigkeit das gebührende Lob nicht "entziehen; auf ihr gründet sich die Sicherheit des Einzelnen, "worauf zuletzt dann auch die Festigkeit und Würde beruhen "mag; aber sie reicht nicht mehr hin, wir müssen den Begriff "einer Weltfrömmigkeit fassen, unsere redlich=menschlichen "Gesinnungen in einen praktischen Bezug ins Weite setzen "und nicht nur unsere Nächsten fördern, sondern zugleich "die ganze Wenschheit mitnehmen."

Und dieser Idee gibt Meister Ficke in seinem Aufruse an die Freismaurerlogen vom 8. December 1872 dahin Ausdruck, daß er sagt:

"Die Freimaurer müssen als Priester und Apostel der Husumanität hinaustreten in die Außenwelt, durch Wort, Schrift "und That die Menschheit lehren und leiten und bei allen "großen Fragen des Lebens sich betheiligen, ihr Gewicht in "die Waagschale wersen im Sinne ihrer Aufgabe."

Und dem geschehe also mit Gottes Hilfe — zum Heil und Segen der Menschheit!

Unveräusserliches Eigenthum der Loge "zur Akazie" in Meissen.



Freimaurerei

Patch

B1 A

C2

BZ

B

B5

A5

20

18

17

16

5.0

200

02

01 C

A7

**C8** 

B8

A8

0

18

the scale towar

3

計

22

Und wenigauf unfruchtbargangen find, Erdreich gefund und liebliche Fechutze des all

Freuen wi zu Wege gebra aus ber Hand es das Wohl Altmeister

> "Wir w "entzieh "worauf "mag; ( "einer L "Gefinn

> > "und ni

"bie gan Und biefer ( maurerlogen von

> "manität "und The "großen

"die Wac

"Die Fre

Und bem g Segen ber Mense verurtheilen. — E pur' se move!

hlmeinend ausgeftreuten Samenkörner Uen und wirkungsloß zu Grund gesuches da und bort ein empfängliches gegangen und hat so schöne Blüthen i, als ob es unter dem besonderen imeisters gestanden hätte.

r bessen, was wir mit unserer Kunst n wir aber Kelle und Hammer nicht 1 wir strebsam, so oft und so lange rde der Menschheit gebieten.

den "Wanderjahren":

römmigkeit das gebührende Lob nicht noet sich die Sicherheit des Einzelnen, uch die Festigkeit und Würde beruhen icht mehr hin, wir müssen den Begriff

fassen, unsere redlich-menschlichen praktischen Bezug ins Weite setzen Nächsten fördern, sondern zugleich mitnehmen."

Ficke in seinem Aufruse an die Frei=
1872 dahin Ausdruck, daß er sagt:
1 als Priester und Apostel der Hudie Außenwelt, durch Wort, Schrift
eit lehren und leiten und bei allen
ens sich betheiligen, ihr Gewicht in
im Sinne ihrer Aufgabe."

it Gottes Hilfe — zum Heil und

ches Eigenthum

ur Akazie"