

Dieses Werk wurde Ihnen durch die Universitätsbibliothek Rostock zum Download bereitgestellt.

Für Fragen und Hinweise wenden Sie sich bitte an: digibib.ub@uni-rostock.de

Johann Sleker Johannes Luderus

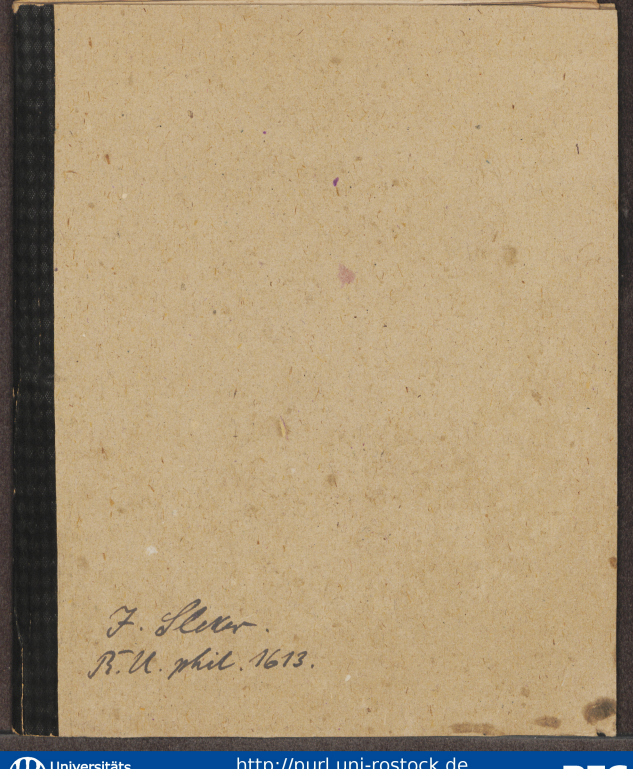
## De Malo Cum Annexis Corollariis De Mundo Et Creatione Eius

Rostochii: Pedanus, 1613

http://purl.uni-rostock.de/rosdok/ppn729136329

PUBLIC

Druck Freier 8 Zugang









D. T. O. M. A.

HIEROTHEI ET DIONYSII

ex libro de divinis nominibus cap. 4. verba,

## DEMALO

CUM ANNEXIS COROLLARIIS DE MUNDO ET CREATIONE EJUS

Disputationi subjicit

M JOHANNES SLEKERUS Ph. P. P.

RESPONDENTE

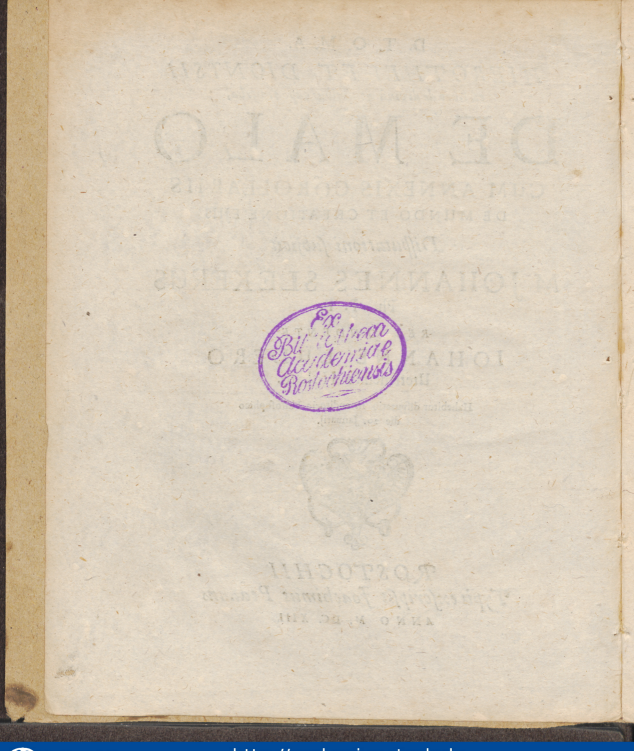
IOHANNE LUDERO

Uterschemio - Holsato.

Habebitur disputatio in auditorio Philosophico die 20, Januarij.



ROSTOCHII Typis exscripsit Joachimus Pedanus ANNO M. DC. XIII.







Hierothei Sanctisimi viri verba, ex Dionys. quod malum non sie quicquam quod est, nec fit ex eo quod est, nec in is, que sunt. Interpretibus Perionie : & Marfilio Ficinio.

## THESIS I.



Na quædam vis simplex est, seipsam movens ad unificara quandam comixtionem, ab iplo bono, ulq; ad extremum eorum quæ sunt, quæq; ab illo rursum, ordine quodam, per omnia ad bonum ex fe, per fe, & defe in orbem reflectitur; semperq; ad seipsam eodem modo revoluitur.

Sed dicat hic al quis, Si bonum atq; honestum

omnibus amabile, optabile, arq; diligendum est (expetit enim illud etiam id, quod non est) arq; idip um est, quod formam facit eorum etiam qua forma carent, (Marf. Infum-bonum est, quod ctiam informibus formam facit.) in eoq; eriam id, quod non eft, modo quodam effentia superiore (ratione quadam superessentiali) & est, & dicitur; cur multitudo demonum bonum Dubitationes de honestumg; non expetit? sed materia addicta, ab codem statu, quem angeli in boni appetitione obtinent, prolapsa, causa est malorum omnium, & sibi & alijs, I. Quantum ad que perverti depravario; disuntur? aut quomodo genus demonum, quod à bono plane in lucem prolatum eft, speciem boni non præfere? aut quomodo bonum à bono factum, mutatum est? & quid est quod illud depravavit? Quidnam etiam maliim oft? Et ex quo principio constitit? Quomodo bonus illud proferre in lucem voluit? quomodo cum voluit, potuit? Si ex alia causa est malura, que alia corum que funt, preter Bonum, causa est? quomodo etiam extante providentia est malum, vel omnino non tollitur? Quomodo etiam aliquid eorum qua funt, præter bonum illud appetit?

Atg; hae quidem ejulmodi dubitans fortaffis dicet oratio. Nos au- Malum non est tem ab co petemus, ut rerum veritatem aspiciat : primumq; hoc non dubitabi- aliquid secundum mus dicere, Malum non offe ex bono: ac fi ex bono est, non este malum. Neq; natura existens. enim ignis est refrigerare: nec boni, non bona proferre in lucem.

4. Si etiam ca, quæ sunt omnia, ex bono sunt (natura enim boni est, çausatum. proferre in lucem, ac conservare: mali autem inter timere & perdere ) nihil Neg, est causa corum que funt, ex malo est: ac ne ipsum quidem malum erit, fiquidem etiam fibi malo effet.

5. Quod nisi ita est, malum omnino malum non est, sed partem quandam boni, qua plane est, habet.

6, Et fi ea que funt, pulchrum, five honestum & bonum expetunt, atq;

malo.

demones.

2. Quantum ad communem mali

I. Quia non est



2. Omne existens omnia que faciunt, boni, quod videtur, causa faciunt; omneg; rerum institutum, sibi habet bonum principium ac finem propositum (nihil enim mali Malum non : E. naturam intuens facit, que facit) quomodo erit in ijs, que sunt, malum? aut non est existens. quomodo erit omnino, cum careat ejusmodi bono appetitu?

Etsi, ea quæ sunt, ex bono sunt omnia; ipsumq, bonum Entibus est superius, est siquidem in ipso bono etiam illud, qued non ens: malum autem non est, aliter non plane est malum, nec id quod non est. Nihil enim erit id, quod nihil est omnino, nisi in bono, ratione quadam essentia superiore dicatur.

Bonum igieur & ipso simpliciter Ente, & ipso non Ente multo prins in seipso confissit. Malum autem nec in ijs que multa sunt, sed eo etiam quod non est, remotius est; abestiq; plus à bono, & minus est essentia. (Vetus hoć modo: malum autem neg, in existentibus, neg, in non existentibus: Sed etiam. Majum esse pro- ab ipso non existente magis absistens quam remotus à Bono, essentia.)

non differret. Sed repugnant. E.

9. Unde igitur est malum? dicet aliquis. Si n. malum non est, virtus 1. Virtus à vitio & virium idem sunt: & universa generalisq; virtus, idem quod universum vi-Ac virtus, quæ ad partem accommodatur, idem quod vitium ejusdem z. Malum non re- generis. Aut ne id quidem, quod virtuti repugnat, erit malum. pugnaret birtuti. trariæ funt, temperantia & intemperantia: justitia & injustitia...

Nec vero eas dico contrarias esse ex justo & injusto, & ex temperante & intemperante: Sed ante etiam repugnantiam que extrinsecus inter eum, qui virtute præditus est, atq; contrarium, existit, multo prius in ipso animo vitia à virtutibus omnino discrepant,

Et cum ratione discordant perturbationes. Ex coq; necesse est, dari aliquod etiam malum, bono contrarium. Neg; enim fibi bonum contrarium eft, sed ut ab uno principio, unaq; causa profectum, communione, conjunctione,

Nec minus Bonum est majori contrarium. Nec enim id quod minus est calidum aut frigidum, est contrarium ei quod magis est hujusmodi. Est igitur in ijs que funt, & est aliquid repugnate; bono malums.

Quod fi interitus & quafi corruptela, est corum que funt, non tamen ptibum exissen- hoc exterminar malum, ex corum, quæ sunt, finib. sed erit etiam illud aliquid, tium, annon est & revera originem rerum efficit. Annon sæpe hujus rei interitus, illius ortus generatibum exi- est? pertinebitq; malum ad Totius absolutionem, & per se faciet, ut hæc universitzs ne inchoata, minusq; perfecta sit.

14. Ad hæc autem respondebit vera rario, Malum, quatenus malusa essentiam nullam aut originem essicere, sed tantum depravare atq; interimere, (quantum in ipfo eft) eorum quæ funt, effentiam & naturam.

15. Quod si quis illud ortus rerum efficientem causam esse dixerit, atq; hujus

Alias bonum fibi ipsi adversaretur.

Quod est corru-Responsio.

hujus rei interitu alteri ortum dare: hoc verè respondendum; illud non quatenus interimit, ortum dare, sed quatenus quidem interitus & malum est, tantum interimere & depravare: ortum autem atg; essentiam, boni causa fieri. Et esse malum, interitum quidem per se, originis autem autorem propter bonum. Et quatenus quidem malum est, neg; illud esse quicquam, neg; bonorum causam officientem offe: Sed boni causa, & esse, & bonum esse, & bonorum essicientem causamo.

Quin ne erit quidem idem eadem ex parte bonum & malum: neg; ejusdem interitus & ontus eadem ex parte vis; nec ipsa vis, aut ipse interitus.

Ipsum enim malum, (in se bidelicet) neg; est, neg; bonum est, nec originis autor est, neg; eorum quæ sunt, & bonum efficiens. (sed bene tamen

ves que est mala, quatenus habet aliquid de Bono,)

Bonum autem quibus cung; perfecte insit, ea perfecta facit, & fim- Bonum est causa plicia, atq; integra bona: Quæ vero minus ea participant; ea & minus per- rerum bonarum fecta sunt bona, & permixta propter boni privationem. Nec malum omnino omnium. eft, aut bonum, aut boni efficiens : sed quod magis aut minus bono vicinum est, Et Entia omnia, id pro ipla appropinquandi mensura, bonnm erit: quandoquidem perfecta bo- participant bononitas, que per omnia diffunditur, non folum ad optimas essentias, que eam circumstant, pervenit; sed etiam ad extremas pertinet; ita tamen ut illis quidem omnino præsens sie; his autem inferiori quodam modo, alijs autem extremo; ut quicq; corum quæ funt, ejus potest esse particeps.

Aliaq; bono plane participant; alia autem magis & minus eo privata sunt! nonnulla vero tenuem obscuramq; habent boni communionem, & alijs minimum bono participant. Si enim non pro rata portione in unoquoq; ineffet bonum; profecto ea que funt, divina maxime & prima, eundem ordinem

& locum, quem ultima obtinerent.

Qu'autem etiam fieri posset, ut in boni societatem, uno modo venirent omnia, cum apra non fint ad totam ejus communionem? Nunc autem hac Virtus boni qualis est potentia Boni, prestans magnitudo, quod & ea, que privata sant, & priva- in malo. tionem sui corroborat, ut omnino in ipsius veniant societatem &communionem.

Quod si non dubitandum est fateri verum, ea etiam quæ illi contraria

lunt, ejus vi & sunt & repugnare possunt.

Aut potius ut summatim dicam, ea que sunt omnia, quatenus sunt, & bona sunt, & à bono. Quatenus autem privata sunt bono; nec bona sunt, nec subfistunt.

Nam in cæteris quidem qualitatibus (v. g. calore, frigore) ea, quæ calefacta sunt, remanent etiam cum calor evanuit. Multa etiam eorum quæ sunt, cum vitæ & mentis sint expertia, Deusq; ipse, cum ab essentia secretus sit, superessentiali ratione consistit, (ratione quadam est, que superat rationem essentia.)



Et uno nomine, in alijs quidem omnibus, eth habitus abierit, aut si ne suerit qui dem omnino, res ipsæ sunt, & constare possunt.

24. Quod autem omni ex parte bono privatum est, id nusquam ullo mo-

do fuit, aut est, aut erit, vel esse potest.

25. Velut intemperans, etsi privatus est bono, per cupidiratem, que à ratione aversa est: neq; in eo quidem est nec verè appetit. Est tamen boni particeps, exigua quadam parte videlicet amicitie & conjunctionis (que sant bone.)

26. Ira etiam, boni est particeps hoc ipso, quod movetur, cupitq; ea qua mala videntur, ad id quod bonum videtur, dirigere & convertere. Is quoq; qui deterrima scelestissimaq; vita cupiditate ducitur, boni particeps judicandus est, quod vitam desiderat, & eam qua ei optima videatur: hoc ipso inquam quod vitam appetit, & optimam vitam sibi propositam habet, boni est particeps.

27. Ac si plane omniq; ex parte bonum sustuleris; nec essentia erit, nec vi-

ta, nec appetitus, nec motus, nec quicquam aliud.

28. Ergo quod corruptione generatio sequatur, non est id vis mali, sed minoris boni presentia. Quemadmodumi morbus quoq; est defectio constitutionis, non omnis quidem (si enim hoc sit, ne morbus quidem ipse substitet) sed remanet este; nonnihil morbus, quatenus essentiam habet, & minimum ordinem.

29. Quod enim omnino expers est boni, id neg; aliquid est, neg; in ijs est, quæsunt. Quod autem mixtum est, propter bonum, in ijs est, quæsunt, & aliquid est, quantum boni est particeps. Aut potius eatenus crunt ea, quæsunt,

omniaq; magis vel minus sunt, quatenus bono participant.

30. Nam quod ad ipsum etiam esse attinet: quod nusquam ullo modo est, id non erit etiam. Quod autem slicubi quidem est, alibi autem non est, id, quatenus ab eo, quod semper est, dessexit, non est: Quatenus autem siatus (esse) est particeps, eatenus est: atq; status esus omnino, status q; privatio & obtinetur, & conservatur.

31. Malum ctiam quod omni ex parte à bono desceit, neq; in ijs, quæ magis bona sunt, erit, neq; in ijs, quæ minus. Quod autem partim bonum est, partim non est; id quidem alicui bono est contrarium, non tamen toti: Sed tenetus etiam ipsum boni communione: & quandam quasi essentiam donat etiam privationi sui, absoluta sui communication.

32. Si enim omnino amissum st bonum; neq; omnino bonum aliquod erir, neq; mixtum quicquam; neq; ipsum malum. Si enim malum est bonum inchoatum, & minus perfectum; profecto per universam boni absentiam, &

minus perfectum, & perfectum bonum aberit.

33. Tumq; demum erit malum ac videbitur, cum alijs quidem malum eft, quibus est contrarium; ab alijs autem ut bonis pendebit distinctum. Fieri enim non potest, ut eadem per eadem, inter se contraria sint in omnibus.

.Mom





Non est igitur existens aliquid Malum: quin ne in ijs quidem est, quæ funt. Si enim quæ sunt, à bono sunt omnia: & in omnibus quæ sunt, inest, omniag; continct bonum : aut non erit malum in ijs quæ funt, aut in bono erit. Arqui in bono non erit. Neg; enim in igne frigus. Nec malum in se ullum admittere potest, quod eriam malum reddit bonum.

Sin autem fingatur in malo bonum esse, quonam pacto inerit ? Si quidem ex eo ponatur existere; id absurdum est, nee sieri potest. Non enim potest,ut divina scripta traduut, arbor bona fructus malos facere, nec econtra.

Sin autem bono malum ex seipso-non inest, an forsan erit profectum ab alio principio & causa? Tum aut malum ex bono erit, aut bonum ex malo. Aut certe, si hoc steri non potest, ex alio diversoq; principio & causa, tum Bonum erit, tunt malum. Nulla enim dus funt principium, sed monas est principium. duorum omnium.

Tameth absurdum est consteri, ex uno eodemq; duo quedam, prorsus inter se contraria proficisci: atq; ita ipsum quoq; principium non esse simplex penitulq; unum; sed divisum atq; biforme, contrariumq; sibi atq; repugnans.

Rurfus autem neg; possibile est, duo rerum esse principia, & invicem, Neg, enim est in & in universum contraria atq; repugnantia. Si enim id concedatur; ne Deus Deo. ipsel quidem à detrimento molestiaq; procul aberit; siquidem non desit, quod ipfum quoq; perturbet.

Præterea cuncta erunt inordinata, semperq; pugnantia. Atqui bonum ipsum amicitia quadam omnia conciliat : à sanctisq; Theologis & pax & Quamobrem bona omnia, fibi invicem amica funt, & pacis autor appellatur. consona, ex una nimirum vita pullulantia: ad unumq; ordine certo disposita. bonum.

Atq; ficut eodem quafi generis cognomento, ita conditionis fimilitadine & affectione quadam mansvera conjuncta. Quapropter malum neg; est in Deo, neq; divini commercij quicquam habet.

Sed nec ex Deo malum eft. Aut enim concedendum erit, Deum non Neg ex Den esse bonum: aut si procul dubio bonus est, bene facit esscit; bona. Neg; tantum ita; ut aliquando tantum, vel aliqua bona faciat: interdum non agat, vel non omnia. Alioquin permutationem conditione ejulmodi pateretur, diverlitatemq in feipfo, circa id quod augustifsimum est, videlicet causant.

Jam vero siquidem in Deo bonum ipsum sue substantia est, si permuretur ex bono, Deus aliquando quidem erir, aliquando non erit. Si autem participatione bonum habeat, habebit ab alio: & alias id habebit, alias non habebit.

Malum ergo neg; eft ex Deo, nec in Deo, neg; simplicitar, neg; per 43. tempus.

At ne in Angelis quidem est malum. Si enim angelus speciem boni Neg, in angelis. præferens, divinam exprimit bonitatem : existens videlicet per participationem,

Non tentum now est aliquid per so existens, sed ne quide in existentibus est, ut pars bel accidens.



id secundo gradu, quod secundum causam est in se primò illud, quod exprimirus certe imago. Dei est angelus, & occulti luminis declaratio, & speculum purum, nitidissimum, minime coinquinatum, immaculatum, incontaminatum; totam in se suscipiens, (si distu sa est) pulchritudiuem speciei ipsius siguraq; divina: atq, in seipso, (quantum sieri potest) sincere declarans secretissimi illius silentij bonitatem.

- 45. Itaq; nec angelis quidem inest malum: Nisi forte quis dixerit, proprerea malos esse, quod puniant peccatores. Sed cadem ratione castigatores errantium mali erunt. Similiter & sacerdotes illi, qui prophanos à divinis mysterijs arcent...
- 46. Sed profecto non est malum, meritis assici pœnis. Imò sieri pœnis dignum. Neq; rursus malum promerito à sacris arceri, sed contaminatum prophanumq; evadere, ideoq; nec aptum qui admittatur ad pura.

47. Neq; rursus demones sunt natura mali: Alioquin nec essent ex bono; mec essent prorsus aliquid. Atqui nec ex bonis, natura mutari sunt in malos: neq; semper extitere mali.

- 48. Præterea, utrum sibi, an alijs mali sunt? Si forte sibi ipsis, seipsos perdent. Sint autem alijs. Sed quonammodo corrumpentes sudicantur mali? aut quid corrumpentes? Substantiamne, aut potentiam, vel actionem? Siquidem. essentiam; primo quidem non præter naturam id esseient. Que enim per naturam incorruptibilia sunt, non corrumpunt; sed que corruptioni sunt o bnoxia.
- 49. Deinde, ne id quidem omnibus & omnino majum est. Jam vero neq; quicquam corum qua sunt, perimitur, quantum est estentia & natura: Sed ipsacongruentia commensurationisq; proportio, proport ordinis naturalis defectum, jam ita debilitatur, ut codem modo permanere non possit. Si enim integra sortet, & corruptionem ipsam, & subjectum ejus è medio tolleret: essetq; corruptio ejusmodi, sui quoq; ipsius interitus.
- 50. Quamobrem quicquid Malum dici solet, non est omnino malum, sed desiciens bonum. Quod enim expers omnino boni singitur, nee usquam alsquid eric.

51. Eadem quoq; de potentiz actionisq eorruptela, ratio est.

- Nempe bonum bona producir & statuit. At malos appellari? dicet aliquis. Sed, non qua ratione sunt aliquid, mali sunt. (Ex bono enim existunt, bonamq; effentiam nacti sunt.) Sed qua ratione non sunt: quippe cum ad servandum principum suum desecerint, ut divina testantur eloquia...
- 53. Et dic age in quonam damones pravos esse dicimus? nisi in carentia.
  habitus & operationis circa divina bona.
- 54. Præterea si natum inali sunt dæmones, an semper mali suerunt? At malum instabile est. Ergo si semper eodem modo se habent, mali non sunt... Semper

Quid malum in

Neg, in demonum

matura.



Semper enim idem effe, boni proprium eft. Sin autem non femper extitere mah, non sunt ipsa natura pravi, sed indigentia quadam angelicorum bonorum.

Neq; boni funt expertes, quatenus sunt, vivunt, intelligunt, habentq; nonnullum desiderij motum. Pravi vero censentur, quoniam circa naturalem operationem sunt invalidi. His izaq; malum est, aversio quædam, excessusq; & discesfus, ob quem bonis sibi convenientibus potiti non fuerunt: Defectus, imbecillitas, infirmitasq; virtutis, sui perfectionem confervatura, fugaq; & casus.

Quid præterea in dæmonibus malum est? furor irrationalis, concupiscentia demens, imaginatio præceps. Verum ista quanquam dæmonibus infunt, non tamen omnibus, nec omnino; neg; ipla lecundum se mala sunt. Nam & in alijs animalibus, non hac habere, fed his carere, malum est.

habitus servat esse, & efficit animalis naturam hæc habentem.

Quamobrem dæmoniaca gens,non quarenus fecundum naturam Est, sed quà non est, mala existit. Neq; bonum illis ttaditum, totum est permutatum, sed ipsi exciderunt à dato toto bono : & data illis angelica dona, nequaquam ipsa mutata esse dicimus; sed sunt & integra & splendidissima. Quamvis ipsi minime cernant, quippe cum vires eas, quibus bona videri possint, jam occluserinc.

58. Quapropter hoc ipso quod sunt; ex bono sunt, atq; boni; Et pulcrum bonumq; desiderant, dum videlicet esse, vivere, intelligere (quæ quidem existentia sunt) desiderant : sed privatione quadam, & suga casing; à convenientibus sibi bonis, mali cognominantnr. Suntq; mali, qua parte pulchri non funt; & quod non est appetentes, malum appetunt.

59. At animas quispiam dixerit esse malas? Si hoc igitur, quia conjunguntur Malum quomodo malis quodam providentia conservationisq; officio, has aliquis suspicetur malas? in animabus. objiciendum est, hoc utiq; non esse malum, sed bonum, atq; ex ipso bono proveniens, à quo ctiam id, quod alioquin malum est, redditur bonum.

Sin autem animas quoquo modo depravari dicamus, in quonam. depravantur? Nisi in quodam affectionum actionumq; bonarum defectu: & quoniam aberrantes à fine, ob infirmitatem propriam dilabuntur.

Jam vero circumfusum quoq; nobis aerem obtenebrari dicimus, defectu videlicet & absentia luminis. Ipsum vero lumen, semper est lumen, quod etiam illumint tenebras.

62. Quamobrem nec in demonibus neq; in nobis ira malum est, quasi aliquid existens: sed tanquam defectus aliquis, per quem propriorum bonorum consumatione caremus.

Neg; rursus in animalibus brutis est malum. Si enim iram, concu- Malum in ani piscentiamq; sustuleris, & cætera : quæ etsi mala dicuntur, non sunt simpliciter malibus non est suapte natura mala. Leo hercle fortitudine superbiaq; illa amissa, definet esse aliquid his natu-Leo. Canis quoq; blandus effectus omnibus, non erit canis: Custodire enim mle. latratu suo, canis est proprium; domesticos admittere, alienos propellere. Quamobrem



Quamobrem conservare naturam, non est majum. Imòvero majum est natura corruptio, debilitalq; naturalium qualitatum, & actionum viriumq; desectus.

64. Tum vero si omnia que naturaliter generantur, certis temporum intervallis persectionem suam ordine nature debito accipiunt: Ergo impersectiones esse, ante illud statutum tempus, est naturale. (Ut intelligas non omnem impersectionem esse preter naturam, sed illas tantum esse malam, qua tollitur persectio debita secundum illud tempus.)

65. Neq; rursus est in tota natura malum. Si enim naturales rationes

omnes ab universali natura dicuntur, nihil est illi contrarium.

66. Singulari vero naturæ, aliud quidem secundum naturam erit, aliud vero contra. Alijs namq; naturis, præter naturam aliud accidit. Quodve huie naturæ consentaneum est, illi accidit alienum. Vitium vero naturæ dicitur, quod incidit præter naturam, privatio videlicet eorum, quæ secundum naturam.

67. Itaq; non est ipsa natura mala: Sed hoc natura malum est, non posse

ea quæ naturæ funt, perficere,

62. Proinde nec in corporibus malum aliquid est. Deformiras enim & morbus, pulchritudinis defectus, ordinis, ac debitæ constitutionis sunt privatio. Id autem non est omnino malum, sed minus bonum. Si enim plane deleantur forma, & constitutio, corpus quoq; ipsum interibit (adeog morbus esse non posit.)

69. Quod si quis dixerit, corpus esse ipsam per se necessariamq vitiorum anima causam, ideoq; naturam corporis esse malam: hinc erroris convincetus quod malum etiam in ijs sit, qua corporis expertia sunt, ut damontes. Malum autem mentibus hujusmodi, animabus & corporibus, est instrmitas bona propria accommodataq; consequendi, & ab eis prolapsio.

70. Sed neg; verum est vulgatissimum illud,malum videlicet in materia. este, quatenus materia. Etenim hæc quoq; tum ornatus, tum pulchritudinis, tum formæ est particeps.

71. Si autem seorsum ab his (forma, ernatu) materia suapte natura qualitatem specienne; nullam habet; quomodo materia aliquid facit? ut quæ patiendi quidem ex se potestatem habeat tantum.

modo est, utiq; neq; bonum est, neq; malum. Si vero est aliquid, (qua autem funt, ex bono sunt omnta) ipsa etiam ex bono sit, necesse est. Atq; ita aut bonum mali esticiens erit: aut malum, erit bonum; ut, quod sit ex bono; aut malum boni esse is aut bonum (ut quod ex malo sit) malum: aut certe duo rursus principia erunt; atq; hac ex alio rursus uno quodam principio dependentia.

73: Quod si materiam ad totius mundi ex pletionem absolutionemo; necessariam non distitucantur, quomodo materia est malum? Aliud namo; est malum est; aliud, necessarium. Quomodo vero bonus ex malo aliquid in lucem profert? aut quo pacto malum est id, quod bonum requirit? Fugit enim boni

naturan

Neg, in seture

Nec in corpori-

Neg in materia.



naturam malum. Quomodo vero naturam & generat & alit materia, fi malaest? Malum enim hoc ipso quia malum est, nihil procreat, aut alit, aut omnina.

facit, aut servat.

Si vero dixerint materiam quidem ipsam in animabus pravitatem. nullam facere; Sed eas trahere tamen: quo nam questo modo id verum erit? Multa enim earum fibi habent propositum bonum. Quod non fieri posset, fi eas ad malism prorfus attraheret materia. Non igitur ex materia in animis eff malum: sed exinordinato in compositoq; motu.

Si-vero koc afferunt, eos materiam sequi omnino: materia autem instabilis: & tamen necessaria ijs, quæ per se consistere non possunt. Sed tura quæso, quomodo malum en necessarium ? aut quod necessarium, quomodo

malum ?

Quin ne hoc quidem, quod dicimus Pribationem, propria vi bono ad- Sed neg, pribatio 76. versatur. Universalis enim privatio vim prorsus nullam habet, Particularis autem per se malanon quatenus privatio est, sed qua ratione non est privatio omnimoda, vim. aliquam habet, Et tunc, quatenus est defectus bani particularis tantum, nondum est prorsus malum. Si autem evadat universalis, tunc simul & natura. perijt, & cum ea, etiam malum.

## Corollaria de Mundo, ejusque creatione.

De Mundo considerationem instituere, Physici est: & quidem in parte. Propria (contrà quam sine ratione à Timpl. factum) post universalem illam corporis theoriam (quam male ad Metaph. ablegat Mirandulanus) ut tamen hac mundi, qua mundus, tractatio, non sit generalis quadam, respectu corporum simplicium (quod multis alioquin in ore) nec à corporum simplicium consideratione diversa: que & ipsa potius subjecti (in hoc tractatu) rationem obtinent; nec mundi principia (mse materialia) dici po [[unt.

Ex materia & forma constat mundus: Materia quidem, quing, corporum simplicium, que Elementa mundi ob id dicuntur : quibus cum essentialis forma una, qua mundus unum essentialiter fiat, nullo medo respondere possit, accidentalis quarenda est : nec melior inveniri potest, quam ipfa illa ordinata structura : Lices alio sensu non male Averr. & Suessanus Calum & Denn mundi formam afferant.

Animatum esse; neg seterum eniquam credimus, nec putridis suis arguonentis persuadebit Patritius. Quantitate finita in certam siguram collectum; mobilem item in loco & sub tempore; quin & perfectum esse, si quis demonstrare velit, partes ex quibus constat, cœlum prasertim adire necesse habebit; Harum enim ratione isthac omnia mundo competunt. Ergo seorsim de mundo demonstrari non possunt. Unum!



- 4. Unum esse & non plures, una & solida probatio hac est, quod ad pluralitatem ejus astruendam neg, ratio ducat, neg, ullum à sensibus indicium, plures tamen esse posse cum assermus, neg, Aristotelis rationibus pro unitate mundi terremur, Piccolominei etiam ridemus: quod & principium petant, & illo etiam concesso non... concludant.
- 5. Si queras, num mundus, & quomodo sit unum? videbimus anne unitas ojus consistat in Indivisione ordinis omnium partium mundi ad primum cœlum, sua continentia eas locans, & motu suo easdem regens ac vivisicans. Neg hic herebit qui rerum multitudinem ad Unitatem revocare novit; & didicit Unum dicère indivisionem in se; quam demum consequatur divisio ab alio: sive alius mundus jamsit, vel esse possit.

6. Rationi & Imaginationi sua conssista qui extra mundum esolaverit, in ani quodam sacuog, reperto, si aliquid se deprehendisse existimet, in anis ipse ac veri va cuus est.

7. De ortu mundi secundum fidem certa res est, Mundum à Deo, antiqua voluntate, de novo, intempore, ex nibilo, libere creatum esse.

8. Hac sententia, & Aristoteli incognita est; nec ulli unquam Philosophorume cognita suit, neg, asserta. Qua etsi lumini natura non repugnant; ratio tamen sibè relicta, in ea ita versatur, ut neg, assirmationem temporanea creationis, neg, ejus negationem, apodicticis argumentis assequi valeat.

9. Comparationem tamen si instituas, assirmantium rationes, videbis plerasque aquivocationibus, inconsequentis, petitione principii laborare: reliquas probabilitatem vix assequi: nullas, eam transcendere.

10. Negantium vero non sunt nulla, in quibus lumine fidei accenso, etsi vitia, & falsa suppositiones appareant: sine eo tamen nihil essicias.

11. Alia quastio est. Num ab aterno esse potucrit? quam alibi trastabimus, ut appareat, aliquam creaturam (non independenter tamen) ab aterno, extra Deum, à Deo, libere, produci potuisse; sine sidei periculo, sine patrum, conciliorum, ipsius Lutheri, & magnorum Theologorum dissensu.

12. Hic (ut explicandi occasio sit) quaro, quomodo agens aternam, in puntte illo indivisibili aternitatis sua, produxerit aliquid in tempore?















Malum per se, neq; est causa, neq; causatum: Ergo. Ex be Naturalis enim cujusq; agentis intentio hac, simile sibi « Nec unum contrariorum, est causa alterius per se. Per sens criam calidum, est frigidi causa. Quod autem esse sium numero est, ejus debet esse causa per se.

Th. 4. Quod est de propria ratione boni, non pote producere & salvare, est naturale bono, ipsaq; generatio na est; E.

Th. 5. Quicquid est ipsa sua essentia rale, id eriam ra Et econtra. v. g. si aliquid sir per essentiam bonum, erir ipsa bonitas. Quicquid enim participat bono, dividitur patum; adeoq; totalirer bonum non est. Quæ si ad m bit, siquidem malum non est essentia vel quid per se existe lum dicitur, (v. g. diabolus,) non erit totaliter malum, se net boni, quatenus videlicer obtinet essentiam. Et sic qua tione, seu quatenus ens, bona est: mala autem quatenus c toties à Sanctis patribus inculcatum, malum esse in bon physice vel moraliter adeò malam esse & denominari, qua non sit...

Th. 6. Et sic aliqua-res, per naturam bona, per de optare potest. Omniaq; per appetitum convertuntur ad malus (inquit Orator) ut esse velit. Et Scaeca: Neminq quitiæ præmijs sine nequitia frui velit. Optabit ille, eui percutere quæstus est, potius illa invenire quàm eripere. illos honesti, & per se expetendi amor, cogeret moribus si riam quærere. & nequitiam abdere, cujus fructus concup pudoriq; est. &c. Hoc argumento nobis sit, ex Bono, en Ideoq; bonum, esse universo Ente superius; quemadmodu corpora, non est corpus, ut hic ex Schola Platonica loquitu sinuat Dionysius. Sed anne tum quod est super omnia una esse unum & bonum. ?

Th. 7. & 8. De rimo Bono, cum dicitur Nonems, ne suationem quandam mente resolvimus: nempe quod su rius. At cum de malo prædicamus Nonems, negatio resolv sectum, Pulchre ex Thoma Ficinus: Malum non por ut sit existens (sic enim foret bonum) neq; pro sundament lum simpliciter (zibilum enim non potest singi malum, ic sed sundamentum habet in Ente aliquo, adeoq; bono, is quis bene se habendi desectus. Et quoriam malum sem putatur; & alius vero zibili conceptus sit; adhærere item, à

scale towards document **B**3 60 ton eiti erare er acciin En-D. Sed A7 res ber otum, im, & particpatca d ma-03 obtiuae ra-60 illud 0 remo is bonumio 5.0 tam n neuntes nt, nia ntraodio iffe. mia 16 m in-Met 18 affir-20 fupeis de-A5

nihifum) ft alirere num, idea

B5

A2

**B**2

C2

A1

C1 B1

무무

