

Dieses Werk wurde Ihnen durch die Universitätsbibliothek Rostock zum Download bereitgestellt.

Für Fragen und Hinweise wenden Sie sich bitte an: digibib.ub@uni-rostock.de

Christian Dreier Nathan Cunovius

### Disputatio Philosophica De Natura & proprietatibus Angelorum

Rostochii: Richelius, 1634

http://purl.uni-rostock.de/rosdok/ppn729454886

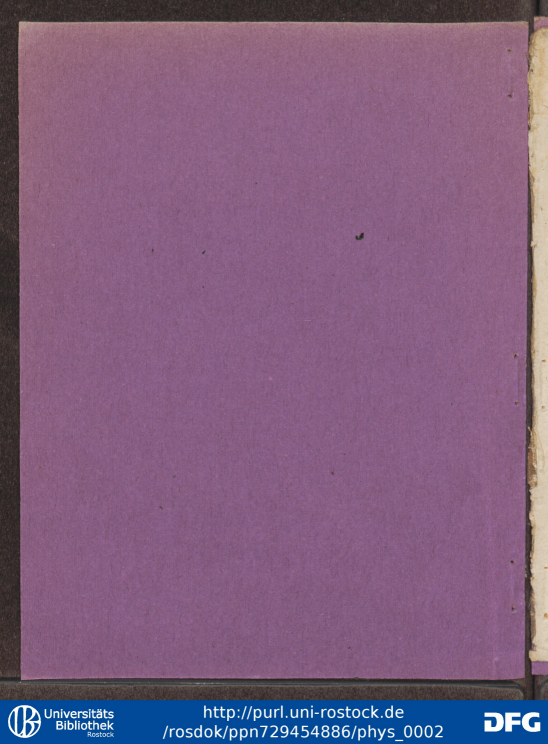
PUBLIC

Druck Freier 8 Zugang









Disputatio Philosophica
De.
Natura & proprietatibus

# ANGELORUM,

favente Deo

Amplissimæ Facultatis Philosophicæ

PRÆSIDE

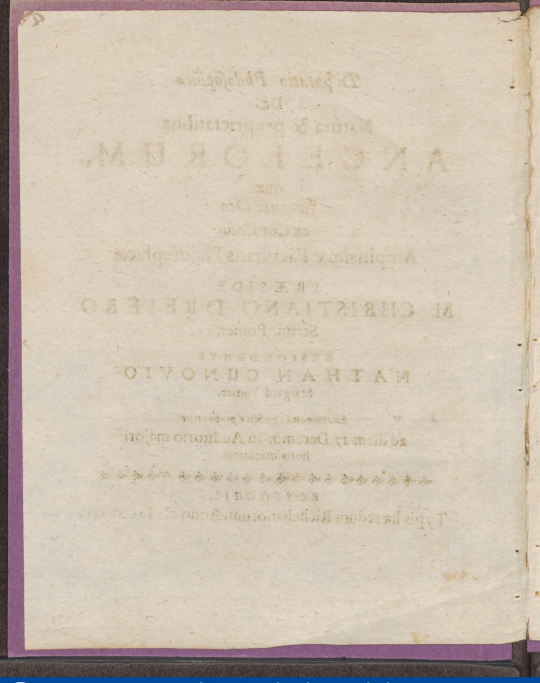
## M. CHRISTIANO DREIERO

Stetin, Pomer.

RESPONDENTE NATHAN CUNOVIO Stargard Pomer.

ad diem 17 Decemb. in Auditorio majori
horis matutinis.

Typis hæredum Richelianorum, Anno clo lo c xxxxv.







ZIN O E A

Descipe.

Ognitionem Angelorum, in quam natura nos ducit, multis obstructam esse difficultatibus, satis, ut reor, manisestum est. Unde gentiles, si quando hanc materiam declarare voluerunt, denfas potius ei tenebras offuderunt: Quod abunde cognoscer, qui eorum super hac re sententiam diligenter expenderit. Hinc quoq; factum est, ut multi de hac Angelorum notitia satis perplexè & obscurè disputarint, tametsi etiam multi egregie & accurate de illa disseruerunt. Eam ob causam animum induximus præcipua, quæ ad explicationem. hujus reifaciunt, brevi percurrere. Ita verò hanc doctrinam dispertire solent, ut primum de natura, dehinc de proprietatibus, & deniq; de operationibus Angelorum agant. Nos, cum una disputatione omnia prosequi non possimus, hac vice quædam de natura & proprietatibus Angelorum proponemus.

#### THESIS I.

Nomen Angelorum multis evolvere nihil opus est, modo consset, eo denotari substantias spirituales sintas completas. Illud verò ratione officii ipsis inditum esse, ostendunt Theologi; quanquam etiam gentiles istud non omnino ignorarunt. Noverunt enim, Deum his substantiis tanquam segatis & internunciis uti: Unde quosdam etiam illas angelos vocasse, notat Ludov. Vives super august. de Civit. Dei lib. 9. c. 19. Philosophi eas ab intelligendo intelligentias & mentes appellare consueverunt: Sic & dæmones nominatæ sunt, quæ vox Platonicis præsertim in usu suit, ut apud Plotinum & Cælium Rhodiginum passim videre est.

A 2

Dum

Dum ad rem ipsam explicandam ingredimur, initio, quod sint Angeli, ostendondum est : Id verò non solum sacra litera abunde probant, verùm etiam idem oppidò multi rationibus ex natura desumptis consistemant & demonstrant, eos esse posse & actu esse in rerum natura. Primò satis evidenter demonstrari potest, Angelos esse creaturas possibiles, seu eos posse in hoc universo existere: Nullam enimid repugnantiam involvit nequex parte essecti nempe Angelorum, nequex parte causa essicientis. Quia esse substantiam immaterialem completam, intelligentem, finitam, non excedit limites creatura, cum talia pra dicata non excludant dependentiam a prima causa. Hinc nequid superat potentiam causa essicientis, quippe qua est virtutis infinita Deus bonitate optimus, potentia maximus.

Hoc ipsum ulterius probari potest: Nam cum detur substantia immaterialis intelligens incompleta nempe anima rationalis,
non obscure sequitur, quod immaterialis intelligens completa existere possit. Quia in anima rationali est inchoatus ordo substantiæ immaterialis intelligentis, quæ extra corpus subsistere potest: Undepossibile est, illum ordinem compleri, ut dentur substantiæ tales omnino immateriales ac sudependentes à corpore. Si enim non repugnat, immaterialem & intelligentem esse substantiam minus persestant, multo minus repugnat esse talem gradum persectionis in substantia persectioni & complera.

4. Secundo, quod actu sint tales substantiz in hoc universo, rationibus ex natura petitis consistmare dissicile est. Nihilominus gentiles in earum cognitionem pervenerum; cujus rei testes sunt Plato passim in suis oper. Plotinus in Ennead. & Aristoteles lib. 12. Metaph. cap. 6. & seq., qui tamen insimum suz sententiz sundamentum ponit ex motu coeli desumptum, quamvis in eo stabiliendo Jesuitz Conimbricenses, Pererius & Suarez operz plurimum consus

mant : qua de re disputatur in Physicis..

s. Rationem quandam nobis suppeditat Themas 1. pare. quast. so art 1. quæ talis est: Hoc universum est persectum, non quidem hac ratione, ut nulla ipsi desit creatura vel species creaturarum, sed ut contineat omues gradus essendi, qui sunt actu & potentia finiti.





intellectualem incorpoream. Antecedens patet: Quia persecta causa persectum producit essectum eumq, sibi assimilat, quoad sieri potest. Consequentia probatur: Quia tales substantiæ sunt quam maxime similes Deo & gradum persectiorem reliquis creaturis constituunt, siquidem Deo assimilantur quoad intellectum & voluntatem & præterea immateriales sunt: Unde maxime ad persectionem universi pertinent.

qui illud discursum efficacissimum & maxime a priori este dicit. Verum recte Petrus Hurtadus de Mendoza disp. 12. Metaph. sett. 2.5. 9. conjecturam id esse asserte, voluntas ipst causa sufficiens susset su

7. Firmior videtur esse ratio, que sumitur ab essectibus. Dantur enim essectus Angelorum: Ergo etiam ipsi Angeli sunt in rerum natura. Consequentia est manisesta: Essectus enim requir e causam essicientem existentem, à qua producatur. Antecedens probatur: Quia compertum est, homines abreptos & obsessos peregrinas linguas calluisse & tantum roboris habuisse, ut catenas confringere ex opera supra vires humanas pressare potuerint. At verò reles essectus nulli alii cause preter substantias hasce intelligentes adscribi possunt.

8. Obvertere quis posset, ejusmodi essectus vel ab ipso fromine obsesso, vel ab anima quadam separata, vel à Deo immediate originem habere. Sed primum asserere non convenit: Quia obsessi haud rarò sunt idiotæ & ignari exotici sermonis, neq, id præstare possunt ex propriis viribus quod vires humanas plane superat. Secundum item assumere non licet: Nulla enim ratio est, quæ persuadeat, animum separatum in alio corpore loqui & tales actus exercere, aut

3 - exer-

exercere posse. Tertio Deo tales essectus tribuere religio est, cum homines obsessi nonnunquam blasphemias evomere ac alios mendaciis deludere soleant. Sunt igitur substantiæ quædam intelligentes præter animas humanas & Deum, quæ hujusmodi opera in corporibus hominum essectus. Atq; sie non tantum potentia, sed & actu Angelos esse, planum secimus.

9. Ulterius si progrediamur & quid sint angeli dispiciamus, inprimis notandum est, aliam esse cognitionem quidditativam aliam quidditatis: illam vocant Scholassici & Philosophi notitiam, per quam de re quadam omnia prædicata quidditativa usq, ad ultimam differentiam positivo & proprio conceptu cognoscuntur; hæc verò est, per quam rei alicujus quidditas aliquo modo præsertim per conceptus negativos aut connotativos vel consusos manisestatur.

Angelos quidditative cognoscere; quæ sere communis est sententia.

Etenim cognitio nostra est vel immediata, quæ sit per speciem rei cognitæ, vel mediata, quæ per discursum acquiritur, atq, hoc modo ut plurimum ex essectibus colligimus proprietates causæ. Sed neutra via licet nobis pervenire ad quidditativam Angelorum cognitionem. Destituimur enim ejusmodi speciebus, quæ illam in nobis cognitionem gignant: Quia neq, nobis sunt innatæ, neq, a sensibus vel aliunde animo communicantur, cum res materiales non possint in nobis essectes serum spiritualium, ut in se sunte success este essectibus parum colligere possums preter id, quod omnibus entibus, vel substantiis sinitis, vel substantiis incorporeis commune est, idq, per conceptus negativos, connetativos & consulos exprimimus.

gelorum cognoscere. Continentur enim sub adæquato objecto intellectus, siquidem sunt entia & sub conceptuentis, substantiæ spiritualis, completæ, finitæ à nobis cognoscuntur; qui conceptus sunt de quidditate Angelorum.

12. Quapropter non dubium est, quin Angeli sint primò entia gealia, cum sint extra nihil & revera existant in hoc universo; secundò

Sub-





Substantie, siquidem per se substitunt & sunt intellectu ac voluntate atq, aliis proprietatibus præditi, quales substantiis tantum conveniunt; tertio spiritus, quia sunt immateriales & incorporei, quod postea. clarius patefeet.

Hinc etiam de essentia Angeli est intellectualis natura. quod operosa probatione non eget, cum ipsum nomen intelligentiarum, quas esse in universo probavimus, hujus rei non obscurum se indicium Item Angelos talia opera præstitisse, experientia testis est, qualia non nisi à principio intelligente proficisci possunt : nec sapien tiores Ethnici hanc rem unquam in dubium vocarunt vid. arift. l.12. Metaph. cap. 7. Sed hac ut & qua voluntatem Angelicam spectant declarantur in doctrina de actibus Angelorum uberius.

Deinde non solum sunt substantiæ intellectuales, sed etiam completæ; quia non funt partes alterius nec cum alio ente con-Rituunt unum compositum per se quemadmodum anima & corpus, fed fine compositione cum alia substantia absolvunt certam speciem;

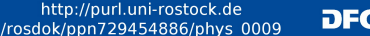
arq, sic distinguuntur ab anima rationali.

15. Denig, sunt finiti, & hoc modo distinguuntur à Deo. Dicuntur autem finici non secundum quantitatem, cum sint immateriales, sed quoad essentiam & perfectiones. Hoc non inviti concedent Platonici, fiquidem, ut oftendir Calius Rhodig, ledt. ant. lib. a cap. 24. retum opificem effe dicunt parentem & principem etiam. deorum immortalium, que nomine Angelos appellant. Aristoreles verò quid hac in parce senserie, non adeò manifestum est : Videtur sanc ex infinito eceli moturcolligere motores esse infinitos ac entia necessaria lib. 12. Metaph. cap. 7. Verum alibi rechus loquitur: Unde non pauci id maxime operam dant, qui cum excusare possint.

16, Quicquid fit, unum tantum potest esse ens independens & absolute necessarium: Quia absoluta essendi necessitas non potest effentialiter convenire, nisi rei singulari. Implicat onim existentiam in essentia, que proinde per diversas quali existentias multiplicari. non potest, nec ejusdem ullum ens particeps est, nisi sit hoc ipsum. unum ens, quod est seum este, ut alibi fuse demonstratur. Hinc o-

mne





mne, quod est in universo, ab hoc ente pendeat atq; sie finitum in essentia & persectione sit oportet. Quare cum & Angeli sint entia., q rod essentiam ab hoc ente supremo & necessario habeant, in aperto est. His de conceptu primo Angeli; ad conceptus secundos seu proprieta es pergianus

In proprietatum explicatione potificium considerari solet simplicitas, ubi, duratio, multitudo, diversitas seu distinctio. Primum attendendum, quomodo Angeli sint simplices. Simplex autem id dicitur, quod caret compositione. Verum cum duplex potissimum sit compositio, Metaphysica & Physica, sciendum est,
simplicitatem Angelorum non excludere compositionem Metaphysicam. Etenim Angeli non habent esse ex se, sed per participationem ab alio. Unde non repugnat illis esse in potentia, ut & compositio ex actu & potentia, genere & differentia, natura & supposito:
Quia æque ac aliæ creaturæ indifferenter se habent ad subsistendum
in supposito proprio & alieno, ad esse & non esse, quantum ad potentiam Dei absolutam: His igitur diu immorari nihil opus est.

18. Compositionem ex subjecto & accidente Angelis non repugnare itidem inde constat, quia sunt sinita persectionis, Quare nihil obstat, quin per accidentia superadduta pre sectiores & ad operandum apriores reddi queant. Qualia verò illa accidentia sint, qua actu habeant, alibi docetur. Suarez dist. 31. sect. 13. num 26. hac ratione utitur: Quia sunt finiti, necessario habent definitum locuma, seu ubi, vel localem prasentiam, secundum quam mutari possunt. Hanc, sequitur, distinctam esse ab Angelis & cum iis compositionem facere.

19. Quamvis igitur hac ratione Angeli sine compositi, nihilominus ira sunt simplices, ut nullam admittant compositionem Physicam. Sub hac verò continetur compositio ex materia & forma.
& deinde ex partibus integrantibus seu quantitativis. Primam compositionem quod attinet, ea philosophis satis negotii sacessi. Nam
serè pleriq, ex veteribus, Angelos materiales & corporeos esse statuerunt. Platonici Dæmones corpora habere aperte docent, ut videre est apud Apulejum in lib, de Deo socr. Plotinum Ennead. 3. lib, s.

num. 6.





num. 6. & Mars. Ficinum in praf. ibid. Cal. Rhodig, lett. ant. lib v. e. 26. Sic Patres quidam interdum inseptentiam Platonicorum ire videntur, præsertim Augustinus in quibusdam locis suoru operum, idq. Lud. Vives ad lib. 15. C. D. cap. 23. certius esse, notat, quam ut pluribus ostendi debeat. Eandem sententiam desendit Zanchius part. 1. de oper. sex dierum lib. 2. cap. 3. contra Aristoteles lib. 12. Metaphys. cap. 6. intelligentias a materia separatas esse propugnate: sic & Dionysius de divin. nom. cap. 4. quem serè communiter sequentur Scholastici.

20. Cæterum ut hæc res explicetur & sententia Patrum magis declaretur notandum est, corporeum aliquid dici primò ut opponitur pamar pale; deinde quatenus opponitur enti necessario & prorsus immutabili; deniq, ut opponitur spiritui & sic denotat substantiam, que materiam & formam habet. Prioribus duobus modis appellantur Angeli nonnunquam corporei inprimis à Patribus:

Verum in polleriori sensu cos corporcos esse negamus.

Rationem probabilem hanc afferimus. Angelis neg, fimilare, neq, dissimilare corpus tribui potest: Ergo nulla prorsus habent corpora. Consequentia patet. Quia nullum datur aliud corpus, quandoquidem id secari vel dividi potest in partes vel ejusdem. natura, simplices seu similes ; vel natura diversa, compositas seu dissimiles Arift, lib. 1. de hift. anim cap. 7. Antecedens declaratur: Similare corpus non habent, cum hoc ad operationes vitales exercendas non fit habile, quippe que requirunt membra organica; sed idem corpus plane similare & organicum esse non potest, Item hujusmodi corpus, quamvis subtile esset, ramen haberet quantitatem, quæ proinde illos maxime impediret in operationibus & motu, ut alia. corpora penetrare non possent. Deinde nec dissimilare corpus habent Angeli; quia hoc modo essent compositi ex rebus diversis, natura corruptibiles atq, sic inferioris conditionis, quam anima rationalis. Præterea multomagis tale corpus ipsis' impedimento foret in. actibus & motu, ut in quocung, loco vellent, haud possent comparere ob alterius corporis obstaculum.

22. Cum igitur Angeli sint incorporei, hinc non male colligit

B

Suarez





Bustes diff. 13. sell. 14. num. 14. eos nullam allam proprie dictam materiam habere, qualiscunquilla fingatur. Nam talis materia incorporea plane inutulis est Angelo. Non enim ea indiget, ut sir, cum forma incorporea per se subsistere possit; nequut moveatur socalitere quia motus recipi potest in quacunq; re finita & determinatum ubi habente, sive sit composita sive simplex; nec alia operatio in Angelis dari potest, cui talis materia deserviat & qua per solam formam non commodius exerceatur. Sunt igitur Angeli ab omni materiae commercio siberi.

- 23. Secundò Angeli non sunt compositiex partibus quantitativis. Ceterum nonnunquam usu venit, ut quantitas denotet terminos essentia: Speciatim verò ac propriè quantitate prædicamentalem, quæ cum materia conjuncta est, designat. Priori modo quantitas Angelis tribui solet, cum non sint infiniti, sed essentia terminos habeant: Unde etiam in spacio divisibili & quanto existere, ac illi toti essentialem suam præsentiam exhibere possunt. Posteriori modo partes quantitativæ Angelis non competunt. Nam cum illæ sequantur compositionem ex materia & forma, Angeli autem omnis materiæ sint expertes, quis quantitatem in ipsis locum habere censeat? Atq, sie perspicuum est, quo pasto Angeli sint simplices.
- mutationem paucis delineare operæ pretium est. Tribus modis ens quoddam alicubi esse, vulgò dicitur: Primum repletive, quod in nullo determinato & finito loco esse potest, sed ubiq, præsens est; & tale, ens unum est immensus Deus: deinde circumscriptive atq, talis præsentiæ modus convenit corporibus quantitate circumscriptis: Illa, verò cum Angeli non habeant, hac ratione in loco esse non possunt: deniq, desinitive, quo pacto ens secundum definitionem & terminationem essentiæ suæ est in certo ac determinato ubi, ita ut sit totum in toto & totum in qualibet parte. Quare sic Angelum esse alicubi, ipsæsei explicatio evincit. Nam cum sit sinitus, etiam modum præsentiæ habet sinitum, ut in determinato loco præsens sit; cum autem sit incorporeus, est totus in toto spacio & totus in qualibet parte.

Verum





Scoti in 2. sentent. dist. 2. quest. 9. asserentis. Angelos esse in loco per præsentiam substantialem; quam aliorum, qui per operationem externam eos alicubi esse contendunt, que opinio tribui solet Thomæ z. p. q. 52, art. 2. tametsi ipsius mentem alii aliter explicant. Ratio nostræ assertionis est: Quia alias non essent loco mutabiles, ut reste observat Hurtadus disp. 12. Met. s. 53. Nam operatio externa extrinsecam tantum denominationem in Angelis ponit: si verò per extrinsecam denominationem sunt alicubi, sunt immutabiles in soco. Mutari enim intrinsecè denominat, ac ipsum ubi Angelicum denotat intrinsecum modumin ipso Angelo existentem.

Angelos plures posse in uno loco esse, quod tamen negari non deber, cum res una excludat aliam ex quodam loco per quantitatem, quæ ponit partem extra partem & penetrationi obsistit. Angeli verò non habent quantitatem. Quare nihil impedit, quò minus plures sint in uno loco, sicut & nullam involvit repugnantiam, Angelum per contractionem quasi essentia existere in ubi quodam indivisibili.

femel has substantias immobiles esse dicit præcipue 12. Metaph. c. 8. Suarez hanc rationem addit, quod fortasse veritus suerit, ne, si quando eveniret, ut ab orbibus discederent, dissornis motus existeret Sed oppositum omnino descendendum est præsertim, cum illud scripturs evidenter doceat: Idq, ut in lucem protrahamus, notari volumus, quod aliquid dicatur immobile dupliciter, primo si sit immensum; sum enim hoc pacto sit ubiq, qui locum mutare posset? secundo si

possit. Priori modo Angeli non sunt immobiles, cum præter Deum nullum sit ens infinitum & immensum; neq. posteriori modo. Id enim maximæ est impersectionis, quæ ne animalibus quidem convenit: At Angeli procul dubio sunt persectiores animalibus. Hinc ergo constat. Angelos nequaquam immobiles esse, sed de uno ubi in aliud transite posse.

- 19. Nemo autem motum Physicum Angelis tribui arbitretur: quia non sunt physice in loco; neg, tamen consistit motus corum in denominatione extrinfeca. Unde merito rejicit Suarez dif. 51. fect. 4. sententiam Cajetani in 1. part. queft. 53 art. 1, qui existimat. Angelum non esse subjectum motus, sed per operationem, & motionem alicujus co(poris moveri vel fic tantum denominari. Verum hoc pacto vel solum corpus movetur, vel ipse Angelus cum corpore, quod movet. Prius dicere absonum est. Sic enim revera esset Immutabilis in loco & quasi eidem affixus atq, adeò per impropriam locutionem propter trajectionem & motionem cujusdam corporis moveri diceretur, veluti si quis arborem vel lapidem in flumine Posterius si assumatur & dicatur, Angelum cum. corpore relinquere aliquem locum, ita ur motus recipiatur in corpore, id pariter haud recta procedet via. Licet enim retineat prasentiam ad illud corpus, quod movet & hoc respectu non mutetur, tamen amittit propinquitatem vel distantiam, quam habet respectu aliorum corporum, que non movet & sic vere in se ipso motum recipit & alium locum acquirit. Quare, quod reliquum est, motus hie est intrinseca & realis mutatio Angeli secundum præsentiam. Hæe de ubi.
- 20. Sequitur duratio Angelica: Durare autem quid dicitus eternitate, tempore ac evo. Æternitas est duratio intrinsecè necessaria, persectissima & omnino immutabilis, qualis non nisi infinito ac independenti principio tribui porest. Nam immutabile bonum non est nisi unus verus Deus, ut dicit Augustinus lib. 12. de Civit. Dei cap. 1. Angeli verò dependent ab illo immutabili ac eterno ente si eterni igitur esse non possunt. Solet quidem eternum nonnunquam





appellantur. Verum hoc modo vocabulum illud in latiori fignificatu sumitur: Propriè persectissimam durationem & absolutam essendi necessitatem significat, ato, hoc pacto Deus, qui est suum esse, eternus est.

31. Deinde Angeli non durant tempore. Talis enim duratio iis rebus convenit, quæ naturaliter possunt desicere, hoc est, quarum interitus oritur ex causis intrinsecis naturalibus. Unde id omne, quod natura sua est corruptibile, durat tempore: At verò Angeli sunt naturà incorruptibiles, ut communiter dostores exquisitis rationibus desendent. Ergo tempore durare nequeunt.

incorruptibiles, advertendum est, incorruptibile aliquid bisariam sincorruptibiles, advertendum est, incorruptibile aliquid bisariam sidici. Denotat enim primò ejusmodi ens, quod nullo modo corrumpi potest, neq, secundum intrinsecam & naturalem neq, secundum extrinsecam & obedientialem potentiam; Secundo quod non potest interire secundam intrinsecam & naturalem potentiam tantum, quamvis quoad aliam externam potentiam corruptioni sit obnoxium. Priori modo Angeli non sunt incorruptibiles & hinc Patres docent Angelos non esse incorruptibiles per naturam, sed per gratiam Damascen. lib. 2. Orth. sid. cap. 3. Augustimu de vera relig. c.23. Dionys. lib. de divin. nom. cap. 6. Nihilominus posteriori modo eos natura incorruptibiles restè dicimus cum codem Dionysio l. c. cap. 4. statim in principio.

Etenim naturaliter neq, per annihilationem neq, per corruptionem physicam destrui aut interire possume. Prius pare:
Quia annihilatio est solius Dei opus, qui per suspensionem insluxus rem quandam destricte potest. Quare talis interitus per naturam & sine respectu ad divinam potentiam in Angelis locum non habet. Posterius confirmatur: Corrumpitur enim quod compositum est per separationem actus à potentia, formæ à materia: Atvero in re simplici, qualis est Angelus, ejusmodi separatio non repetitur. Corrumpitur etiam, quod cum alio composit quandam B a suspensionem actus.



substantiam ad dissolutionem ipsius substantia, cum nempe extra allud compositum naturaliter conservati non possit. Verum Angeli non componunt cum alio ente quandam substantiam. Ergo natura vel quoad principia intrinseca sunt incorruptibiles. Hanc rationem susus pertractat Thomas 1. p. q. 50. art. 5.

34. Hinc jam manifestum est, Angelos durare zvo. Quod enim sic durare dicitur, potest habere initium, ita ramen ut ex senon habeat sinem. Angelis verò non repugnat habere initium & latere in causa, cum potentize divinze sint subjecti; przeterea etjam sunt incorruptibiles atq, ex se desicere ac sinem habere nequeunt.

aft ex scriptura sacra, magnam esse Angelorum. Certum autem est ex scriptura sacra, magnam esse Angelorum multitudinem: Illamq, ipsis saltem non repugnare ratione naturali evinci potest. Nam Angelus non est suum esse vel ens absolute necessarium, ut sapedictum suit, sed exactu & potentia compositum. Nullam autem implicat contradictionem ejusmodi ens multiplicari, cum ipsius essentia non involvat hoc vel illud dererminatum esse actuale, Sie ergo potest ea esse in potentia objectiva & alicui causa subjecta, à qua possit multiplicari.

36. Quot verò actu sint Angeli in medio relinquimus, cum illud in hac vita scrutari nequeamus. Aristotelem si consulas, numerum intelligentiarum definitum invenies. Quemadmodum enim ex motu orbium cœlestium existentiam, sic ex corundem numero numerum intelligentiarum colligit, præter quas putat nullam esse possibilem 12. Metaphys. cap. 8. Sed quæ sodes ratio convincet, non posse intelligentias esse, nisi orbes moveant? vel quod argumentum suadebit, orbibus singulas singulas adhærere intelli-

gentias"?

37. Thomas 1. p. q. so. art. 3. cum retulisset sententiam Dionysii calest. Hierarch. cap. 9. ex parte determinat numerum Angelorum. Censet enim, eum longissimè excedere numerum rerum a materialium; idq, probat hac ratione: Quia persectionem universi præcipuè Deus intendit: Unde quantò res quadam sunt persectiones.



damento, ut ex supra dictis constat. Voluntas enim divina non estadstricta ad hujus universi perfectionem. Satius igitur estadstricta ad hujus universi perfectionem. Satius igitur estadstricta ad hujus universi perfectionem.

28. Superest distinctie Angelorum, quam facere solent tripplicem, accidentalem specificam & numericam. Accidentaliter Angelos distingui, sacra scriptura probat, dum alios bonos, alios malos esse decer: Et sane gentiles itidem damones in bonos & malos distinguere noverunt, ut patet ex comment. Mars. Ficini in th. s. Ennead. 3. Plotini. Idem ostendit August. lib. 9. de Civ. Dei cap. 1. ac Ludov. Viv. ibid. Putarunt enim alios esse superbos & immundos, qui sape sub pratextu bonorum fallerent; alios bonos, qui mortalibus benefacerent. Quicquid sit, ratio non deest, qua ostendat, saltem hoc non involvere repugnantiam, si dicatur, Angelos ratione accidentium distingui: Quia in ipsis est potentia passiva ad diversa accidentia suscipienda, cum siut sinita perfectionis. Quare, quin alii aliis perfectiora habere possint accidentia & sic accidentaliter distingui, nullum est dubium.

39. Specie differre dicuntur, que non solum numerica, sed & essentiali & specifica differentia ab altis distinguantur. Putarunt nonnulli, Angelos tantum numero distingui, non species. Sed nulla ratio probabilis pro hac sententia militat: Quia non repugnat nature Angelice multiplicatio specierum. Tametsi enimomnes sunt intellestuales & in hoc conceptu conveniunt, tamen possunt illum participare secundum diversos modos essendi, quod maxime quoad potentiam Dei non est impossibile.

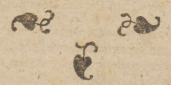
40. Numero distingui Angelos inter omnes constat, sed quod intra candem speciem infimam sint multi numero differentes, non solum bene multi negatunt, verum etiam id sien non sposse docuerunt. Hujus sententize est Thomas 1. p. q 50. art. 4. puss sententize est Thomas 1. p. q 50. art. 4. cum sectatoribus suis. Ratio illius est: Quia opinatur cas res sum sectatoribus suis.

Tolum multiplicari numero intra candem speciem, que convenient in forma, distinguuntur autem materia atq, sic compositionem ex materia & forma admittunt: Quam rationem frivolam merito appellat Hurtadus disp. 12. 5. 3. 8. 13. & ejus dem imbecillitatem agnoscit ipse Fr. Ferrariensis Thomae comment. 1. 2. cont. gento cap. 93.

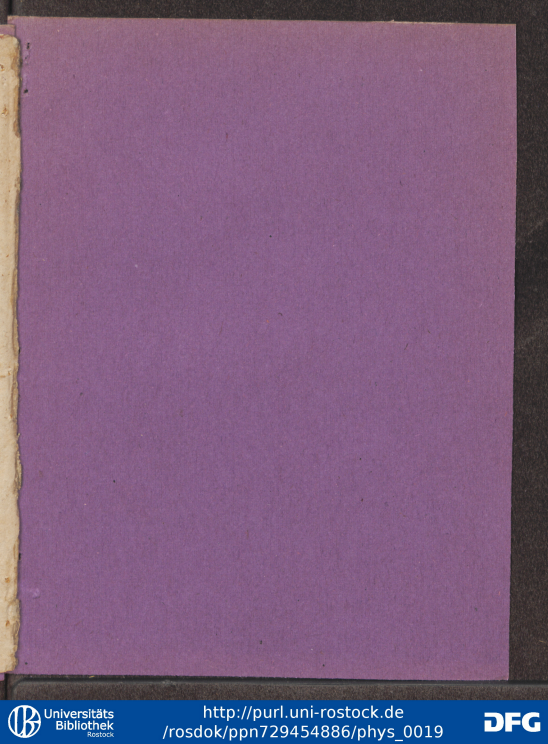
Etenim Angeli ad sui individualem multiplicationem nihil ulterius requirunt, quam simplicem svam entwarem, qua existunt & ab aliis rebus distinguuntur: Idq, inde satis constat, quod licet finguli peculiarem constituerent speciem, nihilominus distinguerentur numero intra diversas species, nec tamen ad numericam illam distinctione ullam poscerent materiam. Porro Deus potest Angelos facere aquales in potentia, perfectione intellectu ac omnibus essentialibus attributis: Ergo duo Angeli possunt esse sub una specie. Antecedens patet : Quiavalia prædicata in multis Angelis esse nullam implicat contradictionem neq, limitanda est hac in parte potentia divina, præsertim cum nulla id requirate necessitas; quod non immerito etiam urget Scotus in 2. sent. dift. Cæterum actune sic distinguantur Angeli, an solum potentia, haud determinare possumus. Desit oratio, deficiunt vires ingenii humani ut in rerum tam fublimium cognitionem altius assurgere nequeat. Quantum vero asseoni

possumus, strictim proposuisse sufficiate.

Soli sapienti Deo gloria.













appellantur. Verùm hoc modo vocabulum illud catu sumitur: Proprie persectissimam durationem sendi necessitatem significat, aro, hoc pacto Deus, eternus est.

is rebus convenit, quæ naturaliter possunt desicere interitus oritur ex causis intrinsecis naturalibus, quod natura sua est corruptibile, durat tempore: A natura incorruptibiles, ut communiter doctores ex desendunt. Ergo tempore durare nequeunt.

incorruptibiles, advertendum est, incorruptibile a dici. Denotat enim primò ejusmodi ens, quod rumpi potest, neq, secundum intrinsecam & natur dum extrinsecam & obedientialem potentiam; Si potest interire secundam intrinsecam & naturalen tum, quamvis quoad aliam externam potentiam co noxium. Priori modo Angeli non sunt incorrupt tres docent Angelos non esse incorruptibiles per gratiam Damascen. lib. 2. Orth. sid. cap. 3. Augustimus Dionys. lib. de divin. nom. cap. 6. Nihilominus poi natura incorruptibiles restè dicimus cum codes cap. 4. statim in principio.

ruptionem physicam destrui aut interire possunt ruptionem physicam destrui aut interire possunt Quia annihilatio est solius Dei opus, qui per susperem quandam destructe potest. Quare talis interies since respectu ad divinam potentiam in Angeli bet. Posterius confirmatur: Corrumpitur enir tum est per separationem actus à potentia, forme vero in re simplici, qualis est Angelus, ejusmodi peritur. Corrumpitur etiam, quod cum alio co

3 B8 A8 C9 B9 the scale towards document

A7

**B7** 

02

60

0

5.0

7

16

9

20

A5

**B**5

A2

**B**2

C2

A

**B**1

Inch

rnî

Ifi-

el-

Te.

tio

m

20

int

us

11-

11-

017

111-

0-

2-

or

23.

OS

01-

LUS

EXIC

130

011-

وع

rc.

lam ub-