

Dieses Werk wurde Ihnen durch die Universitätsbibliothek Rostock zum Download bereitgestellt.

Für Fragen und Hinweise wenden Sie sich bitte an: digibib.ub@uni-rostock.de

Joachim Lütkemann Barthold Niemeyer

## Iudicii Metaphysici Minoris Disputatio Prima Et Prooemialis De Natura Metaphysicae

Rostochii: Reusnerus, 1638

http://purl.uni-rostock.de/rosdok/ppn729597628

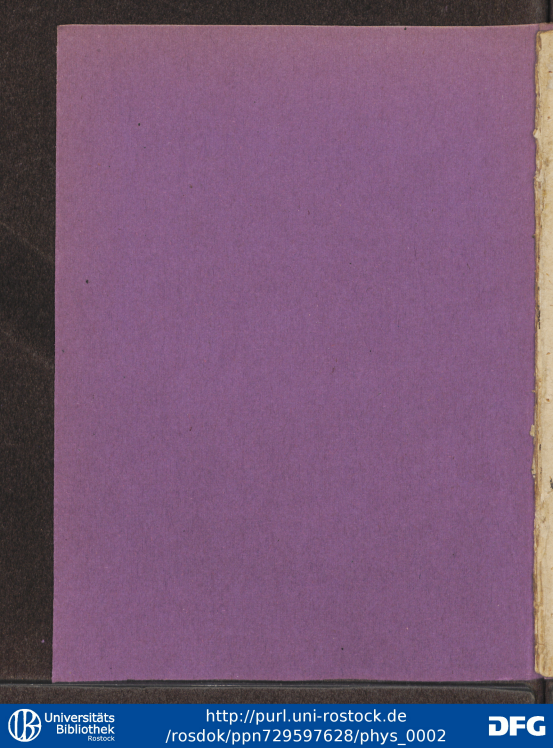
Druck Freier **3** Zugang

RU phic 1638 Toachin Lithemann Barthold Wilmeyer





**DFG** 



JUDICII METAPHYSICI MINORIS

DISPUTATIO PRIMA ET PROCEMIALIS

DE



## NATURA

METAPHYSICÆ

Assistante coelesti Numine,

Amplissimà Facultate Philosophicà consentiente; In inclytà Academia Rostochiensi placido Examini subjetta

PRÆSIDE

## M. Joachimo Lutkemanno,

Demminensi Pommerano, RESPONDENTE

BARTHOLDO 2736MERERN

OSTERODENSI.





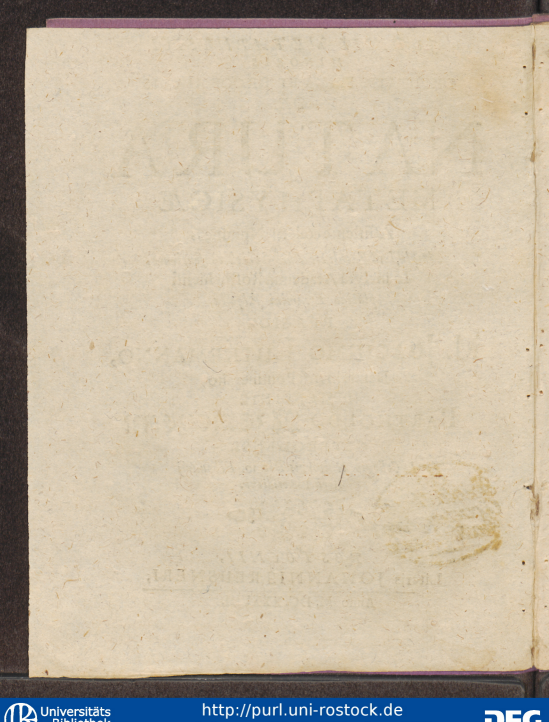
ROSTOCHII,

Literis JOHANNIS REUSNERI,

Anno M. DC. XXXVIII.











Quilam Scientiarum describere, membris singulis & articulis nondum depictis, perversum forsan erit, cum distincta cognitio totius pendeat ex distincta cognitione partium. Memores tamen, in via sciendi auscultativa quod versemur, nihil subesse periculi arbitramur, si suis delineamentis Metaphysicam adumbratam proponamus primum, plenius cognoscendam tum, cum partes per artificio-Sam quandam anatomiam perspexeris. Quos libros Tav Meta Tal Ovorna Aristoteles inscripsit, nos Metaphysicam appellamus, non quod supra naturam sint, in ca quæ traduntur, sed quod post Physicam sit inventa. Post-Physica itaq; dicitur ordine inventionis; naturæ enim ordine ea, quæ nobis Metaphyfica est disciplina, prior est Physica, utpote cujus cognitio perfecte distincta, absq; cognitione illius haberinequit. Kal ¿ξοχήν vocatur Philosophia, Philosophia item prima, cum de ijs agat, quæ in cognitione distincta sunt prima: Vocatur etiam Sapientia & Theolo-

gia, quod in ea de Deo agere Autores soleant...

5. 2. Quæritur, Aust aliqua Metaphysica, & quidem à Logica distincts ? Nos cum Corneilo Martini in Prolegom, Metaph. rem ex ipsa natura arcessimus. Intellectus noster similis est tabulæ (non rafæ, quæ Platonis sententia est, per recordationem Idearum, scientiam sieri docentis; sed)nudæ, in qua scriptum cum nihil fit, inscribi tamen quidvis possit. Potentialis itag; intellectus cum sit, in actum deducitur, non minus ac sensus, per objectum; cujus duplex officium, potentialem intellectum deducere in actum, & mensurare actualem, ita ut tota veritas dependear, non ab intellectu, sed ab objecto, quod intellectui imprimit speciem. Perficit autem hoc munus objectum, ope senfuum, ut habet axioma: Nihil est in intellectu, qued non prius fuerit in sensu. Id quod hôc modô fit ac ordine. Primum ad intellectum quæ detulere sensus, materiata sunt; materiati enim cum sensus, materiata & individua tantum apprehendunt. Intellectus divinior & immaterialis ex singularibus universales naturas abstrahit; inq; materiatis, duplicis generis accidentia reperit, i. quæ fine additione materiæ cognosci non possunt, quis enim quantitatem fine materia, motum fine corpore mobili, generationem sine subjecto cognoscit? 2, que poterant sine mentione materiæ & cognosci & distincte definiri, esto non possint esse absq; materia. Trigonum, quadratum, circulum definiens, aureus an ligneus sit, nihil pensi habet. Neq; enim formæ Mathematicæ in auro habent naturam & accidentia diversa ab ijs, quæ sunt in ligno, aut materia alia: similes sibi sunt semper, in quacunq; reperiuntur materia. Prioris generis Entia Physicam peperere; posterioris, Mathematicam. Porrô, cum formæ Mathematicæ fensibus quoqi se offerrent, Physicz autem materiarum peplo involutz, ex operationibus demum investiganda fuerint, aciem corporei oculi non admittentes; ex diversitate operationum diversos formarum gradus observavit intellectus, donec ad animam rationalem pervenerit. Hujus indoles Philosophos à materiatie ad immateriata ascendere docuit : cæptum est inquiri de Deo, de Angelis, ex naturæ lumine quantum fieri potuit. Tandem transcendendo prædicamentorum seriem, ea mens scrutata est, quæ Enti in universum conveniunt, tam spirituali, quam corporeo; tam Accidenti quam Substantiæ. Hinc quatuor emergunt scibilium genera, quæ in hoc Schemate proponimus.

Entia quædam funt

(Materiæ immersa, it a ut non solum nunquam de re spirituali affirmari queant, sed & fine mentione matersa nec cognosii nec definiri distincte posint. Dicuntur Entia in wes D'éod.

abstracta. dicuntur Entia ¿ E ο Φαρέσεως. Hec funt ab stracta vel

à materia Secundum ratione tantum, que quidem definiuntur abs g. mentione materia, fine materia tamen esse non possunt: Cujusmodi sunt formæ Mathematicæ.

> Secundum rem & rationem fimul. Idq; Angelus. vel

Per negatione, que quoad naturam de recorporea in aternu pradicars non posunt. Ut Deus,

Per indifferentia que indifferetie sunt dici deremateriata & immateriata. Ut bonitas, veritas, substantia, qualitas, numerus.

Hæc clara funt, nifi quod Pererio I.1. de Phil.c.6. hæc videntur repugnantia, esse à materia abstractum per indifferentiam. Si enim E. g. Substantia, Ens, unum, bonum, &c. in simplici suo conceptu indifferentia sunt, id est, nuda ab esse materiato & immateriato; non possunt in eodem simplici conceptu immateriata vocari, sive abstracta à materia. Sed liquido errat, cum abstractum à materia idem esse putat cum eo, quod positive immateriatum; Entis enim natura, alias indifferens ad esse spirituale & corporale, per positivam aliquam differentiam restricta ad esse spiritus, positive immaterialis est, nec ulteriùs abstracta à materia per indifferentiam. Abstracta autem à materia ab esse spirituali & materiali præscindunt. Quamvis hæc ipsa in præcisione ista considerata immateriata dici possint, non positive, quod esse immateriale seu spirituale positive insit; sed negative, quod non includat materiam, sed è diverticulo ad viam. Quatuor ostendimus Entium & scibilium genera. Utijam Entia primi generis docentur in Physica; secundi generis in Mathematica; tertij generis in Pneumatica; Entia etiam postremi generis postulabunt aliquam, qua tradantur, Scientiam. Argumentamur,

Omne stibile requirit sibi respondentem Scientiam.

Entia abstracta per indisserentiam sunt aliquot scibile. E.

Entia abstracta per indisserentiam habent sibi respondentem

aliquam Scientiam, quam nos Metaphysicam dicimus.

Sic constat dari Metaphysicam: distinctam eam esse à Logica, contra consusionem Rami, patet vel inde, quòd absurdum sit in eadem disciplina ipsum scibile & modum sciendi tradere; hoc practicum est, illud theoreticum. Eadem namq; disciplina diversissima haberet objecta; Practica simul esse & Contemplativa, quæ consusio summa. Deinde quæro, an Ens ut Ens sit objectum Logicæ; si est, ergô quæ in Logica traduutur, Enti, qua Ens est, conveniunt, adeoq; Enunciatio, Suppositio, Syllogismus, Enti qua Ens est convenit, omnibus inferioribus tribuitur; omnia itaq; Entia erunt Enunciatio, Suppositio, Syllogismus. Confer corn. Mast. p.m. 44. Si Ens ut Ens non est subjectum Logicæ, necea.

13 quae





que Enti ut Enti conveniunt, in Logica tradenda erunt, sed in illa scientia, in qua illud objectum est domi: Pergo enim quevere, cur de quibusdam saltem speciebus Entis in sua Inventione Logica agat Ramus, de toto sc. & partibus, causa & causato &c. Non item de alijs? Ergo saltem his, quas omittit, speciebus respondebit aliqua scientia, ad quam & relique pertinebunt ex lege homogeneitatis. Relinquimus male consutum centonem Mendicis & indolem Metaphysica per quatuor causarum genera investigare laborabimus.

5. 3. Efficiens causa, quoad systematicam Metaphysicam, Aristoteles est, quod prima ejus delineamenta ostendit: Habitualis mater est, crebra à singularibus & materialibus abstractio. Abstrahimus . Cum conjuncta non conjunctim consideramus : Ut cum in uno homine distincte & separatim consideramus mobilitatem, sanitatem, Entitatem, seorsim etiam contemplamur naturam animalis, corporis, substantiæ, quæ tamen conjuncta sunt in homine. Iden hic intellectui evenit, quod sensibus, qui singuli colorem, odorem, saporem in pomo non appre. hendunt, esto in pomo conjuncta sint; sed visus colorem, olfa-Etus odorem, gustus saporem præscindit & dijudicae. Et hoc respectu cognitio abstractiva differt ab intuitiva, que res intuitive uno intuitu simul comprehendit, nulla abstractione interveniente; qualis Dei est. Abstrahimus 2. cum di suncta conjun-Stim consideramu: ut cum in unamnaturam universalem colligimus, quæ seorsim in individuis deprehendimus. Has abstractiones necessarias esse patet ex ipsa intellectus natura & omnieruditâmentis cognitione. Intellectus enim humanus non intuitive omnia complectitur, sed partitim intelligit. Conceptus îtem omnis doctus rerum & definitio non singularium est, sed naturarum communium, à singularibus in unam ideam communem collatarum. Et quis homini Philosopho denegaret, quod Pictori licet, dum virtutes abstractas, Fortitudinem, Temperantiam, Justitiam, sub forma puellarum depictas oculis proponit ?

5. 4. Causa finalis, Metaphysica, contemplativa cum sit,





per se nulla est; pet accidens ex ea omnis omnino scientia usum haurit amplissimum, triplicem imprimis; cum doceat illa 1. terminorum generalium expositionem. 2. corundem terminorum distinctionem 3. principiorum demonstrationem. Quoties itaqi in controversis Theologicis mentio sit essentia, natura, persona, individui, boni, potentia, actus, causa, positivi, privativi, partis, necessarij, &c. Quanto de illis rectius judicabit & expeditius is, qui horum terminorum ingenium ex Metaphysica prius didicit, quam qui istorum cognitionem una cum contro-

versijs ex Theologia imbibere satagit?

6. 5. Sequitur subjectum seu objectum Metaphysicu. Id in genere triplex observatur : 1. Inhasioni; sic intellectus fubjectum est omnium scientiarum 2. Propositionis; ut in hac enunciatione; homo est animal, homo dicitur subjectum 3. Tra-Etationie sive demonstrationie, de quo affectiones per sua principia demonstrantur. Tale nullum datur in disciplinis practicis: In Theoreticis autemidemest cum objecto: ut in Physicis cor pus naturale objectumest, circa quod Physicus cognoscendo versatur; idem corpus naturale subjectum est, cui affectiones insunt demonstrandæ per principia. Nos qui malumus exigere Aristotelis scripta ad naturam, quam naturam ad scripta Aristorelis, de objecto Metaphysico cum disputamus, non multum solliciti sumus de objecto Meraphysica Aristotelica; sed de objecto Metaphysica simpliciter: nec inquirimus objectum quodvis, sed adæquatum & reciprocum; ne sit latius, néve angustius ipsa Scientia. Id invenimus tum, cum subjecti & materiale & formale recte tenuerimus: illud est res considerata; hoc modus confiderandi: Hoc, ne objectum se extendat nimis, cavebit; ne anoustum nimis sit, cavebit illud. Utrumq; studiose investigabimus.

5. 6. Ostendimus, scibilia respectu abstractionis cum dividebamus supra §. 2. præter naturas particulares esse quosdam conceptus generales, tam immateriato quam materiato; tam accidenti, quam substantiæ communes: Hæc cum per se scibilia sint, in aliqua Scientia tractanda sunt; Cum generalissima sint, in generalissima scientia tractanda sunt: Scientam a, in qua tra-

Standa



&anda funt, nos Metaphyficam nominavimus, Sapientiam & primam Philosophiam. Hæc itaq; generalissima erit. Hinc deducimus: Objectum Metaphysica debet effe generalisimum, supra quod relinquatur nibil per se scibile. Tale autem Ens eft. Deficiunt itaq; qui objectum Metaphylicæ ponunt i. Deum. Nam aut cum Neotericis Dei naturam extra Meraphylicam, in particulari aliqua scientia contemplaris; aut cum Antiquitate in Metaphysicæ parte speciali. Si prius, Deus plane non erit objectum Metaphyficæ, ratione particularis cognitionis; contemplabitur saltem in genere ratione Entitatis, unitatis, perfectionis, &c. Si posterius, non est objectum adæquatum, sed partiale duntaxat. Dices : subjectum disciplinæ habet rationem generis. At Deus cum creaturis non convenit in uno aliquo communi genere. Re. Sufficit ad esse, subjecti, omnia inferiora complecti conceptu uno & communi; cujus respectu subjectum induit rationem generis, sed genus rigerose non est. Nora, qui rejectam hanc sententiam defendunt, omnia quæ in Metaphysica traduntur, ad Deum referri volunt, ut effectus ad suam causam. Sed ut de confusione nihil dicam, multa in Metaphysica traduntur, a ratione creati & increati quæ præscindunt, adeog; estectibus divinis annumerari non poterunt. Deficiunt 2. qui ponunt Ens creatum, non officiente, quôd Creator & creatura non conveniant sub uno genere. Deficiunt 3. qui ponunt substantiam immaterialem aut etiam substantiam in communi. Substantiam immaterialem vocant negative, eô sensu quô nos vocem immaterialis vocavimus §. 2. ut sit idem quod abstractum à materia. Deficiunt, inquam, quia supra rationem substantiæ datur adhuc aliquid latius, quod est scibile per se, nec quicquam proficiunt, si aiunt i. Nullum sabject u Scientiæ prædicatur de suis affectionibus. Quæ n. causa, quod subjectum Physica non dicatur Ens naturale, nisi quod non permissum sit subjectu prædicari de affectionibus, cum tamen Ens naturale prædicetur de mobilitate, quantitate, & alijs affectionibus Phyficis ? Jam & Ens prædicatur de suis affectionibus. Ens itaq; non erit subjectum, sed substantia. 2. Affectio non potest esse cum suo subjecto sub eodem genere. At accidentia funt





funt affectiones substantiæ. Pone nune aliquod Subjectum Metaphysicum, quod commune sit Substantiæ & Accidenti, affectio cum suo subjecto erunt sub codem genere, quod fieri posse negavimus. 3. Accidentis est esse in alio, non esse per se. Quod aute per se non est Ens, per se quoq; non est scibile. E.nec datur aliquid per se scibile supra rationem substantiæ, quod commune fir Substantiz& accidenti. B. ad I. Axioma verum est de Affectionibus Prædicamentalibus & proprie dictis; falsum de Transcendentalibus & divinis. Ad 2. Affectio non potest esse cum suo subjecto sub eodem genere, rigerose sic dicto, quod est intra seriem prædicamentorum; potest tamen esse sub unô aliquô conceptu universali & Transcendentali, qui assumit indolem Generis. Ad 3. Aliud est Ens per se, & aliud per se esse seu existere. Ens per se non opponitur ei, quod est in alio; sed ei, quod vel æquivoce tale est, vel per extrinsecam denominationem, vel per qualemcunq; proportionem, vel per aggregationem. Accidens autem non ita Ens est, sed in se haber, quod ad positivam Entistationem sufficie. Quid multum? Accidens cum substantia habet attributa communia: Habebit igitur cum eâdem & communem essentiam, quam nos Metaphylicæ objectum dicimus. Hæc clarius dijudicabuntur ex Disputatione de unitate conceptus Entis. Hi & si qui sunt alij, qui angustius ponunt objectum, quam Ens est, deficiunt, quod ut diximus objectum Metaphysicum debeat esse generaliffimum.

5.7. Ultra metam Scientiarum excurrit, quisquis cum Timplero, objectum Metaphysicum etiam ad Rationis Entia extendit. Timplerus 1.1. Metaph.c.1. objectum Metaphysicum esse disservativum esse per sex Rationis & Reale, Positivum & Privativum, Ens per sex per accidens. Sed hæc cum per similtudinem tantum sunt Entia, etia ad similitudinem Entium tantum sunt scibilia, non per se. Supra rationem Entis veri & Realis, non datur scibile per se. In specie Ens per accidens, quòd nulla ejus detur affectio, quæ una sit, Scietiæ no subjicitur. De Ente Rationis Privativo no abs re erit arctiorem considerationem subnectere. Sit igitur Status controversiz; an omne intelligibile, omne Aliquid, omne id quod intelle-

Eu comprehendi potest, five Ens fit, five non-Ens, quatenu fine material concipitur, fit objectum Metaphysicum, Videtur quod fic, nam

Quicung conceptu est omnium generali simus, in constituit objectum Metaphysicum, Huic fulcra paulò ante suppositimus ipsi. Conceptus Alicujus seu Intelligibilis est conceptus omnium generalisimus.

Conceptus Alicujus seu Intelligibila costituit objecta Metaphysicum. Minor erit verissima, modò, quod supposumus, probaverimus, dari aliquem conceptum Alicujus seu intelligibilis, communem Entibus Realibus & Rationis, Politivis & Privativis; de quê ulterius non relinquitur dubitatio, si cogitaveris,omne objectum nostræ cognitionis convenire sub una aliqua ratione intelligibilitatis, &vocari Aliquid. Suming hic Intelligibile cum præcisione & indifferentia ad Intelligibile per se & per accidens, ne quis nobis obstrepet istà distinctone. Sane Entia Realia & Rationis, Positiva & Privativa conveniunt in hoc prædicato, ut dicantur intelligibilia, quomodocunq;, id mihil ad rem, modò vere dicantur Intelligibilia. Conveniunt itaq; sub uno al quo conceptu, sub conceptu Alicujus, sub conceptu Intelligibilis. Hunc nodum ut solvamus, non equide ausim negare non-Entia & Rationis Entia esse Aliquid, pro quô pugnabo ipse suô loco; adeoque non ausim negare hæc cum Ente facere conceptum qualemcunq; unum & communem; sed addo, non facere conceptum Essential & per se unum. Esse autem objectum cognitionis, non est con eptus essentialis, sed dicit tantummodô relationem extrinse cam, qualis etia mul fariam fundari potest in non-Ente. Ideóq; ad Syllogismum in forma respondeo, concedendo majorem de conceptu Essentiali & es se uno, negando de conceptu qualicunq;. Inflas. Iste conceptus etsi non est essentialis, est tamen aliquod scibile, & hoc sufficit ad constitutionem scientiz: Itáque

Omne scibile generalisimum constituit objectum Scientia

Conceptus Alicujus est scibile generalissimum. E. Erit estam objectum scientia generalissima.

politionem, vel per speciei privationem, vel per speciei assimi-





lationem. Sicut enim lux visibile est, per suam speciem; tenebra non per suam speciem, quam nullam habent, sed per speciei privationem: ita Entia Realia & Positiva intelliguntur per realem speciem; Negativa& Privativa non per speciem, cum nullam habeant, fed per ejusdem speciei privationem; Entia Rationis per speciei assimilationem: quicquid enim Entitatis habent, à mentis fictione accipiunt. Primi generis vocantur scibilia per se; secundi & terrij generis scibilia per accidens. Hæc cum non cogno scantur per realem speciem, non constituunt realem scientiam. Uram enim, cum per privationem speciei tantum est scibile, in se & intrinsece non est scibile alterum similiter non est scibile, hoc ipso, quod scibile est per assimilationem speciei scibilis. Simile enim non est idem : & quod per similitudinem tale est, id simpliciter tale non est. Hæc ipsa tamen ut per accidens sunt scibilia, per accidens quoque considerantur in Scientia. Quicunq; novit naturam Entis Realis, ad illius proportionem etiam Entia Rationis & Privationes Entium intelligit. Atq; fic universaliter acceptam negamus majorem. Ex dictis ratio dissensus satis apparet, considerari tamen & hoc volumus, quod intelligibile in quo ratio Alicujus confistit, concretum sit, constans ex abstracto, intelligibilitate, & subjecto Intelligibile. Iraque ipsum subjectum esse non poterit; sed potius affectio est. Intelligibilitas autem quoties fundatur in non-Ente, non fundatur in subjecto reali, sed in subjectivel privatione vel figmento. Non ergo poterit esse aliquod subjectum seu genus commune Enti & non-Enti. Er consequenter necipsum intelligibile ut concretum, nec Aliquid ut subjectum sub ratione intelligibilitatis Enti & non-Enti commune subjectum erit Metaphysicum. Apud Jac. Martini desp. Met. J. quaft. 10. invenimus hanc collectionem : In oppositione specierum ejusdem generis seu subjecti, dux vel plures species debent poni, nulla per aliam cotradictorie tolli. Hinc homo & non-homo, non constituunt species animalis. Ens autem & non-Ens sunt contradictoria. E. non sunt ejusdem subjecti species. Et per consequens Aliquid ut est commune Enti & non-Enti, non est subjeaum Metaphysices.

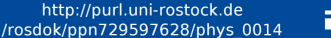
Bz

5. 8. Pro-



5.9. Properamus ad Subjecti Formale, quod est modissi considerandi. Cu n enim in Entibus, spiritualitas, naturalitas, quantitas, sanitas, & nihil non considerari possit, quæritur. An Entia cum omnib. suis conceptibus, an tantum secundum certos quosda conceptus considerationi Metaphisica subsint. Equide Ægid. 1. Metaph. queft 22. & Antonius Mirandulanus 1.13. de Everf. singul. cert. fect. 6.7+ disputant, Metaphysica ad specialissima quæq; progredi debere, & rimari ea que aliquo modo sub scientia cadunt: adeóg; sicue Anthropologia & Batanologia sut partes Physice, ita omnes disciplinas partes esse Metaphysica. Sed id esset omnes disciplinas in unum chaos confundere, non distincte docere. Utinon una est objectorum conditio, itanec una omnium rerum scientia. Objectum enim ut mensura est intellectus, ita etiam scientia, distinctionem & modum scientijs largiens. Nec hoc anobis facilè impetrabunt, ut hâc ratione cum ijs Metaphysicam & Philosophiam constituamus æquipollentia. Illud Aristotelis 1.4. Metaph. t. 2. quod objiciunt: To orlos con elon Dewenory, mas Estr emsiμης τω γένα, τώτε είδη των είδων. Si cum Fonseca & Syaresio, το ผ้อง referimus ad scentiam, sicut อาราคุมารัต yéve, accipitur pro imshun yenny sensum huc refert: unig generalis discipline est cotemplari species Entis; & specialium scientiarum est, contemplari species sc. ulteriores. Verum si maxime illud Ta elly reseratur ad Ens, hoc sensu: unius generalis disciplinæ est, contemplari species Entis, & species specierum: & id verum est, cum Metaphysica consideret species specierum Entis, sed non omnes sub speciali conceptu, sed eò respectu, quem nos jam investigabimus. Positô itáq; Entia non venire sub confiderationem Metaphysicam ratione omnium conceptuum quos habent: Quaritur porro: quinam fint illi conceptus, querum ratione Entra sunt objecta Metaphysica. Id exprimimus, dum dicimus Ens qua Ens sub ectum esse Metaphysicum. Disputare hic quomodo particula limitativa qua vel quatenus, hic fumatur specificative an limitative, nihil attinet, modo constet, Ens sub ea ratione seu sub ea consideratione quatenus est Ens, & sub nulla alia peregrina esse subjectum Meraphysicum. Ut tamen aliquid





aliquid dicamus, fi reduplicativum dicitur quod reduplicat subjectum propositionis, ut homo qua homo est rationalis: & specificativum, quod quafi novam speciem subjecto addit, ut homo quarenushaber pedes ambulat, nulla quastione opus est. Rectius autem cum accuratioribus quatenus reduplicative accipi dices tum, cum causam continet subjecti; specificative, cum non causam notat, sed certam duntaxat partem, speciem, seu rationem. Prioris exemplum est: Homo quatenus corpus naturale est mobilis, quateng terreus movetur deorfum, quateng homo est risibilis: Posterioris exmplum nonnulli ponunt tale: Homo, qua homo est albus. Verum hæc propositio aut falsa est aut tautologica, si scil. ita explicatur ut explicant : homo, qui est homo est albg. Quorsum n.illud? qui est homo. Verum auté exemplu quatenus reduplicativi hoc est: homo quateno est coloratus est albus. Color enim non est causa albedinis, alias omne coloratum esses album; sed particula limitativa ostendit hic saltem certam speciem, cujus respectu homo (in quo alias plures continentur species, unde denominari posset, ut quantitas, doctrina) denominetur albus. Talis & illa: homo quatenus habet nasum est simus. Patet ita, Ens quatenus Ens cum dicitur objectum Metap'rysicum, quatenus sumi reduplicative, quia ipsam causam notat, propter quam quid in Metaphysica contemplatur, Entitatem scil. ita ut omne habens Entitatem propter Entitatem & ratione Entitatis consideretur in Metaphysica. Hocitág; volumns, Metaphysicam considerare Entia tam universalia quam particularia, non quidem sub proprijs particularium Essentijs & conceptibus, sed sub ratione Entis & eoru quæ Ens ut Ens transcendentaliter consequuntur, quousq; sc. abstractio Meraphysica id permittit: Ut corpus, homo, animal, cum fint Entia, etiā illa confiderat Metaphyfica, sed subnulla alia ratione, quam Entis, & qua Ens sequuntur; ut quod sint vera, bona, persecta, effecta, causa &c. quarenus autem sunt corpora, quatenus animalia, quateng homines, ea Physica cotemplationi relinquit. Dices: Metaphysicus agit etiam de substantia & accidente non tantum sub ratione Entis indeterminate sumti, sed& sub ratione determinate



Essentiz, quatenus scil. sunt Substantia & Accidens, E.no agit de Entibus tantum ut Entibus. Nam quatenm aut excludit inferiora aut non excludit. Si excludit, cur subit considerationem Metaphysicam substantia sub ratione substantiæ, accidens sub ratione accidentis. Si non excludit, cur non eodem jure, quô Substantia & Accidens, corpus etiam, & animal & homo, ad Metaphysicum forum admittuntur, sub conceptib. determinatis. R. Quatenus non excludit inferiores conceptus, sed potius includit, cum quatenus ad de omni valeat consequentia; excludit autem conceptus extraneos. Exemplo nobis sit objectum Physicum, quod est corpus naturale quanaturale: per quatenus non excluduntur conceptus corporum illi, qui rationem naturalitatis habent, sed extranei. Admittitur consideratio de hominis generatione, vegetatione, sensualitate, rationalitate, quia horum conceptus sub rationem naturalitatis cadunt. Excluditur consideratio de ejusdem hominis fanatione, beatitudine, virtute; quia hac in co non sunt naturalia. Sed si per quateng non excluduntur inferiora, cur non contemplatur Metaphyficus animal ut animal, corpus ut corpus, hominem ut hominem: Quia hi conceptus habent rationem Entitatis? R. Hoc ipsum est, quod nos cogit statuere præter hactenus explicatum formale, adhuc subjecto adjungere aliud, objectum scientiz complete limitans. Illud absolute dici potest quia limitat subjectum in se; Hoc alterum nunc explicandum, formale relatum dicitur, quod limitat subject u consideratum in proportione, quam habet ad nostrum intellectum, considerantem scibilia in scientijs per abstractionem. Hoc relatum formale subjecti omninò admittendum rursus svadet Phyfica, que naturam Petri & Pauli hujus & illius animalis non confiderat in individuo, quòd objecta sua consideret non nisi cum abstractione à materia signată, seu singularibus.

5.9. Alterum itaq; formale subjecti, quod relatum diximus, constituit Metaphysica Abstractio. Sed & hæc controversa est: Sunt enim qui eam duplicem faciunt, & sunt qui pro simplici contendunt. Hi volunt, Metaphysicam abstrahere solum a materia secundum rem & rationem per indifferentiam; issi addunt abstractionem a materia secundum rem & rationem



per negationem, que etiam vocatur abstractio secundum Essentiam seu secundum repugnantiam. Termini hi quid velint \$. 2. explicatum est. Quæritur itaq; an tantum Entia abstracta à materia secundum rem & rationem per indifferentiam sint objecta Metaphysica; an Entia abstracta per indifferentiam & negationem fimul, id est, an etiam Spiritus ut Spiritus, Deus ut Deus, Angelus ut Angelus pertineant ad tractationem Metaphysicam. Antiquitas equidem sic tenuit. Antiquitatem autem Pererius cum nonnullis alijs Neotericis vocavit in judicium. Adhuc subjudice lis est. Accusationis sundamentum est intelligentia: constituere subjectum particulare, non minus quam corpora naturalia, & habere modum considerandi particularem non minus quam illa. Utraq; partem Entis abscindunt. Quod itaq; corporibus naturalibus concessum est contemplari in particulari scientia, cur id denegandum Spiritibus, tanquam nobilioribus. Atq; hinc Pneumaticæ Spirituum conderationem demandavêre. Sententiam decisivam committo concilio Phi-Iosophico, Ego minorum gentium Philosophus, non ut Arbiter, sedut privatim suam sententiam exponens, rem esse arbitrariam arbitror. Si libuerit aliquid dare Reverendæ Canitiei, liceat; nihil obstat. Dicas, Metaphysicam esfe scientiam universalem vere non mere, sicut intellectus dicitur esse universalium vere, non mere, cum & singularia intelligat: Corpora naturalia peculiarem requirere disciplinam, quod peculiarem habeant abstractionem; Intelligentias non item, quod sub abstra-&ione Physica commode comprehendi possint. Si concinnita. tis tibi major cura, age, associa te Neotericis, sine periculô siet. Mihi ad Reverentiam Canitiei prono, magis tamen arridet concinnitas: Generalia in generali, particularia in particularibus tradiscientijs. Nec id contra Antiquitatem, si Fonsecæ & Suaresij interpretationem sequimur, cum interpretantur illud Philosophi l.4. Metaph. 2. TE ovlos con elon Jewenou mias ist iminuns to jenn, rale elon tor elour. De quo supra s. præced. Sit itag; nobis prime Pholosophiaco Metaphysica objectum Ens qua Ens abstra-Sum à materia secundum rem & rationem per indifferentiam. Obi. Metaphysica agit etiam de materia & forma, principijs sc.corporis,



poris, de quantitate fundata non nist in materia; substantia quoq; materiata, dividendo substantia in corpoream & incorpoream. Be, r. Materia considerari potest, vel secundum Esse absolutum, ut materia est; vel secundum Esse relatum, utest causa; priori modomateriam scientifice Metaphysicus non tractat, nisi per digreffionem; ostendendo causarum species: posteriori modô de eaex instituto agit, considerat enim in ea rationem causalitatis, quod indifferenter se habet, ad esse materiale & immateriale. Taceo quod latiùs extendendo significationem materiæ & formæ, etiam materiam habere dicantur abstracta à materia; ut cum trianguli materiam dicimus tres lineas, quod autem ita generale & indifferens est, ad generale pertinet scientiam. 2. Quantitatem & substantiam corpoream Metaphysicus scientifice non cognoscit, demonstrando affectiones de ipsis; sed præcognoseit, ostendendo quod sint species Entis; atq; sic inferioribus scientijs objectum, quod præcognitum esse debet, præscribit. Prætereo, quôd quantitas dividatur in continuam & discretam. Numerus autem competit etia Spiritibus, imò tres S.S. Trinitatis personæ differunt re veranumerô.

s. 10. Hactenus de objecto Metaphysico recte constituendo, nunc ad Formam. Externa seu Accidentalis, estordo, . quô traditur Metaphysica, Syntheticus. Internam & Essentia. lem non habet. Accidentia enim cum ipsæ formæ sint, fomam habere negantur. In definitione auté eorundem formæ locu tenet genus, differétia vel à subject o vel ab object o vel aliunde sumitur. Ideo q; hic dem u de genere Meraphysices agend u. Metaphysicu habitum intellectus esse certu est; Theoreticum esse non practicum, non dubitat, quisquis quid practicum, quid Theoreticum, intelligit. Nam quod Domina & Princeps aliarum Disciplinarum dicitur, imperans inferioribus; non ita accipiendum est, ac si imperet practice; ostendendo modum tractandi; sed quod prorsus Theoretice, terminos proponendo, quorum declarationem ex eâ inferiores mutuare coguntur. Non igitur Ars erit, nec Prudentia. Equidem Ars, prout à natura contradistingvitur, ab arte sunt, non Metaphysica modo, sed omnes omnino porties





omnino habitus. Sed nos proximum genus inquirimus, non quodvis prædicatum. Si cum Arist. 1. 6. Erbsc.c.4. Artem definis per habitum cum ratione recta effectivum; Artem Metaphyficam esse omnes negabunt. Solum controvertitur an Metaphysicz genus dici debeat juxta definitionem Luciani definientis Artem per systema præceptorum usu cognitorum, ad finem in vita utilem. Nos quamvis ægrê litem cuiquam moveamus de nomine, confusionem tamen vocum semper detestamur. Ars in mente est, non in systemate præceptorum, seu in libris. Neq; enim farrago præceptoru, sed mens ab arte denominatur artisex. Nec obstat, quod &illa ab arte denominetur artificiosa. Nam artifex à subject à denominatur, cui ars inhæret; artificiosum, non à subjecto, sed ab effectu tantu, quod ab arte proficiscitur. Ut Qualiras denominat suum subjectum quale, sic Ars suum subjectum Artificem; effectum autem artificiosum reddit. Præterea si mazime hæc artis definitio cohæreret cum definitô; non tamen 1. competeret Habituali Metaphysicæ, sed Systematicæ tantum; & 2. ejus dem speciei constituerentur disciplinæ omnes. Ad habitus contemplativos nos vertimus. Dicimus 1. Sapientia won Metaphysica genus est, sed synonymum: Nullum enim genus reciprocatur cum sua specie, ad minimum n. aptu debet esse prædicari de pluribus, contingat licet aliquando servari id in una specie. Jam præter unam non potest aliqua disciplina agere de summis sciedi principijs;neq; enim duæ disciplinææque universales dari possunt, cum non dentur duo objecta æque universalia, Dices: Sapientia est, que in se sua habet principia, nec indiget alienis, ad conclusiones suas demonstrandas. Theologia autem non indiget ope alterius disciplina, nisi ex accidente. E. & Theologia sapientia eit. E. præter Metaphyficam datur & alia species Sapientia. By. Sapientia est notitia primorum principiorum connatorum, & ex his deductarum conclusionum; non corum, quæ ex revelatione sciuntur, de rebus supra naturam positis. Objectio: Synonyma habent eandem definitionem. Jam Sapientiæ definitio alia est à definitione Metaphysicæ; definitur enim habitus contemplativus ex intelligentià &scientià constans. R. Eade res cum ob diversos respectus diversas sortiatur denominationes, quid mirum ob diversum



diversum respectu synonyma definiri diversimode; maxime eu & e usdem rei sub eodem nomine, ob diversitatem respectus, dia versa dari possit definitio. Ita qualitates prima qua in Physicis definiuntur respectu habitô ad officia in mistione, aliter definiri possunt, si considerant ur absolute. Dicimus II. Metaphyfica genus proximum est Scientia. Scientia autem fumitur bifariam 1. pro notitià conclusionis, sine notitià primorum principiorum. Et sic distingvitur ab intelligentia, quæ est notitia principiorum tantum; & a Sapientia, que est &principiorum& conclusionum notitia. Hôc modô Scientia non est genus Metaphysicæ & Sapientia, sed Scientia & Sapientia sunt species contradistincte. Et hic militat illud argumentum: Species opposite quiddit ative de se non pradicantur, multo minus fe mutuo definiunt : Scientia & fapientia (quod nos synonymum Metaphysica diximus) funt species opposita: E. se mutue non definiunt. 2. Scientia dicitur, quicquid cognoscit proprietates alicujus subjecti per propria principia. Et sic omne speculativum etiam est scientificum. Sic quoq; Scientiæ non est oppositum Sapientia; sed subordinatum addens illi specialem duntaxat gradum & dignitatem, principiorum sc. primitatem. Scientia demonstrat conclusionem ex principijs immediatis quidem, sed non primis ratione universalita. tis & c.stinctæ cognitionis. Sapientia demonstrat suas conclufiones ex principijs omnium primis, & universalissimis, ratione affectionis tamen proprijs & immediatis. Et sic sumta Scientia Metaphyficæ genus est. Objicunt. Metaphyfica r. non habet subje-Etum scientificum. Ens enim non habet rationem generis; quia extra se non habet disserentias, de quibus non possit prædicari. 2. Non habet affectiones ; quia hæ debent esse aliquid appositum ad Essentiam subjecti; adeóq; diversam habere Essentiam â subjecto. At Ens non habet affectiones, à quibus differat Essentialiter; alias esset compositum ex subjecto & accidente, quod repugnat Enti in ista generalitate & præcisione ab omni determinara Essentia sumti. 3. non habet principia. Principia autem ex quibus fit demonstratio efficiens est & finis. Ar Ens præscindens à creatô & increatô carer ejusmodi principijs. B. ad t. Ut demonstrationis ita & Scientiz subjectum non necessario genus





eft

est proprie dictum, sub ses continens spicies. Si maxime subse comprehendit inferiora, sufficit, si ob amplitudinem sua induat rationé generis, quamvis non sit Genus rigorose di Etum. Adde quod Scheibl.L. Met.c.i.n.32.ex Fonseca observat, subjectum vocari Genus, non Logicum, quod respectum dicitad species: sed Physicum, quod est ide cum materia, ad quam etia pertinet materia circa quam & in qua,id est, objectum, & subjectum. Unde æquipollenter & Genus & subjectum& Genus subjectu conjun-Etim dicitur id, quod disciplinæ subjicitur. Ad 2. non est requisitu Affectionis necessarium, addere Subjecto aliquid Reale, secundum rem & Essentiam a subjecto disserens; id enim verum tantum de Accidentibus prædicamentalibus, (quamvis nec ibi universaliter) minime de Affectionibus transcendentalibus & divinis. Sufficit, si expressiorem conceptum Entis dicant, qui per modum accidentis de subjecto prædicantur: Cum enim id hôc respectu demonstrabile sit, tantum habet, quantum ad rationem Affectionis scibilis sufficit. Ad 3. ad Demonstrationem sufficient causæ efficientes per emanationem, qualescung; rationes, qua à nobis apprehenduntur priores attributis, & vocantur causa virtuales, quia si per impossibile æternitas Dei effective produci posset, ab infinitate produceretur : complexa itidem principia & deductio ad impossibile.

§. 11. Impetratisijs, quæ ad extruendam & intelligendam definitionem Metaphysicæ sussice sussice suspensiones Metaphysicæ, ut sunt illæ omnes quæ ei conveniunt quatenus est Sapientia. Sapientiæ autem tribuitur, quòd verseur i. circa omnia, adeo gs sit universalia, quia communissimas Entium rationes, communissima item principia, in quibus omnia Entia particularia sundantur, contemplatur: Quòd verseur z. circa difficillima à densibus remotissima adeò gs sit difficillima. Quæ traduntur in Metaphysica difficiliora sunt nobis, quia à sensibus remotiora: notiora antem naturà, quæ ut difficiliora videntur, ita tamen comparata sunt, ut ea si teneas, reliqua per ludum addiscas. Quò autem hæcsunt difficiliora, hôc Sapiente digniora, cum sen-

fibu

fibus que obvia sunt, plebeius etiam cognoscat facile. 3. qued fe vereißima, non quoad demonstrationis evidentiam; hoc nomine enim disciplinæ Mathematicæ audiunt certissimæ: sed ratione Subjecti, quia agit de rebus maxime universalibus, quibus sum ma certitudo inest, eò quòd principiorum locô fint inferio-Hinc aliarum Scientiarum principia robur accipiunt ex principijs Metaphysicis, tanquam certioribus. 4. qued sit ad docendum aptisima. Non ieyavinus per modum instrumenti, tradendo modum sciendi; Hoc enim Logica est: sed donnus & ignynneur, quoad rerum & terminorum explicationem & demonstrationem. Quia enim universalissima tradit, hæc non possunt non usum habere in docendis & discendis inferioribus. 5. qued fet nobilesima; Est enim Regina Scientiarum, que alijs præesse potius dicenda est, quam ministrare. Dominatur sc. aliss non practice, sed speculative, uti explicavimus s.10. Obj. Nobilitas Scientiæ depender anobilitate subjecti. Universalia vero, circa quæ versatur Metaphysica, funt impersectissima. Infeziora enim semper determinatiorem conceptum addunt superioribus. Metaphyfica itaq; erit imperfectiffima. R. Qui in Metaphysicis agunt de Deo & Intelligentijs sine difficultare inveniunt, quod regerant. Habeut enim in sua Metaphysica obje-Etum absq; omni contradictione nobiliffimum. Nos qui tantum universalia Metaphysicæ contemplationi consecramus, nobilitatem Metaphyficæ deducimus ab objecti non majori intenfione, sed majori extensione. Universalia esto minora sint intensive; pauciores enim habent gradus Entitatis, cum semper progrediendo ad universalia à singularibus, singularibus aliquid decedat : Sunt tamen majora extensive, & ad plura Entium genera extenduntur, quamfingularia. Ab hac objecti conditione magis ducenda est nobilitas scientia, quam ab illa; Cum hæc extenfiva excellentia & generalitas, inferiorum objectorum disciplinas suz subjiciat, tum quoad objecta, tum quoad principia. Hinc eft, quod relique discipline subordinantur Metaphysica, non quidem subalternatione, in rigore & summo gradu sumta, de qua videatur Scheibl. L. 1. Metaph c.1. tit. 5. artic. 2, dependentia tamen & subalternatione aliqua. Subalternantur autem & dependent a Meta-





Metaphyfica r. ratione subjectorum: ido, dupliciter (1) quod specles Entis non possint exacte distincte cognosci, fine dependentia ad cognitionem Entis simpliciter. Hinc non potest fieri, quin termini Metaphysici ob generalitatem sua subinde succurrant in specialioribus cotemplationibus rerum (2.) quod Scientijs inferioribus subjecta præscribat: non modo practico, quasi. quid in unaquaq; disciplina tractari debear, jubeat: sed plane speculative; progrediendo adspecies Entis, eas inferioribus relinquir Disciplinis scientifice tractandas, abstractionem Metaphysicam qua excedunt; oftendens tantum quod in objectis præcognitum esse debet, quid nominis, & an sit. 2. Subalter, nantur inferiores ratione principiorum. Principia enim in Me. taphysica probata in cateris supponuntur: vel si inferiores propria habent principia, confirmantur tamen maxima ex parte ex Metaphysica, (1.) quatenus generalium terminorum cogittione opus habent. Est enim ubi ex sola terminorum expicatione veritas deducitur, ut omne totum majus est qualibre sua parte; explicato quid totum, quid partes, etiam contradi-Ctoria apparebit repugnantia. Vel quatenus(2.) probantur per deductiones ad ablurdum, ex generalibus principijs Metaphyficis Sed quid fi | ze negantur ipfa ! Respondeo cum Pererio ex 1. 4. de antiq. Phil. c.u. Adversarius aut concedir aliquid aut nihil. Sinihil, cum eo non etir dispurandum. Si aliquid, id aliquô modô attinget jus Metaphysicæ, ex ijs itaq; concessis Metaphy. ficus adversarium redarguere potest. Quoties itaq; contingit, ut Adversarius nihil penitus concedat corum, que inferioribus subjiciuntur disciplinis; ad superiora sugiendum, ubi si velit secum disputari, concedat ali quid necesse est, unde confutari poterit.

5. 12. Hisce præmissis, plane & plene intelligitur hæc Metaphysicæ Definitio: Metaphysica est scientia Eneu qua Ens est, abstractum à materia secundum rem & rationem per indifferentiam.

Dispescitur in partem communem & propriam: illa considerat Ens in genere; hæc ad determinatas Entis species descendit.



Sicest, in Mundo fieri sic usq; videmus,

Una cupido omnes non; sua quema crahit.

Te, NIEMET ERIDE! juvat indagare supremæ

Maruram Sophiæ. Res ea magna satis.

Magna decent tractantem magna. Quid ergò decebit

Te? Primi cedant nomina magna Sophi.

Volitante calamô suo

BARTHOLDO NIEMEYERO gratulabundus f.

GEORG. Rruge Phil. & Med. D.

0 0 0 0 0

Ad Praftantis. Dn. Respondencem.

SCrutatus Decreta prius Primi Entis ab ævo Clarô COTHMANNO Præside aperta facis: Entis at ingenium primi nunc atq; secundi.

Quis Mysten Sophiæ Theiologumý; negat? Esse & posse Dei monstrant tibiscripta Sophorum, Sacra tamen tantúm pagina velle DEI.

> M. JOACHIM. LUTKEMANNUS Demminensis Pommeranus Prases.

Ad Prastantissimum & Dottissimum Dn. Respondencem Amicum charissimum.

F Cce autem, de Te quid, NIEMEIERE, feremus Judicij, quem Theulogica modò stare cathedra Vidimus & calviniadum docto ore latentes Discussifisse strophas? Quid dicam, nonne Sophorum, Quisquiliæ tandem fordent Tibi? Num Tua, totus Cui Sacer esse structus de sacer esse structus Eusebie



Ancillarem operam Sophiæ; non illius unquam
Respuit auxilium, non unquam ponè sequentem
Aversata fuit. Nempe hoc gnavissime sentis
Eusebies cultor, quantoq; sidelius illam
Deprendis removere dolos, removere nesandas
Falsiloquûm technas, tantò magis acriter omnem
Excolis atq; altè catus abdita perscrutaris.
O benè! quam tra ctas, de qua jam disseris Arte,
Illa diu tenebris suit obsita, vixq; reducta
Nuper in apricum: ne vultus sortè serenos
Unquam iteru abscondat, summi curemus & imi.
Recta via est: aude & suggessum scandevicissim,
Nec dubita, reseres victricia ab hoste trophæa.

Rapeim deproperabae

MAURITIUS BERTRAM

UT Martis miles metuit certamina nulla Arduus ut palmam victor ab host, ferat:

Sic Artis miles certamina nulla veretur, Ardua ut insigni laude trophæa peat.

Omnibus hinc aperis & Tu, BARTIOLDE, par Tutandiq; theseis spestibi magnaubit, (læstram,

Nec tibi cassa cadet spes hæc : ascend cathedram,
Pro Thesibus certa fortiter hiso tuis.

Audealiquid Ihova Duce & Auspie, vera Sophorum

Propugna, nec non destrue fall simul.

In Sophiæ castris age sic committee pugnam Perge, etenim deerunt præna nulla tibi:

Sed tibi Varniades victori den Musa

Populeô circum-tempora ere-dabunt.

Patria



Patria quin dulcis reduci gratabitur olimi, Quin & suscipiet te decus omne suum.

> Sic Literatissimo Dn. Conterraneo suo, Metaphysice disputanti, bene ominatus applaudebat Lippoldt von Oldershausen.

Ad Dostissimum Dn. Concubernalem Mecaphysice disputaturum.

DOrtio quem quondam cathedræ potioris amabat, Quem satis excultô, populis plaudentibus, ore Explicuisse Dei decreta recondita constat: Inferioris eum videas nunc scandere sortis, Officijo; fui fubsellia; quando docere PRINCIPIS ingenium SOPHIES conamine forti Pergit, at ex hominum secretis omne revelans. Ordine cuncta suô peragis BARTHOLDE, locôás Singula proponis, quo propofuisse decebat. Præponis Lominam, Servam postponis, ut inde, Qui potior ocus est, qui dignior ordo putandus, Concedat Doninæ, concedant ultima Servæ. Quid queat hisfieri, dic, convenientius unquam? Certe quod Doninæ studeas adjungere Servam, Dexterioris habt cerebri, me judice, fignum; Longe fiet enim ja tutior undiq;, crede, Si sit, quæ famulæræstando munia, nocti-Donatura facem, Item latura tenebris,

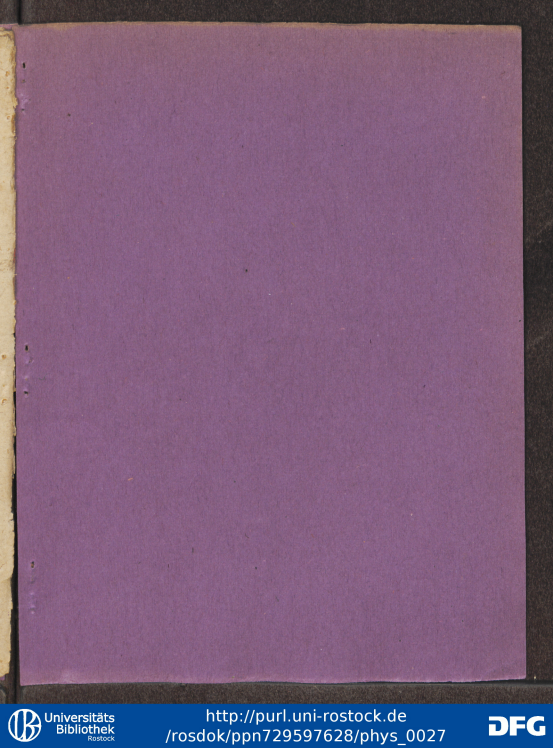
graculatur

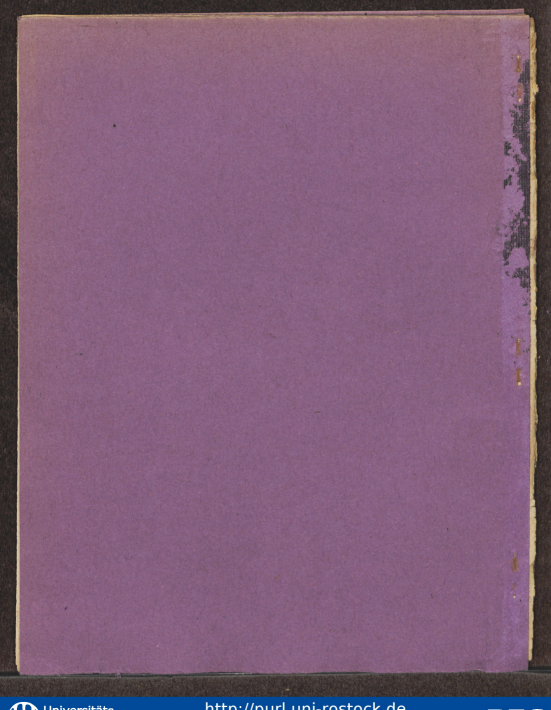
Aticissimo Dn. Contubernalis

HENRICUS Dringenbers













Metaphyfica r. ratione subjectorum:ide, dupl cles Entis non possint exacte distincte cogr dentia ad cognitionem Entis simpliciter. Hi quin termini Metaphysici ob generalitatem rant in specialioribus cotemplationibus reru tijs inferioribus subjecta præscribat: non mo quid in unaquaq; disciplina tractari debeat speculative; progrediendo adspecies Entis relinquit Disciplinis scientifice tractandas, a taphysicam quæ excedunt; oftendens tantun præcognitum esse debet, quid nominis, & nantur inferiores ratione principiorum. Prin taphysica probata in cæteris supponuntur: ve pria habent principia, confirmantur tamen ex Metaphysica, (1.) quatenus generalium te tione opus habent Est enim ubi ex sola to catione veritas deducitur, ut omne totum i sua parte; explicato quid totum, quid partes Ctoria apparebit repugnantia. Vel quatenus deductiones ad abilitation, ex generalibus pri ficis Sed quid fi ac negantur ipfa Responde 1. 4. de antiq. Phil. c. 11. Adversarius aut concedis Sinihil, cum co non etit disputandum. Si modô attinger jus Metaphyficæ, ex ijs itaq; co ficus adversarium redarguere potest. Quotie ut Adversarius nihil penitus concedat eorum fubjiciuntur disciplinis; ad superiora sugiend cum disputari, concedat ali quid necesse es poterit.

12. Hisce præmiss, plane & plene inte taphysica Definitio: Metaphysica est scientia abstractum à materia seeuudum rem & rationem

Dispescitur in partem communem & pr considerat Ensin genere; hæc ad det tas Entis species descendit.

the scale towards document **B**9 60 A8 spe-**B8** pen-80 fiert, cur-A7 ien-**B7** rafi, lane ibus Mce dis 02 tel-03 Mc-60 Pro= arte glipliibes 5.0 5.0 5.6 6.3 adla per hys 0 6% ihil quô hygit bus tietari 20 A5 Me= est y B5 6797à A2 **B**2 C2 AT Inch 10-01 B1 Chi