

Dieses Werk wurde Ihnen durch die Universitätsbibliothek Rostock zum Download bereitgestellt.

Für Fragen und Hinweise wenden Sie sich bitte an: digibib.ub@uni-rostock.de

Johann Michaelis Petrus Rungius

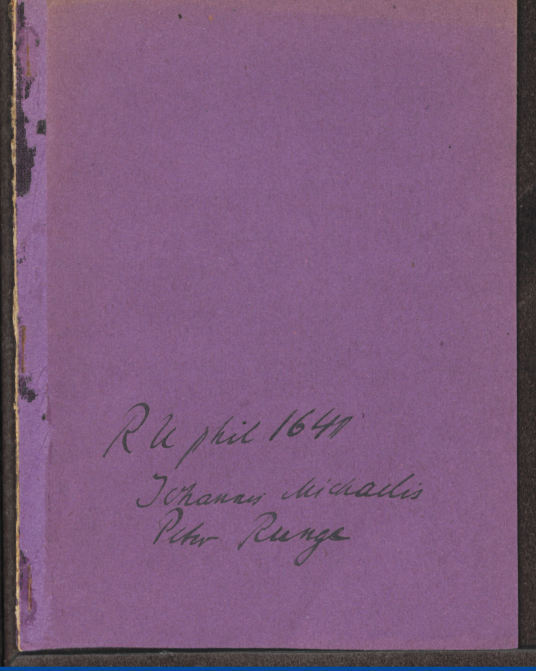
#### Illustrium Quaestionum Philosophicarum Decas

PUBLIC

Rostochi[i]: Richelius, 1641

http://purl.uni-rostock.de/rosdok/ppn729603407

Druck Freier 8 Zugang









ILLUSTRIUM 139-77

## QVÆSTIONUM PHILOSOPHICARUM

DECAS,

Qvam

D. O. M. A.

Consentiente Ampl: Facult. Philosophica Academiæ Rostochiensis

SUB PRÆSIDIO

M. JOHANNIS MICHAELIS
Stralfundenfis Pomer.

Publice duqvisitioni subjiciet

PETRUS RUNGIUS,
Gettorffià-Holfatus.

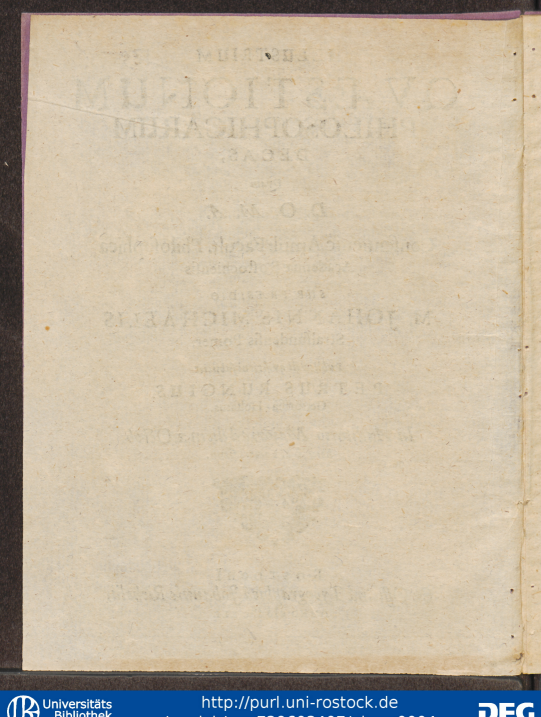
In Auditorio Majori ad diem 2. Octob.



Rostoch I

Ex Officina Typographica Johannis Richelii,

Anno clo loc x 11.



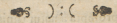






HPOOIMION.

Ihil beatius quam scire. Nihil divinius quam docere, nihil propius veræfelicitati, qu'am discere sunt verba magni illius Scaligeri Exerc. 26. S. t. Ad boe q. matura facti fumus, docente Ariff. 1. Metaph. 1. Utita humanitatem exuise videatur grem non feiendi ardor ac cupiditas invafit ; Unde non immerito, quafitus Philosophus qvidam, cur filium li eras artesg, edoceret ingenuas, respondir; ne olim lapissedeat super lapide. Cum autem fatente Hippocr. aph. e, ars longafit, vita vero brevu; proinde vanavanu relinquentes, ea que scitu maxime funt nece faria inquiremus, ubi, forte non omnia vel bujus velillius principiu consentanea dixerimus, neme, ut arbitror propterea dica nobu feribet, quandoquidem, ut ille ait, amicus Plato, amicus Socrates fed magu amica peritas. Et digna funt profecto animadversione, qua F. Patricius in lib. de Bacio Phylics tradit bu perbu: Nulla magna nomina exhorreamus: Res ipsas verumý; in rebus, veriý; causas investigemus, veritatem veritatis gratia indagemus, illa enim est divinum illud fermentum, qvod in animo Philosophi ita turgere debet, ut neq; ab alio capi, neq; se ipsum capere possit, quemadmodum loqvitur magnus ille veritatis alumnus J. Scaligeri. de Plan. p. 106. Qua cum ita fint, placet ex immenso Philosophia oceano questiones quadam selectiores eruere, atg; in medium proferre. Memores aut em illius quod Scaliger Exer. 359 fc 1. prodidit, nostram hanc in literarum studiis peregrinationem sine suprema luce miserabilem. quandam effe errationem, idtirco o Magne Deus, tuum Numan supplices peneramur, ut nos firitu tuo in omnem veritatem deducere, mentesq, no-Bras obtenebrtas gratie tue fole colluftrare elementifime digneru, que Cibi nunc, & porro grata dicere liceat, nobig, fructifera. Sit ergo







I. Qvæstio.

#### In quo Formalis ratio summi Boni consistat.

Ariæ olim extiterunt de summo Bono Philosophorum sententia, ita ut M. Varro tradiderit, jam suo tempore diversas super hoc Philosophorum opiniones numeratas esse 288. qvibus progressu temporis sublatis, duæ potissimum de principatu contendere coeperunt. Una Peripateticorum; Stoicorum altera: qvorum illi summum Bonum in actione virtutis, hi in habitu collocarunt, de qvo prolixius vid. Keck: in Cursu Phil. Disp. 21. Qvicqvid autem sit de varietate ac dissidio Philosophantium, Nos summi Boni. Ethici rationem formalem consistere dicimus in summa & constanti animi tranqvillitate ex habitu virtutum perfectissimo nata; qvatenus illæ ad Dei gloriam & proximi salutem perficiuntur. Asserti hujus rariones breviter dabimus has. Prima erit Analogia finis respectu aliarum disciplinarum Practicarum: e.g. Politica, Occonomica, Theologiæ, Medicinæ. Qvemadmodum enim in his non spectatur actio vel operatio secundum præcepta cujusé; harum disciplinarum, ut ut persectissima, ceu ultimus finis adeoq; summum in illis Bonum: sed ulterius vel ad publicum vel commune bonum respicitur, ut in Politicis, vel ad proprium & privatu, ut in Oconomicis, vel ad utrum q; simul, ut in reliqvis: Ita & hîc ad animi nostrii in delectabili virtutum habitu acqviescentis suavem ac tranqvillum statum ceu ultimum sinem unice sit respectus: Huc media in Ethicis proposita omnia, huc actio secundum. virtutem persectam in vita persecta, ceu ad divinam quandam Helicen ac Cynosuram spectat.

Secundaratio est deprompta à natura finis disciplinaris, qvi est, ut reliqua omnia in illa disciplina pertractata, vel ut subjectum, vel ut media istuc referantur; hic autem ad nullum alium sese superiorem. Pa-

tet





tet hoc de actione animæ rationalis secundum virtutem perfectam.
Hoc fine enim aliqvis virtuosè agit, & ad perfectionem virtutum aspirat, ut animo ac conscientia tranqvilla uti possir per totum vitæ curriculum; qvod testatur experientia, testantur Historiæ omnium temportum,æq; inter Gentiles atq; inter Christianos. 3. Pro nostra sententia faciunt synonyma summi boni qvibus à Philosopho insigniuntur, ut sunt Eudaupovia, Mangerope & similia, qvæ omnia non tam in actione qvamin qvalitate consistunt. 4. Consistant hanc sententiam contraria summimali Ethici natura, qvod versatur in summa tristitia & & angore animi ob antegressa malesacta, qvæ tanqvam Furiæ stygiæ animum hominis inqvietant, nec ad momentum oculi qviescere permittunt. Unde è contrario relinqvitur summum Bonum in hac prædicta animi ob res pulcrè gestas benè conscii acqviescentia & tranqvillitate consistere.

Plures impræsentiarum rationes adducere ob brevitatem ipsismet nobis præscriptam nolumus, ut nec argumenta in contrarium allata hic ventilare, utpote publico hæc discursui reservantes.

#### II. Qvæstio.

## Quomodo Anima humana propagetur, utrum per traducem, an verò percreationem mediatam.

Plurimæ utramý; harum sententiarum dissicultates manent; & islæ qvidem, ut videntur inextricabiles. Ab illa enim parte (utrationes Theolog. nunc taceam) videtur obstare animæ immortalitas, simplicitas, spiritualitas, qvæ minus convenienter ascribi videtur elementari & ignobili huic principio, quod vulgo statui assolet; cum tamennulla caussa toto genere deterior sit essectu suo. Ab hac parte verò qvo ad infusionem cœlitus sactam, obstaculo est præter alia, dissicultas probandi peccatum originis. Undè cum utriný; tantæ se osserant dissicultates, merito cum B. Luthero ut & Augustino rò inexes hic eligerem, potius, qvàm ut in re intricata, vel huic vel illi assensú præberem, Ne tamen plane nihil dicamus super hâc inenodabili ut videtur Qvæstione; Nos mediam insistendo viam, censemus, ut soli patentum progenerationi absý; interventu superioris causa, animæ productio asseri-

bi non potest; sic necimmediatæ creationi divinæ absq; interventu parentum eadem tribuenda; sed omnino largiendus erit specialis qvida influxus causæ superioris, massam illam seminalem vi omnipotentiæ divinæ facultate hac animalisinstruentis; seu, qvodidem est, illam vim prædictæ massæ conferentis, ut præstinato a natura tempore hac animæ rationalis er exexé a utifrui possit. Qvæ causa est ut in aliquam multis scripturæ lucis modo Deo nostro æternum Glorioso in solidum asserbatur animæ procreatio Jer: 38. 16. Job. 10. 7. Ps. 139. v. 15. & seqq. modo homini Gen 46. 25. &c.

Concludimus ergo Animarum ortum certo respectu & hominibus & Deo recte adscribi. Illis, urcausæ minus principali, qvæ tamen vi ordinationis divinæ non omnino ociosa est; sed qvod potest confert. Huic autem, ur causæ principalivires suppeditanti, & spiritu suo æterno, qvi omnia vivisscat, sigillatim in hoc negocio concurrenti.

#### III. Qvæstio.

### Materia prima quinam existendi modus?

Aristoteles 7 Metaph. 3. quando de substantiis agir, inter alia de materia qua talific loqvitur: Λέγω ο δίλω ή καθο άυτω μητο τι μήτο misor unte et to und so Aspa ) ois wers of ov. Ex quo constat, in hac de materia prima Hypothesi Aristotelem ipsummet disputare, an talis materia seorsim detur, quamvis hoc fine eam excogitaverit, ut princie pium hoc suum, Ex nihilo nihil fit, defenderet, adeog; æternitatem. mundi qvam vi hujus principii non potuit non asserere, propugnatum iret. Qvod autem talis materia prima ab q; forma, nulla detur; seqvitur ex hoc Philosophi effato. Qvod eim per se nec qvid est, nec qvantum, nec aliud, qvicqvam, per qvæ ens definitur; id revera nihil est. At exverbis Philosophi verum prius. E. & posterius. Qværis autem cum omnia materiata certu quodda principium constitutivum agnoscant, cum natura abhorreat ab infinito, annon in una aliqua materia tanqvã communi principio subsistendum. R. si per materiam primam intelligatur internum illud principium materiale, qvatenus concretum est cum forma certa ac determinata cujuslibet rei, & in genere omnibo materitis actu competit, libenter illam largimut, sin verò abstracte in na-

tura





tura illam dari, vel unquam datam esse qvis contendat, huic subscribere non possumus, moti rationibus seqq. 1. Qvicqvid est, vel substantia est velaccidens. Materia prima separata à sua forma nec substantia est, qvia per se subsistere non potest, sed formæ beneficio, utpote qvæ, essentiam ultimatò perficit; neq; accidens: seqveretur enim salva rei essentia vel existentia materiam abesse facile possè; quod est contra Principia Physica. E. plane non est. 2. Recipiens debet esse denudatum à natura recepti, tàm in receptione reali, quam in receptione spirituali, secundum Aristot. 2. de an. com. 67. & 3. de an. com. 4. Materia prima est commune receptaculum omnium formarum juxta hypothesin Arist. E. denudata est ab omnibus formis, Et per consequ., cum nullam formam obtineat, nullam etiam obtinebit per se essentiam, nisi forsan illud existere dices, quod per mentalem abstractionem à re ipsa præscindo, ut si corpus naturale concipiam abstrahendo ab internis accidentibus, quantitate, qualitate. Sit ergo conclusum. Materia prima seorsim existens absq; forma homogenea ac naturali prop.loqvendo nunqvam demonstrabitur.

#### IV. Qvæstio.

### Utrum uni versalia dentur extra Intellectum?

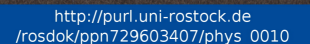
Magna olim lis intercessit cum Platone Aristoteli de Ideis (quas hic universalium nomne salutavit) an tales idea subsistant remoto intellectu nostro, qvod affirmavit Plato: qvi cum Scorus ut & Rudolphus Agric. lib, t. de Invent, facere videtur. His se magno conatu semper oppoluerunt & adhuc opponunt Aristotelici ita inferentes. Qvodcunq; subsistit, est singulare. Idea non sunt singularia. Ergò. Major constat ex principiis Arist. Destructis substantiis primis destruuntur secundæ. Et unumqvodá; qvò magis recedit à singularitate, eò magis recedit ab ente. Pro decisione hujus controversiæ animadvertendum, qvid Platoni veniat nomine Idearum. In Theæteto hoc nomine divinæ mentis species notionesq; indigetat : qvo sensu negari non potest ideis etiam extra intellectum humanum inveniri. Qvod si autem præter hanc alteram illam, quam ipsi impingunt Aristotelici, opinionem fovit, quod tamen ex scriptis ejus firmiter probandum, utiq; hactenus illi patrocinari salva veritate non licet.

#### V. Qvæstio.

### Naturâne Voces significent an ex instituto.

Voces funt signa conceptuum, ut conceptus rerum; & utrumgs conjunctim repræsentant; quamvis unum immediate & primo, alterum secundo & remote, quod probant Scotus qu.I. hujus cap. it: Thomas I. p. q. 13. art. 1. Dominicus de Flandria 4. Metaph. qv. 7. art. 4. Cum ergò hoc loco quæritur, de significatione vocum, non attenditur materiale illarum, prout literis & syllabis earundemá; articulata pronunciatione censtant, citra respectum signandi conceptus: sed formale, qvatenus inferviunt rebus ex illarum natura declarandis & conceptui nostro sistendis;qvo respectu etiam imagines, & symbolarerum indigetan. tur. Posteriori modo Arist. voces intelligit, non priori, vide Connimb. cap. 1. designis Quast. 4. Art. 2. Deinde Natura significare notat vel fundamentum agnoscere in natura, à quo conceptus occasionem impositionis desumit, vel ex se & suà natura absq; respectu alterius cujusdam facultatis hoc & non aliud denotare. Illo, non hoc respectu Plato in Cratylo voces significare autumat, quo pacto sane Aristoteli nullatenus, imò verò nec vero qvicquam dissentaneum dicit. Qvando enim Arist. lib. de Interp. cap. 2. de hac materia disputat, ita orationem inflectit, ut non tam fundamentum omnis natura, à qua significationis ratio depromitur, quam naturæ brutæ intelligere videatur: quorsum spectat similitudo à beluis desumptainle. Qvis n. vocu usus esset, nisi significarent illud, qvod esset naturæ rei significatæ conveniens? unde illa convenientia conceptuum cum re significata, nisi penetrando ad rerum intimam naturam, ex eadem q; speciem quandam in animo formando, que à rebus abstracta atq; animo objecta facultati intelligibili repræsentatur, posteà per vocem naturæ illius rei homogeneam. effertur. Patethoc inprimis ex Adami exemplo, qui adductis ad se animantibus nonfortuita & ratione carentia nomina imposuit, sed inspecta cujusq; animalis natura secundu hanc ejus denominationes concinnavit, utpote longe sapientissimus naturarum cujusvis horum arbiter. Nec secus omnis sapientia Autor ipsi Adamo, Eva, aliisq; nominaindidit, ad ipsam naturam probè accommodata, ut sacræ literæ affatim evincunt. Deniq; per Institutum vel Impositionem intelligi





potest vel impositio divina, vel humana. Enimvero, cum Deumomnis boni adeoq; & loqvelæ Autorem agnoscere oporteat, non eqvidem video, qvomodo & vocum inventionem huic jure denegemus.
Unde & Plato in lib. de Recta nom. rat. inspitationi divinæ qvædamnomina accepta refert, imò divinam qvandam virtutemab initio hominem instruxisse refert, rerumq; nomina docuisse. Ut ergò Veritas
transcendentaliter nihil aliud infert, qvàm congruentiam rei cum intellectu divino, ita & vocum significationes primariò sunt ex instituto divino, secundariò autem ex impositione hominum, instinctu hoc verè
divino præditorum, ut eà forma voces conslare possint, qvæ ad rerum
proprietates explicandas qvàm proximè accedant.

#### VI. Qvæstio.

An una vox unam duntaxat obtineat significationem propriam, reliquas verò omnes improprias & minus principales?

Decisio hujus quæstionis ex præcedentis contorversiæ decisione' qvodammodo pendet: si enim voces ex visceribus naturæ depromptæ sunt, adeoq; rem, utin se est describunt, non ex vago hominum sibi ipsis non constantium arbitrio, uti contra Protagoram disputant Socratici apud Platonem; si prætereà Institutum humanum hac in parte Subordinatur instituto divino, ut ex suprà dictis liquet, consectarium. esse videtur, uni voci unam eamq; principalem ac verè propriam signisicationem attribuere: qvippe cum re invariata, nec conceptum, nec vocem, que utriusq; nota est, variari conveniat; cumq; in fabricandis vocibus Dei qvædam imago reluceat, vero qvam simillimum est, omni confusioni, qvo ad ejus fieri potuit, viam præcludere voluisse, qvi primus nomina invenit; cum ordo in omnibus Deo placeat: contrarium a. introduceretur, sicubi plura unius ejusdemą; vocis significata propria aut æq; primaria admitteretur; neq; h.m. unum ab altero internosceretur. Unde gravissime acutifs: Scaliger, Uniu voit, inqvit, una est fignificatio propria & princeps, cotera aurem communes aut accessoria, aut erram furio lib. 13. de causis LL. cap. ult. Hinc principem signisicatumin omnibus vocibus rimandum esse censet idem, ad eundemá; tanqvam

tanqvam tesseram signaq; cæteras esse reducendas quasi legiones caposozo, ejusd. lib. confer quæ in eandem fermè sententiam scripsit Clariss. Danhaw. in Idea boni Interp. & malit, calum. p. 157. it: Qvintilianum l.1, c. 9. Qva dere mentem meam uberius ante hac exposui in Disputationibus meis pro indaganda vocum proprietate...

#### VII. Qvæstio.

# An naturaliter probari possit Deum

Si verum est quod dixit Aristot. 2 Metaph. cap. 1. Intellectum humanum etiam ad manifestissima non aliter se habere, ut oculi vespertilionum ad lucem meridiana, certe in arduo hoc & inenarrabili mysterio SS Trinitatis multò magis id asserendum erit. Qvæ enim est proportio puncti ad infinitam magnitudinem, eadem & creaturæ est ad Creatorem. Quare in hoc negocio ex naturæ ductu & principiis qvicqvam determinare velle, est immensum pelagus tranare velle destitutu scapha. Mirari igitur satis non possumus Doctoris subtilissimi Lombardi confidentiam, quum ex ipsius naturæ vestigiis præclaram hujus mysterii notitiam peti commode posses scribit lib. 1 dist. 3. cap, 6. lit. F. cui astipulatur Scheckius in Antitr. & Apol. contra Genebr. stomachose disputans; in potentils animæ repræsentari SS. Trinitatem, & ex hoc fundamento Antitrinitarios posse philosophice refutari. conf. Mornæ. c. 6. Bellarm. lib. 2. de Christo cap 6. Keckerm, lib. 1. Syst. Theol, cap. 3. Cœterum pro expediendo hoc negocio, nos Intellectui humano ne dum confusam & generalem hujus tanti mysterii cognitionem concedimus, sed nec accuratam & exqvisitam quam illi ex parte jactitant, discussionem. Licet enim natura manuducente colligere potuerint, esse Deum, eumq; sapientiss. & potentissimum rerum omnium conditorem seste Paulo Rom. 1.20. tamen qvid, & qvalis sit ratione essentiæ unius in tribus personis, id verò ex naturæ lumine haurire non potuerunt. Qvod sequenti argum. demonstro. Finiti ad Infinitum nulla est proportio. Intellectus humanus est finitus, imò materiæfragili immersus; contrà Dei essentia est simplicissima, infinita, aliena ab onini materia. Qvæ ergo ad invicem erit proportio? Non fanc

fanè tantilla, qvalis est guttæ maris ad Oceanum. Illius enim aliqvalis fingi fortean posset ad hunc analogia. Nostri autem intellectus ad divinam essentiam proportio ne qvidem excogitari potest; cum hæc actu sit infinita. Concludimus ergo contra Lombardum cum Thoma part. 1. qvæst. 32. dupliciter sidei Christianæ derogare eum qvi Trinitatem personarum ex naturæ principiis probare satagit. 1. Qvia sides est de invisibilibus qvæ rationem superant. Mysteriuma, hocce est ex numero invisib. Deum enim nemo vidit Joh. 1. E. est res meræ sidei, & per conseq. rationi vendicari, ac transscribi non potest. 2. Qvia hac ratione ludibrio exponeretur sides Christiana, siqvide illa angustis rationis nostræ cancellis describeretur, contra manisestis, scripturæ dista Matth. 11, 27. Rom. 11. 33.

#### VIII. Quaftio.

### An Monarchia sit perfectis. Reip status?

Nullibi gravius ab hominibus peccari, & periculosius errari qu'àm in Politicis, assirmat Danæus in Polit. suæ Proœmio. Id quod etiam in hac Controversia longè nobilissima videmus usu venire, in. qua diversæ reperiuntur Politicorum sententiæ, aliis pro Aristocratia pro Democratia item aliis contendentibus, adeò ut impedita res esse videatur in hoc sententiarum divortio certi qu'id determinare. Cum enimparticulares circumstantiæ temporum, locorum aut personarum sepè numero aliam regiminis formam videantur præ Monarchia eligendam suadere, videturex eo inferri, non esse absolute primas deserendas Monarchico statui, cum aliquid intervenire possit, quod ad reliquas Rerump. formas præferendas incitamento esse que a. In quam sententiam vergit Bodinus, qui vid. 6 Polit. cap. 4.

Cœterum pro discutienda hac quæst. Dist. inter illud quod per se & suapte natura melio, dignius, & in rem communem conducibilius est, & inter id, quod per accidens pro diversa temporis aliarum estre cumst. conditione optabilius est. Sic vinum ex rei natura præstantius est aqua, interea tamen sebricitariti magis præserenda est quam vinum. Ita quamvis Paulus cœlibem vitam per se conjugio anteponat, nihilo secius tamen pro respectu personarum ad hoc vitæ genus ineptarum

2 conju-





conjugium cœlibatui multis modis præfert r. Cor. 27.8. Ut nihil dicam de Anologia hujus status cum supremi Monarchæ totius universi Imperio; naturæ duntaxat vestigia si legere volumus, in apib. expressistimus status Monarchici videtur ac deprehenditur character; qvod si enim præter ordinarium suum, qvem vocant regulum alium, sibi aliundè venientem observant, illum ad unum omnes insectantur, até; aculeis suis consiciunt. Maneat ergo illud vetusii Poëtæ

Ουκ αραθάν πολυκοιμανίη, είς κόιραν 🖫 ές ω,

#### IX. Qvæstio.

## An Metaphysica insignis quadam sit

Supervacanea hæc qvidem posset videri qvæstio, cum res ipsa pro se loquatur, atq; in dies divinæ Metaphysicæ usum deprehendant, qvi cum fructu & in Theologia & in Philotophia versari animum induxerunt: Cum tamé etiam in manifestissimis contradicentes invenias, qvivel ipsa clara meridie solem lucere, vel Varnum undis scatere ne. gent, in gratiam horum unum atq; alterum argument. pro utilitate Metaphyf. adducam. 1. Terminorum universaliss. notitià nemo cum damno suo carere potest. Metaphys. agit de his terminis E. Major patet ex natura appetitus humani, qvi proletaria illa ac superficiaria terminorum partic. cognitione contenta non est, sed ulterius progreditur ad universalia eaq; speculatur, donec ad summum Ens demum delabatur, ejus naturam, affectiones, modosq; distincte considerando, quæratio etiam fuit inveniendæ hujus disciplinæ, cum omnes homines naturà scire desiderent, teste Philosoph. 1. Metaph. 1. Minor in confesso est apud omnes qui saltem norunt, quid distent erva lupinis. 2. Qvodcunq; feliciori progressui in aliis facultatibus atq; scientiis infervit, istud citra controversiam utilissimum est, Talis est Metaphys. E. Minorem si non aliter qu'am ex Theologicis controversis qu'a cum Photianis, orthodoxis intercedunt, planam facerem, fidem argumento huic abunde fecissem. Sed hæc ubi necessum erit, in discursu pub. amplius deducentur.

X. Quæ-





#### X. Qvæstio.

# Intellectus noster quomodo se ipsum intelligat?

Non exinfimi subsellii quæstionibus hæc de intellectu humano reputanda est. Cum enim de respirituali (philosophice loqvor) discepretur, anima autem nostra utpote corporeis inclusa vinculis, segnius advertat, quæ naturam spiritalem redolent, hinc adeò fit, ut in istiusmodi rebus perciviendis miserès sepè hallucinetur. Unde si non omnia accurate satis perquiremus in hac materia, æquos nobis hac in parte arbitros promittimus. Ac primò quidem quod seipsum intelligere queat intellectus, fatetur Scaliger exerc. 307. f. 2. Sane, inqviens, haberet ipse Deos valde iratas qui se sibi invidissent, si se ipsum non intelligeret: nec ratio diversitatis usq; adeò magna hic dari potest, qvò minus se ipsum æqve ac alia sui similia cognoscat: si n. sensui comuni & sui & reliquorum sensuum advertentia & discretio asseribitur, quantò minus intellectui, ut longe digniori facultati simile qvid derogabimus? Ast hic de modo quæritur. An intellectus semecipsum intelligat per speciem, ut in reliquorum cognitione, an verò per reflexionem. Posterius visum est Scaligero in prædicta exercit : Verum siex vero rem æstimare volumus, non poterit intellectus hac qvoq; in parte per speciem. qvandam intellig. non intelligere. Licet enim hie qvædam circulatio aut reflexio intellectus detur juxta Philos, I. de an. t. 46. nihilominus tamen in ipso actu reflexionis species quadam animo concipitur ad modum aliarum rerum immaterialium nobis objectarum, qvæ qvide primo fit per speciem rei materiale sumi alicujus, aut spirito subtilis, sicuti lineam mathematicam concipimus ad modum fili extensi, & punctum, ut parvum corpufculum, ut loqvitur Danhaw. in Disp. 7. Colleg Psycholog. Qvodut rectius intelligatur, naturam intellectus aliquanto altius repetemus. Ac primo quidem ad intelligentiam reqviritur facultas non 2 km, qvæ qvia ad utramvis partem contradictionis exæqvose habet, passiva recte censebitur. Negenim sieri posset, ut de actuin actum q. migrationem ac transitum faceret, nisi subesset potentia, qua tam differentes actus conciperentur. Cum autem nihil in potentia existens velà se ipso pati, velse ipsum ad actum deducere possir, prout ex Arist, infert celeberrimus olim Philosophus Dn. M Slekerusin



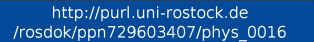


rus in Disp. qvadam De natura Intellectus hic loci habita; hinc secundo objectum intelligibile requiritur, potentiam hanc Intellectivam aliàs indifferentem ad quascunq; species intelligib. ad certam quandam materiam determinans, Unde resultat 3. Intellectus agens, s. ipsa actualis intellectio, beneficio phantasmatum res ab intellectu, ut vocant patiente objectas actu cognoscens, ac dijudicans. Simili rem declarabo; Voluntas nostra antequam objectum ab intellectu mostratum eligit, indeterminata est ad utramvis contradictionis partem, ut possit vel eligere, vel aversari; assensumq; vel præbere libere, vel eundem suspendere. Accedente autem objecto appetibili ab intellectu dijudicato voluntas nostra excitatur, & indifferentia ejus per hoc determinatur, ut ita exurgat actualis voluntas, sive in actum deducta ab objecto suo, à mente intellecto & monstrato. Pariter cum intellectu humano se res habet, ut anteà demonstratum. Hinc illæ similitudines ab Aristotele suppeditatæ, qvando partim tabulæ nudæ, in qva actu nihil est inscriptum, omnia tamen pro renata inscribi possunt, eam comparat, partim lumini, radiis suis aliqvid illustranti, coloresq; potentia existentes actu existere facienti; 3. de an. cap. 4. tit. 14. & cap. 5. tit. 18. Et quia σαρεμφαινόμβρον κωλύς το άλλοτριον και ανλφεα Ης hinc & intellectus passibilis immissus esse debet ab eo quo patitur; id est nullas species intelligibiles actuin se continere debet, qui error est Platonis, Simplicii, atq; Adelandi Maurorum primi. Qvemadmodum enim consensus. v. g. visus ab objecto visibili denudatus atq; impermixtus esse debet, siqvidem officio suo ritè per fungi velit. Ita intellectus noster ab omnibus intelligibilibus à puzzis & à ma sis esse debet, ita ut nullam speciem certam præcipuam, familiarem, genuinam, præscriptam, & confignatam privatim possideat. T, 19. lib. 3. cap. 5. de an.

Ex his præsuppositis patet, qvid de controversia præsentistatuendum. Etenim cum omnis omnino intellectio per speciem qvandam animo objectam siat, seqvitur & illam, qvå Intellectus se ipsum intelligit, hoc modo sieri; utut enim verum sit, qvod antea diximus, Intellectum per se & sua natura expertem esse debere illius qvod sub intellectum cadit, id est, rerum intelligibilium; jam autem intellectus à







feipso nunquamabesse queat; attamen hinc inferre non licet, intelsectum ab intelsectione sui ipsius alienam esse; quandoquidem intelsectus sibi quidem præsens est in esse rei, non tamen in modo cognoscendi, quo indiget specie ad se cognoscendum.: Omnia enim cognoscimus, ut aliquando sensata: nihil est enim in intelsectu quin prius suerit in sensu. Undè distinguimus cum Clariss. Dn. Danhawero ex Disput. 7. Collegii Phycholog. inter id quod entitativè, & inter id quod objectivè præsens est: posteriori modò cum Intelsectus sibi nunquam præsens sit, nisi quando cogitationes ad seipsium ressectit, ac de separiter, ut de aliis objectis speciem quandam esso materiali priesse prasenta in auras evan

situm illud argumentum de reali objecti præsentia in auras evanescit. Plura de his non accumulabimus, sed commodiori tempori reservabimus.

Soli Deo Gloria.

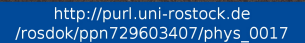
Ad Humanissmum & Literatissimum

## DN. RESPONDENTEM.

On poenitendam docte Rungi instas viam,
Qvi posthabendo vanitatum somnia,
Qveis vexat orbem turgida ignoranta,
Præclare magni Stagiritæ dogmata
Menti, nec oscitanter, insculpis tuæ.
Qvo præparare te per hæc ad ardua
Possis Sophiæ cœlicæ mysteria.
Hanc publice jam nunc probas industriam
Favente summi Numinis clementia.
Nec usý; virtus alma delitescere
Amat, nec privos inter abdi parietes,
Virtus Eôo & Hespero formosior.

Nec





Mens huicce consecrata contabescere.
Sic perge collocare dotes ingens,
Tandem feres optata laudum præmia.

M. Joh. Michaelis.

Sint quos à studiis reclinat inertia mollis.
Desidia ut studeant sumendo turpiter annos.
Verum tu Sophia conâre cacumina celsa scandere, quô laudis monumentum firmius are Quod nonimber edax, series nec diruet annûm Pones, & Mesarte gloria magna manebit.

Φιλίας ένεμα f.
Tobias Qvistorpius, Berl, March.

ETTXAPMA

Ad Prastantis. Dn. Respondentem.

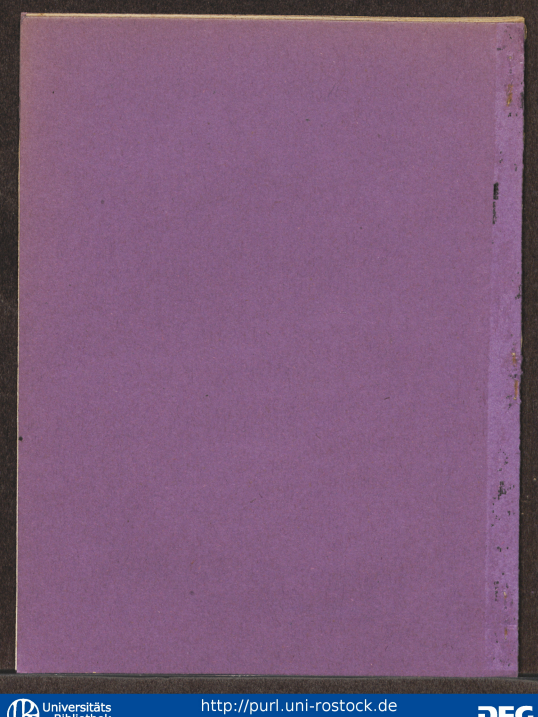
Pectandus in certamine Pallados
Luctaris, icius impiger excipis,
Nixus Jehova Pracidisci;
Auxilio & clypeo potenti.
Belli fecundos expetis exitus?
Cumlaude, veri proruet integrum
Vis firma victorem, fecundis
Auspiciisci; feres trophaum.
Assurge saltem, pectore & arduo
Obsiste nunc insultibus hostium
Qvos excitabunt; sed qvod omen
Prameditor? Referes trophaum.

I. H. W.













fe ipso nunqvam abesse queat; attamen hinc cum ab intellectione sui ipsius alienam esse cus sibi quidem præsens est in esserei, non ta di, quo indiget specie ad se cognoscendum mus, utaliquando sensata: nihil est enim in rit in sensu. Undè distinguimus cum Cla Disput. 7. Collegii Phycholog. inter id que quod objective præsens est: posteriori mode quam præsens sit, nisi quando cogitationes ac separiter, ut de aliis objectis speciem quandan situm illud argumentum de reali objecti prescit. Plura de his non accumulabimu tempori reservabimu

Soli Deo Glo

Ad Humanissmum & Lit

### DN. RESPONDE

On poenitendam docte Rung Qvi posthabendo vanitatum Qveis vexat orbem turgida ig Præclare magni Stagiritæ dogma Menti, nec oscitanter, insculpis tu Qvo præparare te per hæc ad ard Possis Sophiæ coelicæ mysteria. Hanc publice jam nunc probas in Favente summi Numinis clemen Nec usý; virtus alma delitescere Amat, nec privos inter abdi parie Virtus Eôo & Hespero formosiols et, intelleem intelleognoscencognosciprius fueawero ex k inter id s sibi nuntit, acdetcò oppoas evaiori

the scale towards document

B8 A8 C9 B9

80

60

5.0 5.0



2 da





