

Dieses Werk wurde Ihnen durch die Universitätsbibliothek Rostock zum Download bereitgestellt. Für Fragen und Hinweise wenden Sie sich bitte an: digibib.ub@uni-rostock.de

Johann Moritz Polz

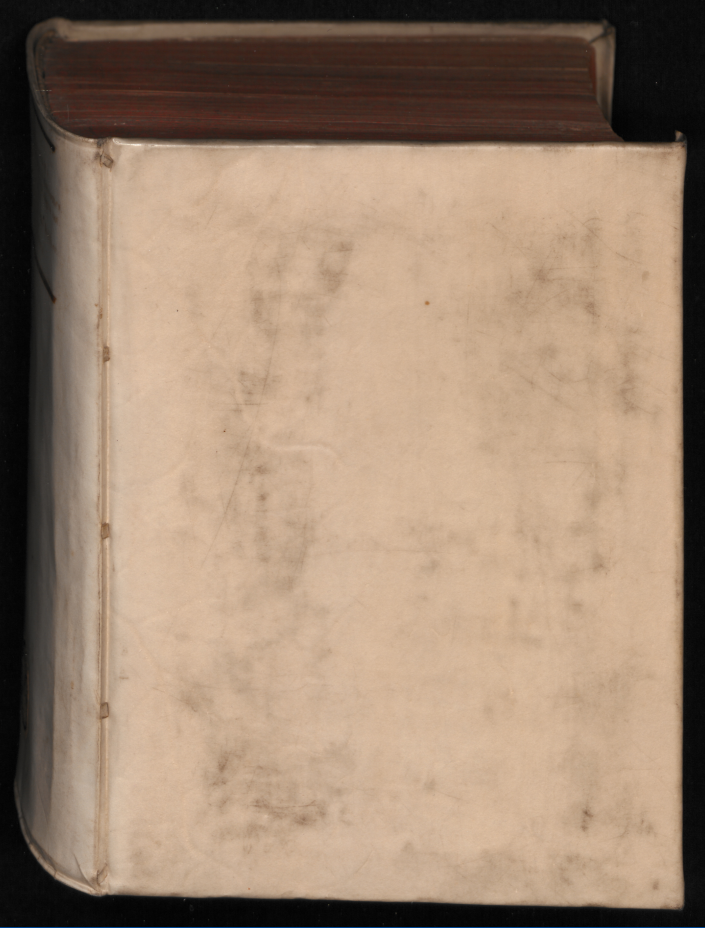
Der Anfang Aller Dinge Aus der heiligen Schrifft/ und dem Buch der Natur Christlich betrachtet/ und Dem allweisen Gott und Schöpffer Himmels und der Erden zu schüldiger Ehre/ der theuer erlöseten Gemeine unsers Herrn Jesu Christi zu Dienst/ und der Studierenden Jugend zu Nutz/ Deutlich und einfältig In Fragen und Antworten/ mit einigen Anmerckungen/ Im Jahr Christi 1690

Rostock: Riechel, [1690]

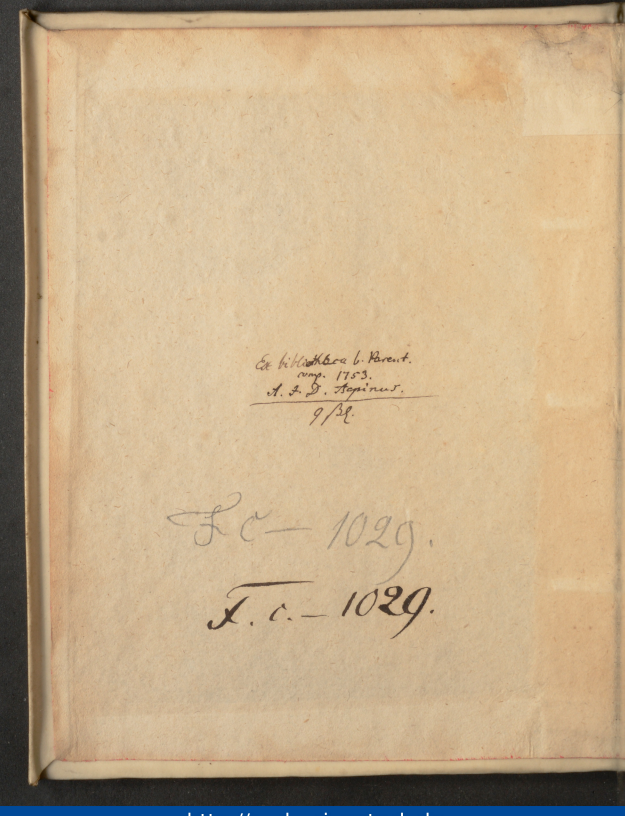
http://purl.uni-rostock.de/rosdok/ppn729708233

Druck

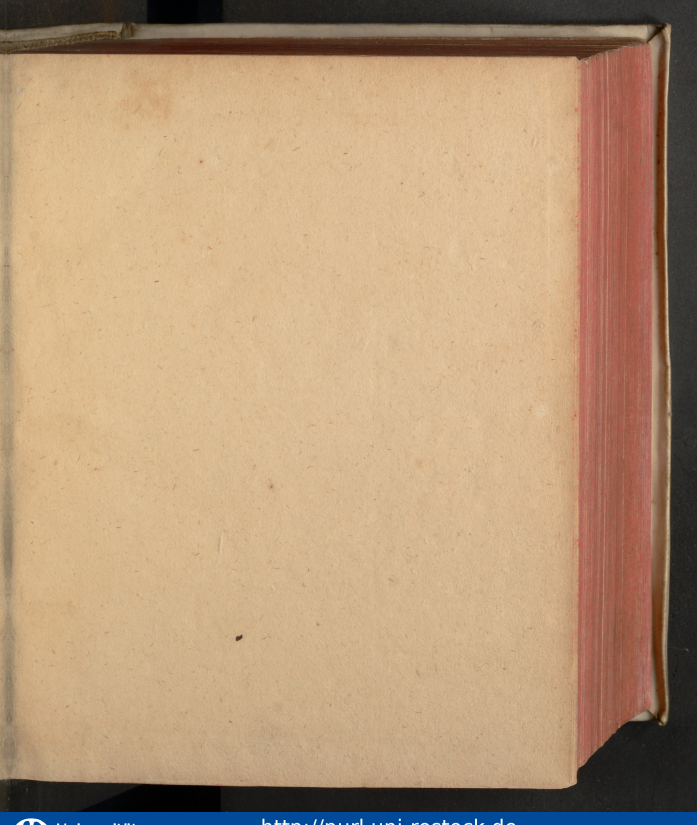
Freier 3 Zugang



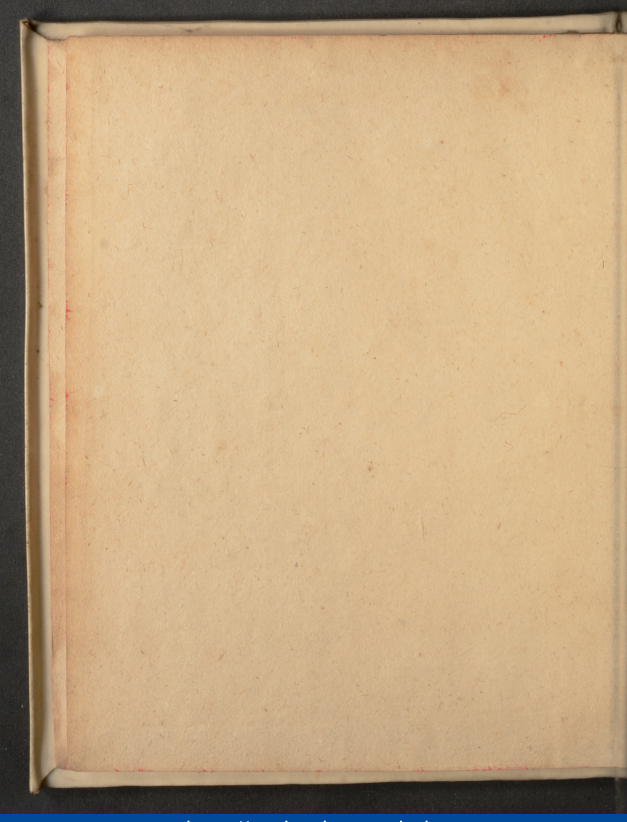




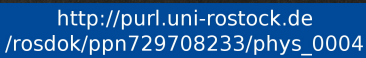


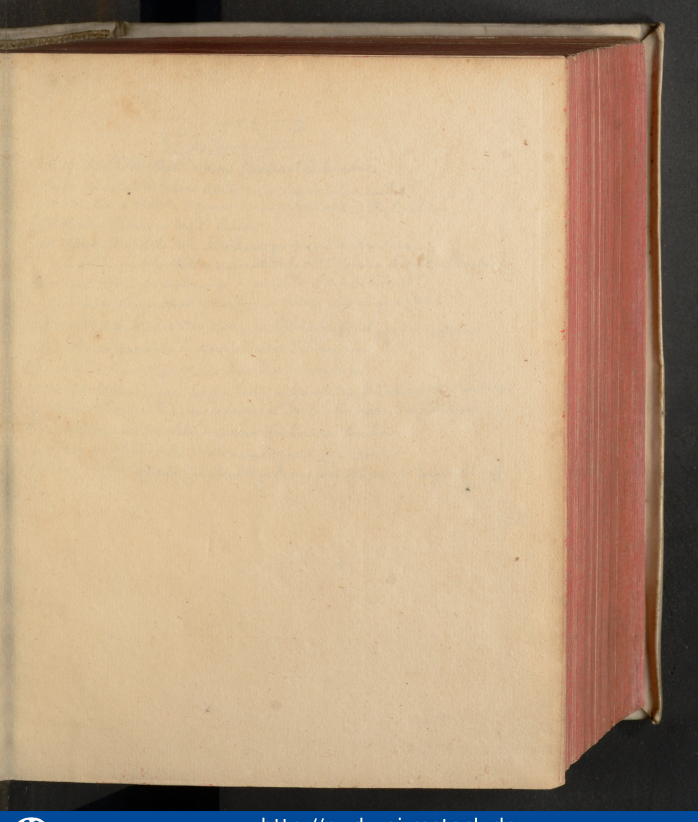




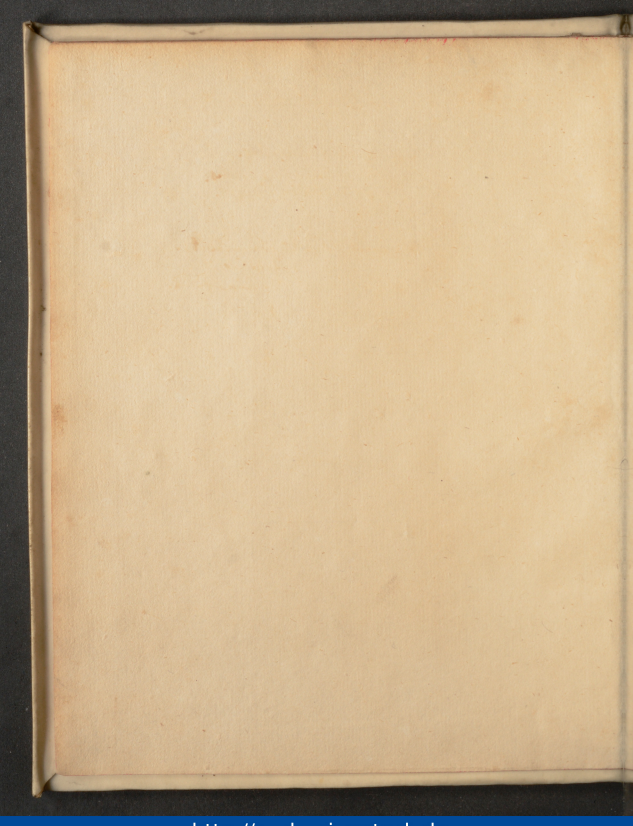




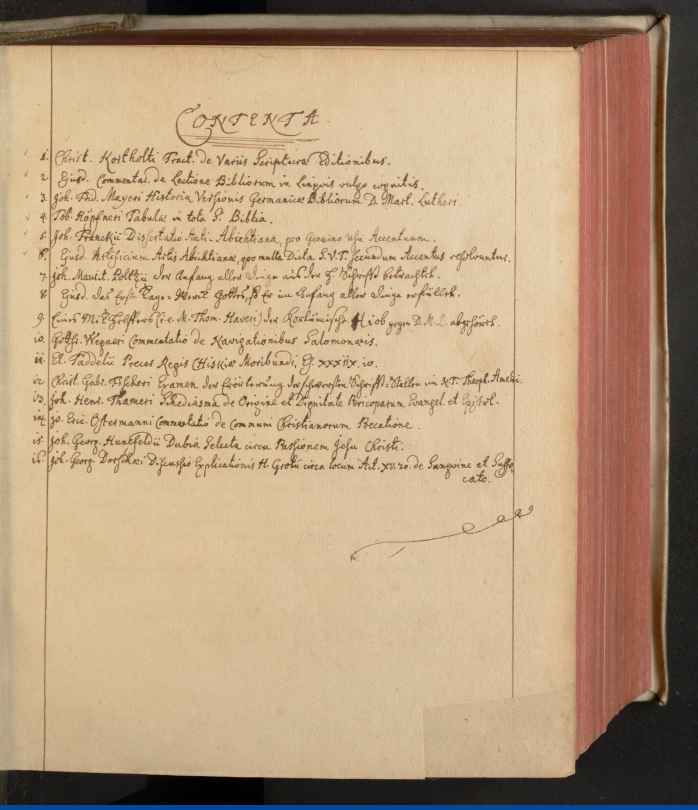




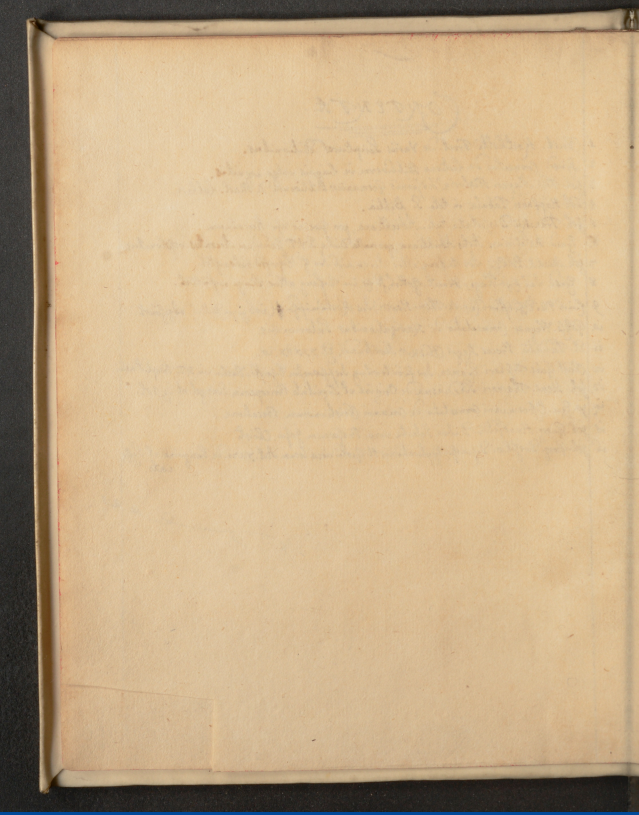
















## Wer Ansang Willer Winster

Mus der heiligen Häriste/ und dem Buchder Katur Ehristlich

betrachtet/

Dem allweisen WAtt und Schöpffer Kimmels und der Erden zu schüldiger Ehre/der theuer erlöseten Gemeine unsers Herm IEsu Christi zu Dienst/ und der Studierenden Jugend zu

Deutlich und einfältig In Fragen und Antworten / mit einigen Unmerckungen/

Im Sahr Thristi 1690.

Vorgestellet

M. JOHANNES MAURICIUS POLTZIUS,

Prediger an St. Johannis Pirchen.

Gedruckt ben Jacob Riecheln/E. E. Rahts Buchdrucker.





## **3. M. 3.**

Die erste Frag. Wie wird das jenige/was wir über/neben/ümb und

unter uns sehen/genand?

Untwort. Die heilige Schrifft nennetes/ die Welt/ Joh. 1, 10. Hebr. 1, 2.c. 11, 3. it. Alle Ding/ Joh. 1, 3. Himmel und Erden/ Genel. 1, 1. Luc. 21, 33. Himmel/ Erde/ Meer und alles was darinnen ist/ Psalm. 146, 6. Actor. 14, 15. Exod. 20, 11. Psalm. 135, 6. Sonst wird es genandt: Das grosse allgemeine Rund/ das ganke All/ (a) der grosse Umbkreiß aller Dinge. In lateinischer Sprache heissetes Mundus, Orbis Universus, Universum, die heiligen Rirchen-Väter/ als: Augustinus, Ambrosius, Basilius, Tertullianus, Irenzus und andere/ nennen es Universitas. Ausschisches Kiechisch sopo in von etlichen wirds auch ges nandt and aus Ebr. 3, 4. Baruch. 3, 24. Die Nahmen xopo und Mundus hat es bestommen wegen der prächtigen Zierde/ weißlichen Ordnung/ und wundersahmen Resgierung. In Hebräscher Sprache wird es mit einem Wort gegeben Psal. 9, 9. Prov. 8, 31. von der Vermischung/ sodarinnen vorgehet/ so wol physice als ethice. Ausser

(a) Ita vocatur ad imitationem Græcorum, inprimis Platonis & Aristotelis, qvi mundum

nominant ro war nay ro ilev.

(b) Afferuntur qvidem à nonnullis & aliæ mundi denominationes, e. g. (qvod Apoflolus verit à lara Hebr. 11.3. qvo nomine non æternitatem, sed longum durationis
ejus tempus denotari volunt: it. In & In & corruptibilitate, for a mutatione dictæ: Verùm minus propriæ. Nam de voce in totat Mercerus in Lexico
magno Pagnini, eam non tàm pro ipsa mundi machina, qvam pro mundi gestu usurpari. De cæteris pariter. Qvidam veterum mundum Choum vocant, qvod vocabulum à voce in mutata litera in deductum, latinitati donatum esse putant; Unde & vocem Chaos derivant. Vid. Phys. Christ. Lamberti Danei p. 63, Becman. de
orig. Lat. Ling. S. Augustinus lib. 7. de Civ. DEI, c. 7. Janum dicit esse mundum.

2. Frag. Wasist die Welt? Antwort.

Dh man zwar das ganke-All nicht eigentlich nach der Kunst definiren, so kan iman es doch den Umbständen nach wolbeschreiben. Ist also die Welt nicht ein lebendiges aus Seel und Leib bestehendes Ding oder Wessen / wie etliche der alten Weisen geträumet/(c) noch ein blosses Bild/ Schatte oder Gespenst/(d) vielweniger die Hölle selbst/(e) wie einige Reser gealbert: sondern/ die Welt ist das allerkünstlichste hoch-zuverwundernde Gebäude des allmächtigen Gottes/welches Er durch weißliche Zusam=

mens

men-fügung der natürlichen Corper im Anfang aus Nichts/durch sein heiliges kräfftis ges Wort/zu seinen heiligen Shren und dem Menschen zu Nug formiret und erschafs sen hat.

(c) Plurimi Philosophorum gentilium, non tantum Ægyptiorum, Chaldeorum sed & Las tinorum olim opinati sunt, Mundum hunc esse animatum, sive, ut S. Augustini & Conimbricensium verbis utar, esse magnum aliquod animal, omnesquè ejus partes una & eadem anima præditas esse. Sed diversimodè, ut sit in tanta opinionum extra limites verbi divini oberrantium diversitate. Hinc & de anima mundi disputantes in diversas abierunt sententias; ut apud S. Augustinum passim invenias. Qvi & admiratur in Anaxagoram tam severe suisse animadversum, qvod Solem lapidem ardentem, non verò animal esse dixerit, ut impietatis à Cleone accersitus, incassum à Pericle discipulo suo defensus, talentis quinque atque exilio mulclatus sit, cum tamen Epicurum omnes Deos negantem in eadem civitate, Athenis puta, tolerare potnerint. Vid. Augustinus 1.18. de Civ. DEI. c. 41. & Laërtius in vita Anaxag. Confer. August. 1. 13. de Civ. D. c. 17. & Scholia Lud. Vivis. lib. 10. c. 29. feqq. it. To. 10. p. 200. A. B. Conimbricenses 1, 2. de cœlo c. 1. qv. 1. Artic. 1. 2. 3. 4. it. Phys. l. 1. c. 7. qv. 1. art. 2. &c. Orbes eqvidem cœlestes animatos esse musicisque numeris extensos postea constantissime defenderunt Platonici, Chalcidius, Marsilius Ficinus &c.qvin & ex Hebræis Philo Judæus, R. Moses, compluresque Arabes. Ipsequè adeo Origenes. Unde S. Augustinus quod videbat Origenem cum Platone sensisse, traxissequè in sententiam ingeniosos plerosque, hanc quæstionem solvere nunquam ausus est. Vid. Schol. Vivis & ipsum textum August. 1. 13. de C. D. c. 16. & 2. Supr. Gen. ad lit. c. 18. Enchir. c. 18. & Conimbr. l. cit.

(d) Hisce qvidem digitum non intendo ad Ideas Platonicas, qvas satis acutè describit Augustinus, & in qvæst. m. To. 4. p. 127. C. tantam in eis vim constitui ait, ut nisi his intellectis, sapiens esse nemo possit. Confer. T. 4. p. 142. L. it. Tom. 5. 107. & alibi. Gerson. de vita Spir. lect. 1. Cor. 12. Seneca. ep. 66. & Scholastici. Gerbard. Loc. de Provid. c. 3. Viridar. Philosoph. Tinnuli. p. 134. &c. sed ad veteres illos hæreticos Valentinianos, qvi Christiani dici voluerunt, sed tamen omnia qvæ sunt in mundo nudas æonum suorum imagines, spectra & umbras esse contenderunt. Qvos optime resutavit, gravissimeqve reprehendit Irenaus 1. 2. c. 7. advers. hæres. Tertullianus, lib. adversus Val. Augustinus ad Qvod vult DEum. Vid. Phys. Christ. Danei p. 65. Arbor hæret. Consang. Crameri, class. 3. c. 4. 5. p. m. 137. seqq. L. Osiander. Hist. Eccles. Cent. 2. l. 2. c. 7. Cent. Magdeburg. 2. c. 4. p. 87. &c. Horum errorem ab orco revocavit, Menno ille, à qvo Mennonista dicti, vid. Hist. Eccles. Hottingeri Sec. 2. p. 95. 96. Confer. Hist, Eccl. Pappi

p. 709. seq. Ubi etiam de Secundianis p. 713.

(e) Ut Seleuciani de qv. vid. Dieder. Inft. cat. de inferno.

Die dritte Frag. Hat die Welt einen Anfang/oder ist sie von Ewig-

Antwort. Es haben die weise Henden / und unter denselben der berühmteste unter ihnen / Aristoteles, dafür gehalten / die Welt sen von Swigkeit her / und werde auch ewig wehren. (f) Wir denen SOtt die Gnade und Barmherkigkeit erzeiget / seinem A 2



heiligen Worte ja glauben/ fagen Nein dazu/ und wissen/ glauben und bekennen(g) aus GOttes geoffenbahrtem heiligen Worte/ daß diß große Nund nicht von Ewigkeit her gewesen/ sondern einen Ansang habe und wieder ein Ende nehmen werde. Und obzwar solcher unserer Behauptung auch könten Gründe bengebracht werden/ so halten wir doch GOttes Wort höher/ dann solche Gründe. Deren dennoch einige vorzuzeigen; Will eben nicht sagen von der Endlichkeit der Welt und ihrer Extremorum und Enden/ als: Himmel und Erde/ welche endlich und derhalben nicht ewig seyn können; weren sie ewig/ so würden sie keine gewisse Zeit halten/ sondern es wären auch ewige und unzahlbahre Tage und Zeiten gewesen/ die den jenigen die wir zehlen und rechnen/ keinen Naum würden gemachet haben. (h) Auch will ich nicht zum Beweiß ansühren den Vorwursst des Macrobii; (i) So die Welt ewig/ warümb ist sie nicht vor unzahlbahren Jahren gebauet/ noch von undencklichen Zeiten her/ mehr freye Künsse und Wissenschaften erfunden worden? Sondern die will nur zu bedencken darstellen:

I. Die Ewigkeit ist eine göttliche Eigenschaft/ welches von allen Philosophis, so wol Heydnischen als Christlichen zugestanden wird/ kömt derhalben keiner Creatur zu. So nun die Welt von Ewigkeit her zu senn stauiret wird/ so ist kein Unterscheid zwisschen der Creatur und dem Schöpsfer/ und wird das Werch mit dem Werckmeister/ das Runstsück mit dem Künstler confundiret und vermenget. Denn ob schon einige Heyden/ als Plato, Cicero, Varro, &c. die Welt Gott nennen/ so thun sie es nach Poëtischer Urt/ in geringerm Grad/ und lassen dem Schöpsfer das Præ. Sie nennen ihre falsche und ertichtete Götter/ auch Götter/ und erzehlen doch ihre Herkunsst/ beweisen also selbst was für gewaltige Götter es senn/ und wie hoch sie sie achten. Thuns auch wol wieder ihren Willen/ daß sie nicht als Religions-Feinde vom Volck angesehen und

gestrafft werden.

II. Soist bekandt daß die ganke Natur einen Abscheu habe für der Unendliche keit und Ewigkeit/es kan nicht anders senn/ die Natur muß in einer gewissen Causa und Schöpstenden Ursach geruhen und bestehen bleiben.

III. Die Weltist geordnet nach Maaß/Zahl und Bewicht/ Sap. 11, 21. Hiob. 28,

25, 26. darumb fan sie nicht ewig fenn.

IV. So die Welt ewig und unendlich / so mussen zwen Unendliche und Ewige senn/ BOtt und die Welt/welches gank ungereimt. Darumb kan die Welt nicht ewig senn/ sondern muß einen Ansang haben. Doch will ich die tiefssinnigen zwersechten gerne überlassen/ wer Lust dazu hat / kan die Antwort der Theologorum auff des Aristotelis Gründe aufsschlagen. (k) Ich beziehe mich auff den allergewissesten Grund der Beil. Schristt/ und sage.

V. Wann die Welt ewig were / so wurde sie nicht erschaffen noch vergänge lich sen: Nun aber ist sie erschaffen/besage des unsweisselhaften heiligen Wor-

tes Gottes : Dann/

Jesaiæ, 45/12. Lasset sich die Hauptuhrsache aller Dinge / der rechte Meister Himmels und der Erden also hören: Ich habe die Erde gemacht / und den Mensschen daraussgeschaffen. Ich bins des Hande den Himmel außgebreitet haben / und habe alle seinem Heer geboten.





Jerem. 27, 5. Ich habe die Erde gemacht/ und Menschen und Wieh / so auff Ersben sind/ durch meine grosse Krafft/und aufgestrecktem Arm/und gebe sie wem ich wil.

Von diesem allerweisesten Runstler stehet Hiob. 9,8, Er breitet den himmel aus

allein/ und gehet auff den Wogen des Meers.

Im 33. Pfarm. v. 6. Der Himmel ist durche Wort des Herrengemacht/ und all

fein Beer durch den Geift feines Mundes.

Psalm. 89,12. Betet Ethan/oder schreibet David dem Ethan diß Lied vor; zu Gott zu sprechen: Himmel und Erden ist dein/ du hast gegründet den Erdboden/ und was drinnen ist. etc.

Wie davon das Buch der Schöpffung umbftandlichen Bericht gibt.

So ist auch die Welt verganglich: wie die Warheit selbst zeuget/Luc. 21.33.

Simmel und Erden werden vergehen.

Defigleichen die Apostel/Psalmen und Propheten 2. Petr. 3, 10. Die Himmel wers den zergehen mit großem Krachen/die Element aber werden für Hike schmelken/ und die Erde und die Wercke die drinnen sind werden verbrennen. Confer. v. 12. Psalm. 102, v. 26.27. Deine Jahre weren für und für/ du hast vorhin die Erde gegründet/ und die Himmel sind deiner Hände Werck/ sie werden vergehen/ aber du bleibest/ sie werden alle veralten wie ein Gewand/ sie werden verwandelt wie ein Kleid/ wenn du sie vers wandeln wirst. Du aber bleibest wie du bist/ und deine Jahr nehmen kein Ende. Jesaix s1, 6. Hebet eure Augen auff gen Himmel/ und schauet unten auff die Erde/ denn der Himmel wird wie ein Rauch vergehen/ und die Erde wie ein Kleid veralten. Dergleis chen Sprüche werden mehr gefunden.

So nun die Welterschaffen, und vergenglich ist, kan ste nicht von Ewigkeither

seyn, sondern hat einen Unfang.

(f) Eternitatem mundo tribuerunt : Chaldei, Aristoteles, Proclus, C. Plinius, Solinus, & alii. Ex qvibus hi bini postremò nominati gentem sibi etiam fingunt æternam, nimirum Essenorum: qvorum æternitas vanitatis manifesta, falsitatis accusatur à Salmasio in Plinianis Exercitationibus p. 616. & Drusio, Comment. de tribus Sectis Judæor. p. 29. Confer. Bangii, Exercit. 1. qv. 1. p.3. Aristoteles ipse sententiam suam profert l. 1. de cœlo c. 9. ou d' s uovor és ist, alla na advalor preaday whese. க்கி வீழ் விலிகு, வீடிக்கிடு வாழ் வர்ஸ்விகு. Bened. Pererius lib. 15. Phil. nat. c. z. exponit & refellit duodecim argumenta, qvibus Aristoteles utitur ad æternitatem mundi & motus comprobandam. Idem c. 4. Viginti argumenta Procli pro aternitate mundi, & solutiones eorum recenset. C. 6. duodecim argumenta Averrois pro xternitate mundi enumerat, qvæ c. 7. refutat. Cap. 8. duodecim rationes alias pro æternitate mundi affert, quas c. o. dissolvit. Judicium de his aliis relingvo, ante omnia autem puto, nos debere certos esse de acceptione vocis Aternitatis, pro mente Autoris cujusque, ne Ignorationem Elenchi committamus. Vid Perer. p. 660. Keckerm. in Præcog. Phil. l. r. c. penult p. 108. Confer. Dispp. de hâc materia habitas frequentes. It. C. Scaligeri de subtilitate. Exerc. 61. p. m. 207. seqq, it. librum Nic. Taurelli de rerum æternitate. Phys. Curios. & alios libellos physicos quam plurimos. Sanctissimus Vir

DEI

DEI unicus Moses vel unica voce omnem argumentorum pro æternitate mundi farraginem dispergit, gravidissimasomnium rationum nubes dissolvit & annihilat.

- (g) In demonstrationibus afferendis cautos nos esse oportere, admonet Thomas Aqvinas part, 1. qvæst. 46. art. 2. Aristotelem art. 1. excusans; cùm illæ vel ex parte esse esse vel causæ petendæ sint, qvæ vix dici qveant: nec opus esse demonstratione, cùm: Mundum incepisse, sit Articulus sidei, Articuli autem sidei non demonstrentur sed sola side teneantur. Et D. Phil. Henr. Friedlieb Florileg. Theol. L. de creat. Ad qvæst. An Creatio mundi in tempore rationibus Philosophicis certò possit demonstrari? p. 707. ait: Creatio mundi non est Trism res scibilis, sed mese credibilis & sidei articulus, nec rationis principium sidem facit. Hebr. 11, 3. Per sidem intelligimus persecta suisse secula verbo DEI. Confer. Barebol. Cosmol. p. 67. Meisn. part. 1. Philos. Sobr. p. 760. seq. Exclamo ergo verbis Exc. D. Dannhaw. in Dial. contra præad. scripto p. 14. Veniant Chaldæi, veniant Ægyptii, veniant Sinenses, veniant omnes Philosophi, sed veniant ut Magi in Solyma, è Solymis ad cunas Jesu, illic Sophos domesticum deponant, cedant veritati.
  - (h) ita D. Fr. Burmannus in Pentat. & alii qvidam argum.

(i) 1.2. c. 10. in somnium Scipionis,

(k) D. Leonh, Hutteri ad quatuor Argumenta Aristotelis Respons, Loc. Com. Theol. de Creatione p. 198. it. D. Christoph Pezelii Responsiones ad sex Arist. rationes part. 2. Loc. Theol. p. 18. seqq.

Die vierdte Frag. Solt aber die Welt nicht von ihr selbst/oder aus kleinen Staublein entstanden seyn ? Antwort.

Es ist zu beklagen/ daß die naturliche Menschen ihnen selbst gelassen/ fich also streus ben/ wenn fie follen zu GOtt und feinem Erfandtniß gebracht werden. Geftalt/ nachs dem viel von den Gelahrten Senden in ihrem Gewissen überzeuget/ daß diß groffe Rund nicht von Ewigkeit her gewesen/ sondern einen Unfang habe / sie dennoch den Unfanger und Vollender desselben nicht gesuchet noch erkandt/ sondern vorgegeben/ es bestünde die Weltentweder aus ihr felbst/ (1) oder aus unzählbahren Atomis und untheilbahrem Staublein / (m) so von Ewigkeit her untereinander geflogen/und ohngefehr etwa wes ren zusammen gebacken/ und zu einem Klumpen und gangem-All gedieen. wol Mühe unter der Sonnen / und verzweifelte Sitelkeit heisen! Alf antworte auff Das Erfte/daß die Welt nicht konne von ihr felbst fenn ; Denn / was man mit eufferlis chen Sinnen fassen/ was man feben/ fublen und greiffen kan/ (n) das kan nicht von ihm felbst senn. Were die Welt von ihr selbst entstanden / trauen / sie wurde alles / was zu ihrer und ihrer Theile Erhaltung und Unveranderung dienet / beständig beytragen. Aber das hat sie anders erfahren mussen in der allgemeinen Sundfluht / und wird es gewahr werden am Ende. Was das Amdere betrifft, von den vorgewandten Stäublein / so werden dieselbe durch Betrachtung der kurk vorhergehenden Frag und Untwort/ leicht von selbst zerstäuben / denn eben dieselbe Atomi, so da solten welche gewesen senn / hetten von ihnen selbst nicht werden / noch entstehen können / sondern würden von einem andern / nehmlich dem allweisen Schöpfter Simmels und der Erden herfür

berfür gebracht/und erschaffen senn. Was das Dritte anlanget als solte Himmel und Erde mit allen fürtrefflichen Geschöpffen / von ohngesehr zusammen geronnen und gedichtet fenn/ so wiederlegt es fich selbst mit seiner Abscheulichkeit. Was ohnges fehr entstehet/ vergehet wieder ohngefehr; Nun aberist die Welt so viel tausend Jahr her gestanden und von ihrem Meister erhalten worden. En/es entstehet nicht die ge= ringste Hutte im Rurbs. Barten von ohngefehr/ wie folte der allwaltende groffe GOtt/ der alles thut aus vorwollbedachtem heiligem Rahtschluß/ sein allerprachtigstes Schloß/ das allerkünstlichste Welt. Gebäude / seinen eigenen hochzuverwundernden Tempels von ohngefehr lassen aufsichwellen und zusammen dichten! das heist wol 2. Pet. 3, 5. Muhtwillens wollen sie nicht wissen/ daß der Himmel vor Zeiten auch war/ dazu die Erde aus Waffer und im Waffer bestanden durch Gottes Wort. Und Jest. 45, 11. Go spricht der HErn der Beilige in Ffrael/und ihr Meister/ weiset meine Kinder/ und das Werch meiner Hande zu mir. Lasset uns sprechen: Jerem. 32, 17. Ach DEr: DErz/ fiehe du haft Himmel und Erden gemacht/ durch deine groffe Rrafft/ und durch deinen außgestreckten Urm/ und ift kein Ding für dir unmöglich!

(1) Vid. de his Augustinus 1.7. de Civ. D. c. 5. 6.7. seqq. & alibi passim. Imprimis Comment.

Lud. Viv. Confer. Danai phys. s. 95. & alii lib. phys.

(m) Ut Democritus, Leucippus, Epicurus &c. cum suis Asseclis, leg. S. Basilius in Hexaëmer. hom. 1. & suprà cit. Autores, & Phys. Sennerti, Keckerm. &c.

(n) Ita S. Augustinus t. 4. f. 165. E. Qvod visibile est, & sentitur & tangitur, qva audacia vocatur æternum?

Die fünffte Frag. Woher weiß man gewißdaßdie Welt von GOtt erschaffensen? Antwort.

Aus der Heil. Schrifft. Denn/ob man wol aus der Natur einiger massen schliefen kan/ (0) daß Wott der HErrdie Welt anfangs erschaffen/ welches auch viel gelahrte Heyden gewust? So kan man doch die Art und Weise/ wie es damit zugegangen/ daß nehmlich alle Ding aus Nichts/durchs Wort und den Willen des Allmächtigen Got; tes entsprossen senn/ daraus nicht erlernen. (Darümb die Heyden auch so ungleich das von gelehret. Thales gab vor/ das Wasser das Principium oder der Ansang aller Winge. Die Stoicisehen Gott und die Materizusammen. Andere auffandere Weise.) Sondern es kan uns allein den gewissen ümbständlichen Unterricht davon geben Gottes sein H. Wort/ darinnen an verschiedenen Orten Nachricht davon zu sinden/ wie dann in der zten Frag schon etliche Sprüche angezogen/ deren viel mehr gefunden und in des nen Compendiis Theol. angezogen werden. Insonderheit berichtet uns solches der große Prophet und Mann Gottes Moses/ in seinem ersten Buch/ welches darümb Genesis von den Griechen und Lateinern genandt wird/ weil es beschreibet den Ursprung/ oder die Geburt und Schöpflung aller Dinge/und sonst viel hohe und schwere Sachen in sich hält: Und zwar fürnehmlich im ersten Capittel.

(o) Creationem mundi ex Philosophia topice quidem probati, sed non apodictice demonstrari posse censet D. Phil. Henr. Friedlieb. in Theol. p. 706. Confer. B. Chemnitius in Loc. Theol. Gerhardus in Disp. Isagog. 10. c. 2. D. Calovius Syst. Theol. Tom. 3. art. 5.



de Creat. c. 1. qv. 2. & accuratissime hæc decidens Dn. D. Joh. Andreas Quensted. Syst. Theol. c. 10. Sect. 2. qvæst. 1. citans pro hac ipsa sententia etiam Gisbertum Voëtium, D. Dorscheum & Carpzov.

Die sechste Frag. Weil nunhier viel hohe und schwere Sachen vorfallen/darff man denn auch wol von dieser Materi Fragen anstellen und sie untersuchen? Antwort.

Es handelt von dieser Frage der Berg D. Christoph. Pezelius Loc. Com. part. 2. p. 30. fegg. Bringetvor die Wort des Predigers Salomons c. 1, 13. Ich begab mein Herk zu suchen und zu forschen weißlich/alles was man unter dem Himmel thut. Solche unselige Mühe hat GOtt den Menschen Kindern gegeben/daß sie sich drinnen musien gvalen. Ich sahe an alles Thun/ das unter der Sonnen geschicht/und siehe/es war alles Eitel und Jammer. Und ans Dere Einwürffe mehr, und antwortet gar weitlauftig darauff. Ich wil die Wort des sehl. Vaters Lutheri hievon und ins gemein von Mose anziehen, und hernach antwors ten. Deffen Wortims. Wittenb. teutschen Tomo p. 6. Col. 2. m. in der Unterrichtung von Mosis Buchern/lauten also: Estift wolzu mercken/ (Mosen recht zu lernen) denn es liegt die Macht dran/ und haben viel grosser treflicher Leute darinnen aefehlet/ und stossen sich jetzund viel arosser Prediaer daran/ wissen den Mosen nicht zu predigen/können sich nicht wol darein schicken. Und bald darauff. Eshaben viel gelehrter Leute nicht gewust / wie weit Moses folt gelehret werden / Origenes, Hieronymus, und ihres Bleichen / haben nicht klar angezeiget/ wie weit uns Mose diene. Und in der Vorrede über das 1. Buch Mose p. 7. Col. 2. schreibt er also: Daber auch die Juden verboten haben (wie Hieronymus schreibet) daß diff Buch (Genefin) niemand lesen folte/ so lang biffer wol genbt/ und zu seinen dreißig Jahren kommen ware. Defigleichen sie auch etliche Bücher mehr aufgezogen haben/ für junge Leute nicht zulesen. Nun aber achte ich nicht / daß solches gesetzet und geordnet sen von groben Heuchlern/sondern halte es dafür / daßtes frenlich hohe Leute gethan haben / denn es ist wol also geschrieben/ forn im ersten Capittel/daß es keine Vernunsft begreifft. Denn das ist ohn 3weisfel der Höchste Artickel des Glaubens / darin wir sprechen / Ich gläube an GDEE Vater allmächtigen Schöpffer Himmels und der Erden. 11nd welcher das rechtschaffen glaubt/dem ist schon geholffen.

Diesem nach/ mußich zwar gestehen/ daß hohe Sachen alhier/ und insonderheit im 1. Cap. Genel vorgebracht werden/ darinnen man die Vernunstt nicht mußzu weit grübsten lassen; Allein/ wenn die heilige Schrifft ist ein Meer/ wie Gregorius sagt/ darinnen der Elephant schwimmet/ und ein Lämlein zu Fuße gehet/ wird man darin auch die allersschweresten Sachen können nuß und fruchtbahrlich abhandeln/ wenn man sie in Eins



falt des Glaubens betrachtet und ehret. Noch vielinehr/ wen man fich auch nach der Res gel des Heren Lutheri am angezogenen Ort/ in fine Col. richtet/ Die alfo lautet : Ich has be offt gesagt/ daß/wer in der heiligen Schrifft studieren wil/ solja darauffsehen/daßer auff den einfältigen Worten bleibe/wie er immer kan/und ja nicht davon weiche/eszwinge den irgend ein Artifel des Glaubens/daß mans musse anders verstehen/als die Wortlauten. Zudem leuchtet uns der Befehl des DEren Christi unter Augen/ Joh. 5,39. Suchet in der Schrifft/ den ihr meinet ihr habet das Ewige Leben drinnen/ und sie ists/ die von mir zeuget. Der liebe fehl. Berz Valerius Berberger/machet in feinen Magnalien part. 1. p. 9. ein folch Bloglein hieruber : Scrutamini, forschet/ es heisset eigentlich/ wittert/ spuret aus / wie Die Stancker-Bundlein / welche das Wildpret im Dornbusch mercken/hindurch reife fen, und es heraus ziehen, es koste Haut oder Blut. Es treibet une die nach Erost Dieses Capittels bange Seele; Wer wolte ihr den Schatz verschlieffen / die Perle verwehren. Die bewehrte Urenen nicht gonnen! Wir haben darüber fo vieler heil. Rirchen, Bater/ und hocherleuchteter Gottes-Manner geiftreiche Erflarungen. Wil nicht vorstellen den Origenem, Hieronymum, Augustinum, Theodoretum, Procopium, Chrysostomum, Eucherium, Rupertum, Basilium, Cyrillum und viel andere mehr; wil nicht fagen von dem Thoma Aqvinate, Lyrano, Hugone, Dionysio Carthusiano, Pererio, Alphonso Tostato, Cornelio à Lapide, Mercero, Pagnino, Lorino, Tirino, Petavio, Riveto, Piscatore, Junio, Pellicano, Pareo und andern. Sondern nur anziehen die Exempla der Unferigen, als: Des fehl. Lutheri felbst/ der nicht allein Tom. 5. Witt. Germ. fondern auch Tom. 4. Jenensi Germ. Genesin geistreich aufgeleget/Philippi Melanchthonis, Brentii, Palladii, Rungii, Waltheri, Glassii, Pelargi, Crameri, Gesneri, Gerhardi, Herbergeri, Osiandrorum, Friedlibii, Strigelii, Schelhammeri, Qvistorpiorum, Bohlii, Varenii, Calovii, Vinariensium, Olearii, und anderers welche durch dieses S. Meer glücklich hindurch gewatet. Deren heilige Arbeit wir uns wollen zu Ruge machen und in etwas in GOtt daran ergegen. Es hat doch der Herz Lutherus offt pflegen zu sagen: Nil pulchrius Genesi, Es ift in der Welt fein besser Bucht als das erste Buch Mose. Herbergerus sagt suprà cit.lib. p. 27. Mose ist das rechte Sunds Buch/ Grund, Buch und Runft, Buch. Alles was man von GOtt lieblich/ nuklich und tröftlich reden kan/ das ift in Mose zu finden. Selig ist der Mensch/ der folche edle Perlen und Schake suchen und antreffen/ und auch wol gebrauchen fan.

Die siebende Frage. Wie hat Moses dieses alles so genau wissen können/da doch vom Ansang der Welt biszu seiner Zeit/ben 2400.

Jahr schon verstrichen gewesen? Antwort.

Man darsf es eben nicht gank verneinen/oder vor unmöglich und ungereimt hale ten/wenn gesagt oder gemuhtmasset wird/daß ben denen heiligen Patriarchen/vor Mossis Zeiten/schon einige Schrifften wol hätten können vorhanden gewesen senn. Denn es könte der erste Mensch und Patriarch Udam/ die Historien von der Schöpflung/vom Paradieß/von seiner Verheprahtung/von seinem Sünden-Fall/vom verheissenen Weibes-Sahmen u. d. gl. wol aufsgezeichnet (p) und beygeleget haben. Nach dessen Verempel



Erempel/hatten die folgende Ert. Bater/insonderheit Noah, die Geschichten ihrer Beiten beschreiben und vermahren konnen. Bie dann der Judische Geschicht. Schreiber Josephus zweper Seulen gedencket/(9) einer aus Thon/ der andern aus Erkoder Stein/ von Adams oder Gethe Rindern zubereitet, und auffgerichtet: in welchen viel Biffen. Schafften und Sprüche der Alten/ sollen gegraben gewesen seyn. Beicher sich Moses hatte konnen bedienen und nach GOttes heiligem Befehl und Willen diefelbe entwes Der vermehren oder contrahiren. Allein/weil man feine gewisse Nachricht von folchen Schrifften der Patriarchen hat; auch denen Relationibus des Josephi nicht allerdings trauen/noch benfallen kan: Alls ift die die ficherste und glaubwürdigste Meinung; der Mann & Ottes/ Mofes/habe diefe genque Nachricht von der Schöpffung aller Dinge/ Durch sonderbahre gottliche Offenbahrung erlanget. (1) Denn ob er zwar per traditionem oder durch treue Unterweifung der heiligen Lehrer im Bolck Gottes/nachdem er auch in feiner Jugend in aller Egyptischen Wißheit unterrichtet/ zu groffer Wiffen: Schafft gekommen : Allermassen die heilige Patriarchen nicht allein vor ihre Persohn gus te Biffenschafft in der heiligen & Ottes Lehre, und also auch insonderheit in dem Artickel von der Schöpffung gehabt/ fondern auch darnach getrachtet/ wie folche zu allen Zeiten in der Christlichen Kirche benbehalten und fortgepflanket wurde. fahm erhellet aus denen heiligen Predigten gu Geth und Enos Genel. 4, 26. gu Noë und Loths/2. Pet. 2, 5. 8. wie auch zu Abrahams Gen. 21, 33. Zeiten ; und aus dem schonen Ges gen des Ronigs zu Salem Melchifedech Gen. 14, 19. u. a. m. Jedoch/ weil ben andern Wolckern fothane umbständliche Uhrkund der Schopflung nicht bekandt gewesen/ ift zu Schlieffen/ daß die Historia der Schopffung nicht so eigentlich fortgepflanket fen/ sondern daß Mofes die genaue Umbstände der Schöpffung aus sonderbahrer Böttlichen Offens bahrung geschöpffet/in dem Beheimniß des brennenden Busches gelefen/ und daher von Dem Beil. Beift erleuchtet/ als ein gottlicher Amanuensis und Geheimniß. Schreiber/ Diese troffliche Histori von der Schopffung und das gange fürtrefliche Sauptbuch auff. nezeichnet hinterlaffen. Denn es ist noch nie keine Weissagung aus menschlichem Wils Ten herfür bracht/fondern die heilige Menfchen & Ottes haben geredt/ getrieben von dem heiligen Geist/ 2. Pet. 1, 12. Confer. Num. 12, 7. Hebr. 3, 5. Welches auch nicht anders senn Konnen/zumahlen fein Mensch daben gewesen/der es gesehen.

(P) Qvamvis libri aliqvot nominibus Patrum Antediluvianorum infigniti, e. g. מבר יצירה i.e. liber Creationis, in quem commentati sunt R. Abraham & R. Joseph Ben Uziel, ut & liber de Divinitate, qvi Adamo autori à Judæis affinguntur; æqvè ut liber Henochi in quem Drusius commentarium scripsit; Abelis, cujus Boissardus de divinatione in Trismeg. meminit, pro supposititiis habeantur & rejiciantur: nec pro legitimo agnoscatur Alphabetum Adameum, qvod Bonaventura Hephurnus Scotus inter septuaginta Alphabeta Romana recenset, charactere & externo lineamentorum habitu à reliquis dissidens; neque sidem plenam mereatur Columna vaticana Adamiticos characteres suprà caput exhibens, ad pedes verò hac latina Inscriptione prædita: Adam divinitùs edoctus scientiarum & literarum Inventor. Cujus mentionem faciunt Laurentius Schraderus in Monumentis Ital. p, 197. & Angelus Roccha de Camerino Comm. in Bibl.







Vat. nec infallibili autoritatis testimonio polleat, Jac. Bouldue. lib. 1. c. r. de Ecclesia Ante-Mosaica, docens Adamum à DEO accepisse & idioma hebræum, qvo colloqueretur, & characteres certos qvibus in scribendo uteretur; Attamen longævis istis san-Aissimisque prioris mundi incolis, laboriosis rerum indagatoribus, sedecim seculorum aureorum alumnis longo rerum usu clarissimis, persectiore & sacrarum & naturalium rerum cognitione maxime conspicuis, literarum usum vel scribendi artem omnem denegare velle, nontantum dementiæ, ut Postellus præfat. lib. de Phoenicum literis judicat, sed & impietatis esse videtur. Qvis dubitaret primum humani generis autorem. qvitam felici ονομαθεσία nec minus ευρημκή γεαμμάζων δυνάμο ante lapfum claruerat, animadversa tantarum ingenii sapientiæqvè dotium admisso peccato amissione, in id magno molimine incubuisse, quomodo residuas physici luminis scintillas exsuscitaret, prima artium ac doctrinarum face filiis, nepotibus posteris que præluceret, primaqvè characterum rudimenta juvandæ memoriæ causa præformaret! Qvis negaret tantum patris avique thefaurum à pià prole avidissime fuisse exceptum, laboriosoque scrutinio insigniter auctum! Vid. Lutherus in Gen. Svidas in voce Adam. Bibliander lib. de com. ratione lingvar. Bangius cel. orient. Exercit. 1. qv. 3. Cornel. à Lap. & Gerhard. in Gen. inter causas longævitatis patrum. it. Alstedius, qvi Thesaur. Chronol. 28. Orig. p. 253. aperte ait: Adam invenit literas hebræorum, qvas Seth postea incidit duabus columnis, Abraham, Moses, Esdras & alii excoluerunt. Confer. Annal. Eccles. Jac. Saliani ad Ann. co. Adami.

(9) Flavius Josephus lib. i. Jud. Antiq. c. z. ita loqvitur: Σοφίαν την τολ το δεφνια κου την Ιδίων Διακόσμησην έπενόνσων. Υπές ή το μη Διαφυρών ίδε ανθεώπες το ευρημένα, μη ή πείν είς γνώσην έλθειν φθαρηναι, πεσεκρηνότω άφανισμου Αδάμε των όλων έσεωμ, τ μξο καί ίχον πυεός, τ έπεων ή η βίαν κου πλήθω ύδαίω, επλας δύο πικσύμενοι, την μξο έκ πλίνθε, την ή επέων έκ λίθων, αμφοτέρανς ενέγραψαν το ευρημένα, ίνα καμ της πλινθίνης αφανιωθέσης του της έπεωβρίας, η λιθίνη μείνασω παράχη μαθείν τοις αυθεώπιες το εγγηραμμένα δηλέσα, και πλινθίνην δ' του αύζων άναπεθηναι. Μένδο άχρη το δεύρο κτ την Συρράδα. Qvatuordecim Columnarum Chami, Hist. Scholast. meminit in Genes. Alii etiam alias Veterum stelas recensent. Confer. Μενοικίνης lib. γ. de Rep. Hebræor.

(r) vid. Friedlieb. Theol. p. 706.

Die achte Frag. Auff was Art und Weisehat Moses dist alles beschrieben? Antwort.

Db wol Moses in aller Weißheit ist gelehrt gewesen/wie Actor. 7. 22. stehet/ hat er doch alles kurk und einfältig/ohn Gepräng und Gemeng menschlicher Welt- Weißheit vorgetragen/nur darauff sehende was den Menschen und die Kirche Gottes angehet. Denn darumb ist diese Histori auffgeschrieben. Darumb sollen wir es auch im einfältigesten Werstand annehmen/ die steischliche Schuch außsiehen/ wie Lutherus sagt/ und Gott von Hergen dancken/ daß er sich nach unserer Einfalt bequemet/ und so hohe Dinse und Geheimnissen/ so gar deut- und perständlich bepbringen lässet.

20 21

Die



Dieneundte Frag. Wann hat GOtt der HErr die Weit erschaffen? Antwort.

Moses antwortet: Am Anfang schuff GOtt Himmel und Erden. Die 10. Frag. Wie werden die Wort recht verstanden: Am Ans

fang? Antwort.

Eigentlich werden sie verstanden vom Ansang der Zeit und aller Dinge/ da die Zeit begundte zu senn/ da GOtt der DErz ansing alle sichtbahre und unsichtbahre Creaturen im Himmel und auff Erden/samt ihrer himmlischen und irzdischen Wohnung aus nichts zu machen/ und ihnen ihr Wesen mit zu theilen; (s) denn vor diesem Ansang war keine Stunde/kein Tag/keine Zeit/nach Schöpstung/sondern GOtt allein/der ohn Ansang

von Ewigkeit ift.

Difisift aber ein hoher Verstand; sagt Lutherus Tom. 5. Witt. Germ. p. 9, Col. 2. Daß für der Zeit keine Zeit gewest/ und doch GOtt gewesenist. Darinmbist göttlich und ewiges Leben viel ein ander Ding/ denn jehund diß Leben ist/ welches immer gehet von Tag zu Nacht; darümb wenn man daran hänget/ kan man nicht dencken was Ewigkeit ist. Für GOtt ist der Anfang der Welt ja so nahe/ als das Ende/tausend Jahr/ als ein Tag/ und Adam der am ersten geschaffen ist/ als der letzte Mensch/ der dawird gebohren werden. Denn er siehet die Zeit also an/ wie des Menschen Ausgebohren werden. Denn er siehet die Zeit also an/ wie des Menschen Ausge zwen Ding/ die weit von einander sind/ in einem Augenblick zusammen bringet. Das sage ich darümb/ daß nicht jemand einen närrischen Verstand sasse daß daß er also vom Anfang rede/ als were etwas vorhin gewesen/ sondern daß da angangen ist/ Zeit und Ereatur/ welches vorhin nicht war. Dieser Zeit Unsang ist der Utheisten Untergang/ denn der Ansang der Zeit ist ein Stück der Zeit/ und ist also die Welt nicht von Ewiskeit. (1)

Meaft diesem einfaltigen/ deutlichen und reinem Bort- Verstande/ haben andere heilige Lehrer und Gottes-Maner/ ben diefen Worten/ihre Gedancken gerichtet/ auff den ewigen Sohn Gottes/ unfern DEran und Heyland Jesum Christum/ daß in ihm alles erschaffen; in Principio i. e. in Filio, (u) als welcher ist der Anfang der Schöpffung Gottes Apoc. 3.14. wie er dann von ihm felber fagt: Ich bin das 21 und D/ der Der Anfang welchen der Anfang und das Ende/ Apoc. 1, 8. cap. ult. v. 13. DErz gehabt im Unfang feiner Wege, der da war, eheer was machet, Prov. 8, 22. Der Unfang durch welchen alle Dinge find/ Rom. 11, 36. Joh. 1,3. und freuen sich über alle Maak/daß fie den BErin Besum welcher ift der Stern und Kern der heiligen Schrift! fort oben an in der Bibel/im erften Wort gefunden haben. Der gottfehliger Berg Joh. Schelhammer weyland Senior des R. Ministerii in Hamburg/ fagt in seiner Biblischen Rund: Grub/ p. 4. Sonderlich begegnet dif einem / wenn die Anfechtung darzu tomt/ Chriftus fen ein neuer GOtt/im Neuen Teftament erftlich auffrommen/ von welchem 26. dam und Eba / die Vater und Mofes nichts gewuft / da fället denn bin alle Hoffnung gur Gelig.



Seligkeit / und fiehet man Chriftum nichtan fur einen allmächtigen wahren Bott. Derowegen boch von Nöhten / daß man Chriftum im Alten Testament suche / und also auch in diesemerften Capittel. Denn wie dif unser erftes und lettes fenn foll/ also auch das erfte und lette in der Bibel. Und p. 5. fpricht er: Wirhaben Chriftum im erften Wort/foinder Bibel ftehet/ und das erfte istindiesem Capittel/ nehmlich in dem המשיח im Unfang, und zwar auch in dem ersten Buchstaben. Wie auch in dem andern Wort עברא f. f. Dem lieben sehl. Valerio Herbergero in denen Magnal. gehet der Himmel auff über diesem Fund/darumb schreibet er sohertlich p.30. segg. in 1. Cap. Genes. Albier finden wir schon im ersten Wort unfern 5ERNN JE. fum. Dieferhat am Unfang mit BOttbemhimmlischen Bater, und dem beiligen Beifte, Himmel und Erden erschaffen. Daß aber alhier im ersten Wort bald unfer HEr: JE. sus zu betrachten sen/ das will ich nicht aus subtiler Kunst beweisen. Als daß man das twol auff deutsch geben kan: Durch den Anfang schuff Bott Himel und Er. den. Der BEr: JEsus nennet fich selbst den Unfang/u. f.f. Und p.38. Weil nun die Schrifft ant Jefu anfähet/ fich mittelt und schleust/ fo foll fich auch unsere Gorge mit Jesu anfaben/mitteln und schlieffen. Alle unfere Gedancken und Reden sollen mit JEfu angehen/ fortgehen und auffhören. Derowegen wenn mir vielgesagt wird von guten Wercken/ so sprecheich billig: Am Anfang JEsus. Her: Jesu/du bist der Brund. Stein meiner Seligkeit/sen du das Mittel/sen du das Ende/so hab ich Trost/ Safft und Krafftim Les ben und Tod. So offtich werdebeten/willich sagen: Am Anfang JEsus; O GOtt himmlischer Bater/wiltdu mein Bebetnichthoren/darumb dafich ein armer Gunder bin/ so hore mich doch umb deines liebsten Sohns willen/ welchen ich dir am Anfang meines Gebets fürhalte. Wenn mich mancherlen Creuk und Ungluck preffet/das Armuht naget mich/wein Herzeweinet lauter Blut/ so willich sprechen: Warumb betrübstu dich mein Herk/ wilt du nurimmer dein Ungludatt Anfang aufrechnen/ so wirstu nicht Trost finden/dencte am Anfang an Jestum/fete den oben an/fiehe wie er durch fein Elend und Unglud beinen Rummer hat geheiliget und geweihet. Wenn in groffen Unfechtungen der bose Beist mir meinen Gunden-Zettel oben an setzet/ und scharff einblauet/ so sen das meine Bruftwehr: Am Anfang JEsus/mit allen seinen Wolthaten. In gefährlichen Bezäncken der Religions, Sachen/wenn eine Parthen/hin/ die andere her fraget/ fo foll das mein Wort senn: Um Unfang JEsus/was saget dieser dazu? sein Wort soll meine Brund-Sefte fenn. Ich tan nimmermehr vergeffen der schonen Rede D. Staupitii, welcherdes Berm Lutheri Praceptor gemesen/berspricht: Disputaturus de prædestinatione, incipe à vulneribus Christi. Wenn du wilt trofflich reden bon der ewigen Außerweh. lung (Gnaden Bahl) fo fete am Unfang bald oben an/ Jefum Chriftum mit feinen Bunden/Blutund Bolthaten/und lag Den gliodie Urfach fenn deiner Gerechtigkeit für GOtt/und deiner Versehungzum ewigen Leben. Wennder Taganbrechen wird/solldas meine erste Rede senn: Am Anfang dieses Tages sen JEsus mein Trost/ Helffer/ Segen und Benftand. Wannich sterben foll/ und die Todes, Angstherzu dringet/ so sen du JEsu am Sterbens-Anfang/meines Herhens Gedancke. Uber dis soll auch mein Herkalhier den schönen Troftmercken. Bleich wie du/ HEr: JEsu die Spike füh. rest in der Beil. Schrifft/ so wollestu auch die Spitze für und her führen in allen Nob. ten. Wie du dann das anbotest dem Josux c. f. und für deinem Bold porher zogest in der TBus 23 3



Wüssen/ Exod. 12. Uch so sen du auch unser Herhog/ brich du und die Bahn/
leite du uns den rechten Weg! Wenn ich bete/ so zeug vorn an/ räume meinem Gebet die Straffezum Herhen deines Vaters. u. s. s. Sind seine geistreiche Schrifftmaßige (w) Gedancken/ und werden darumb billig von und geehrt und geliebt/ ob sie wol mehr in der Antiqvität und dem GOtt- und JEsus-liebenden Herhen der andächtigen Seelen/ als in diesen Worten gegründetzu sehn scheinen.

(1) Thomas Aqvinas Part. 1. qv. 46, art. 3, p. m. 97. ait: Hæc verba: In Principio creavit DEUS, tripliciter exponuntur. Vel in principio temporis, ut intelligamus mundum, una cum tempore factum esse de novo: vel in principio, i. e. in Filio, ut tollantur duo principia: vel in principio, i. e. ante omnia, ut intelligatur nihil esse creatum à rebus spiritualibus. (Seu, ut explicat D. Gerhard. Comment. in Genes. p. 6. ut excludatur error ponentium corporalia à Deo creata mediantibus creaturis spiritualibus s. Angelis.) Addit D. Gerhardus I. c. p. 7. Sed prima explicatio est literalis & genuina, que de principio craeza vel no zeovos accipit, ut sit sensus, quod temporis, materia, loci, omniumquè creatarum rerum initium solo DEI jussu in illo vur coeperit. 1. Qvia hæc explicatio traditur Psalm. 102, 26. Prov. 8, 22. Matth. 24, 21. Joh. 1, 1. 2. Qvia in voce Elohim Filii creatoris fit mentio. confer. Chryfost.homil. 2. in Genes. Ambros. 1. hexaem. 6. Ita quoque explicat Dn. D. Aug. Varenius in Decad. Mosaic. p. 3. cujus verba hæc sunt : De principio universitatis omnium creaturarum recte intellexit Paraphrasta Chald. Onkel. In principiis sc. rerum creatarum, ante reliquas res creatas, creavit DEus cœlum & terram; unde sponte sua fluit versio Arabis: Primum qvod creavit, DEus, fuit cœlum & terra. Qvod convenit cum illo, qvod Apostolus habet Epist. ad Hebr. c. 1, 10. Tu Domine, wal aexas terram fundasti. Eandem sentiam ample-Stuntur: Nic. de Lyra, Cornel, à Lap. Biblia Vinariens. Menoch. Osiand. Olear. Schmidius & plerique Orthodoxi. Supersedeo hîc exponere varias vocis principii significationes & distinctiones, quas S. Augustinus, Procopius, Thomas, & nostrates Theologi, D. Gerhardus, Quensted. & alii recensent, ne nimis prolixus fiam.

(t) D. Joh. Olearius in der Bibl. Erflarung/inh.l.p. 5.

(u) Qvi Filium DEI hîc faciunt Principium, occasionem sumsisse videntur ab Hebræis, qvos & S. Hilarius secutus est, asserens in Filio hîc haberi creatum mundum, pro eo, qvòd Targum Hierosolymitanum (magnæ apud Judæos autoritatis, qvod Jonathæ adscribunt) habeat hoc loco, in Sapientia creavit DEus cœlum & terram. (In sapientia videlicet substantiali, qvæ est ipse DEI silius δ ων 6 increatus) dicit Chuonradus Pellicanus Comm. in h. l. Moti præterea suere dicti Psalm. 40,8. Vers. LXX. cv κεφαλίδι βιβλιέ, qvam retinuit Apost. Hebr. 10,7. sed in sonte tantum est 100 1120 (vid. S. Hieronym. in h. l. & Sextin. Amama Antibarb. Bibl. 1.3. p. 771. seqq.) & aliis dictis, Prov. 8,22. ubi Fil. DEI vocatur 1017 1000 Col. 1,15. 18. c. 2, 10. Joh. 8, 25. 1. Joh. 1, 1. c. 2; 14. &c. Qvin & illecti tot autoritatibus & sufstragiis celebrium Ecclesiæ Doctorum, Tertull. Hilarii, Origenis &c. vid. Autor. supra cit. S. Augustinus, Ambrosius & Bassilius hom. 1. Hexaem. utramqve sovent sententiam.

(w) Si sola sidei analogia justa esset & sufficiens squareas Biblicæ regula, cuj non vetusta



Paraphrasis Chaldaico-Hierosolymitana videretur regia, cedroque digna : incipit Conclus. 1. B. D. Aug. Varenius. in h. l.

Die eilste Frag. Warumb hat der Herr Lueberus gesethet Am Und fang/ und nicht Im Ansang? Antwort.

Es fondte einem beduncken/ es ware gleich Um oder Sim/ an diefem Ort zu fegen; Aber der sehl. Bert Herbergerus in Magnal. in h. l. p. 33. faget : Der Bert Lutherus habe wolbedachtiglich und mit Bleif das Wortlein Am gebrauchet. (1.) Dadurch den Buchfab 21. oben und forn an in die Bibel zu bringen. Denn 21/ ift der erfte Buchftab im 21. B. C aller Sprachen; foist ja fein/ daß er auch der Unfang und der erfte sen aller Buchftaben in der gangen Beil. Bibel: als welche doch der Chriften 21. B. C. Buch ift darinn fie ihr Lebenlang ihren Ropff zerbrechen muffen. (2.) Dem Berin Jefu su Chren/ daßer zu erst/gleich wie in der Sebraischen Bibel mit dem groffen =/ (x) alfo auch inder Teutschen/ mit dem groffen 21/ bezeichnet wurde. Bumahlen er sich felbft nens net das U/und D/ Apoc. 1, 8. 11. und c. 22, 13. it. Amen/ Apoc. 3, 14. & ultim. Das faget Amen der treue und warhafftige Zeuge/der Unfang der Creatur Gottes. vid. Schelhammer. p. 6. Herberger. p. 33. Vieleicht auch (3.) Umb der schonen Erinnerungen wils len die uns diß Wortlein 21m an die Hand giebt. Als / daß / was Adam der erfte Mensch verdorben/ der andere Adam/ der Messias wieder erworben. Und wie das Wort Adam ( ) die Genealogie Christi in sich begreifft, also diß Wörtlein Um auch diefelbei nehmlich Abraham und Mariam Bugefchweigen wenn man es nach der Bebräischen Sprache/ als eine Bedeutung der benden Naturen in Christo, der gottl. von and der menschlichen von or' dafter GOttes und Marien Sohn sent ponderiren wolte. Sobleibet (4.) daß diß Wortlein Att sep ein Zeuge der Zeit der Schöpffung/ welches andeutet/ daß nichts vor Simmel und Erden erschaffen/ sondern Diefelbe zugleich mit der Zeit dargestellet senn. Denn ich fan ja fagen daß die Sternes das Graß/ Rraut und Baume erfchaffen feyn im Unfang/ aber nicht am Unfang : weil fie gehören zur Außzierung und nicht zur ersten Bildung der Welt. (y) Ift alfo Lutherus sehl. billig zu loben/ und nicht zu tadeln/ wie etliche fich unterstehen/ daß er fich des Wortleins 21m bedienet.

(x) Et Schelhammerus in Aurifod. Bibl. p. 5. & D. Olearius in Exegesi Bibl. in h. v. p. 4. notant emphasin majusc. 2 & Joh. Buxtors. in Tiberiade p. 154. dicit, literà 2 indicari magnitudinem & sublimitatem operis creationis, ejusque duplicem essectum, respectu

nimirum cœli & terræ, valore numeri sui.

(y) Sic Thomas Aqvinas Concl. 2. Art. 3. qv. 45. part. 1. ait: Res dicuntur creatæ in principio temporis. Qvia simul cum tempore creatæ sunt, non qvod sint creatæ in tempore, qvatenus est rerum mensura. Sic satis multa de creatione sabulatores Judæi somniant. Septem enim res ante mundum suisse creatas volunt, videlicet: Paradisum, Legem, Justos, Israëlem, thronum gloriæ, Hierusalem & Messam. Alii in locum Justorum & Israëlis substituunt, Gehennam & Resipiscentiam, ut: R. Elieser in principal vid. Bangius Exerc. 1. q. 1. Cel. qv. Alii ex Judæis videntes hæcasserta sua con-



trariari Scripturæ S. allegorice explicant, fuisse ajunt non actu, sed in Idea sive conceptu divino. Qvod æqvè absurdum; qvasi verò hæc primaria causa creationis! Adscribam, qvid Magnus Theologus Martinus Chemnitius hâc de materià reserat. Ita ille: Exam. Concil. Trid. de Script. S. p. 8. Col. 2. f. Nec Judæorum sive sabulas sive ænigmata moror, qvod Lex ante conditionem mundi scripta suerit literis igneis, nigris, in dorso ignis candidi. Portenta sanè.

Diezwölffte Frag. Auffwas Art und Weise sind alle Ding am An-

fangentstanden und geworden? Antwort.

Durch die Schöpffung. Denn fo schreibet der Offenbahrer gottlicher Beheims

niffe, Mofes: Um Unfang schuff (z) GOtt Himmel und Erden.

(2) De variis productionis & Existendi modis vid. Scholastici & Philosophi. Hîc notare juvat errorem Stratonis Lampsaceni, qvi mundum ignitum suisse, & suapte vi ab æterno extitisse sinxit. vid Cornel. à Lap. p. 34. Hæreticorum item antiqvorum, qvos Tertullianus lib. contra Hermog. Materiariosappellat, ut Marcionis, Hermogenis, Hermogenianorum, & Hermianorum, itemqve Manichæorum, Seleucianorum &c. qvi dogma de materià æterna, ex qva omnia postmodum sint à DEO condita, incrustarunt. Nec non Aqueorum, ut vocat eos Danæus, qvi aqvam non à DEO creatam, sed ei semper suisse coæternam asseruerunt. Ut & Socinianorum Smalcii, Moscorovii &c. qvos resutat D. Quenstedt Syst. Theol. T. 1. p. 429. Vid. Tertull. 1. 1. adv. Herm. & August. de Hæres. c. 59. 60. 75.

Die drenzehende Frag. Was heisset Schaffen? Antwort.

Schaffen heisset alhier/ allmächtig durch ein Gebot/ aus nichts etwas hervor bringen/ also/daß etwas neues/ so zuvor gank und gar nicht gewesen/ aus nichts hervor komt und etwas wird/ durch die allmächtige Krasst des unendlichen Schöpsters/ (%) daraus hernach noch andere Dinge/zur Zierde dieses grossen Kunds ordentlich gemas

chet worden.

(N) Hebræi distingvunt hîc tria vocabula, ita ut NI sit creare, h. e. producere, vel ex nihilo negativo: vel privativo, cui propriè respondet Græcorum estar: Two ordinare, faciem rei creatæ ornare & perficere indita forma, cui respondet græc. mien: Vel græc. Adsen, figurationem notat, & singulariter admirabilem figuralem facturam, qvalis excellenter & singulariter in homine Gen. 2, 7. estadhibita à SS. Trinitate, &c. Vid. D. Aug. Varen. Concl. 4. phar. Breschit. p. 5. D. Chemnitius in Loc. p. m. 113. Col. 1. monet diligenter hîc observandum esse discrimen inter gignere & creare. Gignere signif. de substantia sua aliqvid producere, simile secundum essentiam. Creare verò, ex nihilo aliqvid fabricare, diversum à substantia creantis. De variis significatis vocis creare vid. D. Qvensted. in Syst. Theol. & Olearius in Exeges. Bibl. De Cabala vocis NI cujus literæ capitales sissilium III Spiritum S. & NPatrem loquuntur, dicere supersedeo.

Die vierzehende Frag. Wie kan man wissen/daß die Welt aus nichts

erschaffen sen? Antwort.

Ob maniwar gus der Bernunfft schliessen kan daß die Welt erschaffen seht dahin uns





und auch Paulus verweiset/Rom. 1, 20. und zwar einiger maffen/ auch daß fie aus Nichts erichaffen sep/ (2) so wissen wir es doch gewisser umbständlicher und sicherer aus dem Glauben wie wir droben in der 5. Frag angewiesen worden. Hebr. 11,3. Durch den Glauben mercken wir/dasidie Welt durch GOttes Wort fertig ist/daß alles/das man siehet/ aus nichts worden ist. Nach diesem Spruch schliefen wir alfo: 1. 2Bas wir durch den Glauben mercken und verstehen/ das muß aus nichts fenn. Dann Das etwas aus einer Materi fenn fan, begreifft die Bernunft woll und bes Darff feines Blaubens Dazu. 2. Ift die Welt durch GOttes Wort fertig und zubereis tet/ fo fan fie nicht durch naturliche Urfachen aus einer materi fenn/ denn die Rrafft des Worts hafftet auf Richts Rom. 4, 17. Ich habe dich gesetztum Bater vieler Senden für GOtt/dem du gegläubet haft/ der da lebendig machet die Todten/ und ruffet dem/ das nichtist/ daßes sen Psalm. 33, 9. 3. Was aus unsichtbahren Dingen geworden ist/ (wie es lautet in der heiligen Sprache) das ist aus Nichts/ (wie es Lutherus alfo gegeben) dents was nicht ist/kan auch nicht gesehen werden. Confer. 2. Maccab. 7, 28. 4. Co muß die 2Belt entweder aus dem Befen & Ottes/oder aus Nichts fenn. Nicht aus dem 2Befen GOttes/denn das ist geistlich/ die Welt aber ift leiblich/ und alfo GOtt dem DErs ren ungleich; darumb folget/wie S. Augustinus faget/ daß fie nicht aus GOtt/ fondern pon GOtt aus Richts gemachet sen : als GOttes Kunst: Stuck/ welches ihm keine Creatur nachthun fan im Dimmel und auf Erden.

(2) Hoc multis demonstrare conatur Mornaus de verit. Relig. Christ. c. 10. Confer. Conimbr. Thomas, Scotus, Svaresius, Zanchius l. 1. c. 3. de oper. sex dier. & alii; Sed videas accurate hic distinguentem Dn. Qvensted. in Syst. inter Creationem prixus & adxus sumtam: inter scientiam totalem & partialem; plenam & impersectam: inter Creationem ipsam & modum ac ordinem creationis: inter rerum creatarum efficien-

tiam & dependentiam, & earundem ex nihilo creationem.

Die fünffzehende Frag. Wie kan sich einer das zu Nuhmachen/ daß

die Welt aus Nichts erschaffen sen ! Antwort.

Durch eine vierfache Betrachtung. i. DaßEr und alle Creaturen/Nichts sind/weil sie aus Nichts geschaffen/ und dem Nichts wieder zu eiler. Derhalben sich nicht erzheben/ sondern in Demuht sur Nichts erkennen solle / daß GDET etwas aus ihm mache. 2. Daß er alles was er ist und hat / von der Gnade / Güte und Barmhere kigkeit seines Schöpsters habe/ Derowegen sich besteissige demselben zu solgen in der Beständigkeit/ und es ihm zu erstaten/ durch die Danckbarkeit. (3) 3. daß er GOttes Werckzeug sen/ welches er gebrauche/ andere Menschen entweder abzustraffen oder zu belohnen/ demnach sich in GOttes Weise schießen/ und gehorsahm senn musse. 4. Daß/ wie es gewesen in der Schöpstung und leiblichen Geburt/ so sen auch in der Erneuerung und Wiedergeburt; GOtt wiedergebieret uns allein durch seine göttl. Krasst/in uns ist nichts thätliches/ noch mitwirckende Krasst. Derhalben GOtt nicht wiedersstreben.

(3) Sic audimus omnem creaturam hæc tria nobis inclamantem: Accipe, redde, fuge.
Accipe beneficium, redde debitum, fuge supplicium. Prima vox est famulantis, secun-

da admonentis, tertia comminantis. Corn. à Lap. h. 1. p. 34.

C

Di



Die sechszehende Frag. Wer ist dann der Meister/ der diff grosse für treffliche Gebeude Himmels und der Erden am Ansang erschaffen hat? Antwort.

Der Dreveinige GDtt/ wie Moses fagt: 21m, Unfang schuff GDEE himmel und Erden. Mennet ihn in feiner Sprache \_\_ Nohim, welches mit dem vors bergehenden Worte/ eine und viel jugleich bedeutet/ Damit bezeichnende das Weheimniß der Beil. Drepeinigkeit. Esist der BErt aller Berren und Konig aller Konige; Der fein Wefen von ihm felber hat und von feinem andern dependiret, Darumb auch fein Dahme Elohim eigentlich feinen Urfprung hat/von andern Bebraifchen Wortern. Gin absoluter oder souverainer HErz und Allgemeiner Richter und Erhalter aller Dinge/ Einig im Wefen und Dreyfaltig in Perfonen/ und heiffet: Bater/ Cohn und heiliger (7) Der durch die Schöpflung hat zu erkennen gegeben / 1. feine groffe Majestat/ Ehr und Herzligkeit/ daß die Himmelerzehlen die Ehre & Ottes/ Pfalm. 19. 2. feine unaussprechliche Allmacht / da er alles / das sichtbahre und unsichtbahre durch seine groffe Krafft und außgestreckten Urm wunderbahrlich gemacht hat : 3. feine unendliche Weißheit / Jer. 10, 12. Daß man fagen muß/ Pfalm. 104, 24. Berif wie find deine Wercke fo groß und viel / du hast sie alle weißlich geordnet : und 4. feine unerschöpfliche Gitte/ wie Augustinus fagt: Bonitas DEI noluit in infinitum latere, Das ift die Gutedes DErren hat nicht wollen ewiglich verborgen bleiben/ sondern hat sich reichlich bezeuget.

(7) Unus est Creator cœli & terræ, Pater, Filius & Spiritus S. nec hæ tres Deitatis personæ causæ socia creationis rectè dicuntur. Vid. sæpiùs cit. Dnn. Theol. notatosque errores Simonianorum, Manichæorum, Arianorum, Socinianorum, Weigelianorum & alior. Imprimis sussus contra Enjedinum insurgentem videas Dn. Friedlieb Theol. p.

731. feq. contra Arium ardentem deprehendas B. Herbergerum p. 36.

Die 17de Frag. Durch was Mittel hat dieser allwaltende Künstler die Welt am Ansang erschaffen? Antwort.

GOtt hat keine Zimmerleute/ Hedzeug oder Stangen dazu gebraucht/ wie er dik grosse Rund gekünstelt hat/wie Epicurus dem Platoni solches vorgeworssen: Noch der Engel oder anderer Hülste dazu vonnöhten gehabt. (7) Denn die Schöpstung ist ein Werck der Allmacht Gottes/ und kömt niemand zu / ohn allein dem höchsten GOTE. Die Engel/sind Gottes Engel und Geschöpsse/(Psalm. 148, z. und zwar durch den ewigen Sohn GOttes geschaffen. Denn durch ihn (das ewige Wort) ist alles geschaffen/das im Himmel und auf Erden ist/ das Sichtbahre und Unsichtbahre/ beyde die Thronen und Herzschaften/ und Fürstenthümen und Obrigsteiten/ es ist alles durch ihn und in ihm geschaffen. Col. 1, 16.) und keine Schöpsser; sondern sie lobeten den Schöpsser/ und jauchzeten da Er die Erde gründete. Hiod. 38, 7. GOtt der Herz aber ist es/ der alles thut/ der den Himmel außbreitet alleine / und die Erde weit machet ohne Gehülssen. Jes. 44, 24. Und daben wird Er nicht müde noch matt/ Jes. 40, 28. weil Er alles verrichtet durch sein Wort. Psalm. 33, 6. Gen. 1, 3. Wir können so geschwinge nicht etwas sagen/ als es GOtt außrichten san.

(71) Plato in societatem ereationis admisit Angelos. Eò inclinant etiam, Societas cum Asseclis.

Antiqvi itidem Hæretici, utpote Carpocratiani, Cerinthiani, Seleuciani, Menandriani, Saturniani &c. Mundum hunc visibilem, Angelorum opisicium venditantes. Vid. Damasc. l. de hæres. Cyrillus Hieros. S. Honorius Augusto-dunens. p. 3. Philastrius de Hæres. p. 14. 25. &c. Sed cùm DEus sit causa Mundi Solitaria, socias utique non admittit, & qvidem sinitas. Ad creationis enim opus virtus requiritur infinita.

Die achtzehende Frag. Was wird durch das WONT Gottes verstanden? Antwort.

(1) Vid. Exeg. Bibl. D. Job. Olearii p. 7. Col. 2. f. & p. 8. c. 1. pr. it. D. Varenius loc. 4. Concl. 2. p. 41. Calov. in h. l. Nam qvemadmodum אכר ברא præfentat 3. perfonas, Ab, Meimar, Ruach. Judæi dicunt Mundum esse decem verbis creatum, qvia hæc

voxin historià creationis decies repetita legitur.

(7) Confer. Psalm. 33, 6. Hebr. 1, 1. 2. 3. Col. 1, 16. Prov. 8, 22. Joh 5, 17. c. 17, 17. Also wird er in D. Schrifft oft genennet/sonderlich in der Chaldaischen Paraphrasi der Psalme/Psalm. 20,0 Verbum Domini redime nos. Psalm. 28, Benedictum Verbum Domini, qvoniam exaudivit vocem orationis meæ. Psalm. 143, Verbum tuum constitui Redenitorem meum. &c. Qvod mysterium jam olim à Judæis ad gentiles pervenit. Hinc Hermes Trism. qvi vixit 2000. ann. ante Christum librum scripsit de verbo persecto, referente S. August. T. 6. c. 36. Plato qvi vixit 430. ann. ante Christ. dixit: Kós μον έταξεν διογων πάν ων θαίω. Sibyllarum aliqva locum natalitium Christi vocavit civitatem κόγω. &c. vid. Schelham. Aurif. p. 7. seqq.

Die neumzehende Frag. Welches ist das Werck das der grosse GOtt erschaffen ? Antwort.

Himmel und Erde. Am Anfang schuss Gut Himmel und Erde. So heisset das Geschöpst des Herren/ samt allem was darinnen ist/ sichtbahr und unsichtbahr. (17) Das große Rund/welches er in folgenden 6. Tagen unterschieden/ und ausgezieret/ daß es bestehet aus der Obersund Unter-Welt/ und ihren Uberzügen. Welches aber nicht also anzunehmen/ als wann mehr als eine Welt wäre/ welches nicht senn kanzenn die Natur kan kein Vacuum oder leeren Raum gestaten; Die Welt aber kan wol in zwep oder mehr Theile abgetheilet werden/ welche auch den Nahmen Welt sühren/ und



und in einander verknüpffet sind/ da doch an und in sich selbst nur eine Weltist. Die H- Schrifft weiß auch von keiner andern Welt, als von dieser.

(n) Vid. Exegef. Bibl. Olearii.

Die zwankigste Frag. Wo ist GOtt der HErz gewesen / ehe er die Welt erschaffen und was hat er damahls gemacht? Antwort.

Ginem frommen Christen geben wir diese Untwort: WDit hat nicht gewohnet in einer weiffen Bolcke/ wie die Turcken fagen in ihrem Alcoran. Condern daift die heis lige Dreneinigkeit gewesen/ wo fie noch heute ift/ nehmlich durch fich felbft in ihrem gott= lichen Befen, in fich volltommen und hochftvergnugt, aus und in ihrer eigenen Maje= fat der groften Glückfeligkeit genieffende/ jumahlen fie keines Dienere noch Stuels noch Buffchemels bedarff, fondern hat ohn das alles in 3hr felbft alle Bolltommenheit/Freus Del Bergligteit und Geligfeit. Gott der himlische Baterift in ihm felbft, der Cohnim Bater Der Beil. Beift im Vater und Sohn. Der Vater ift benm Cohn der Cohn famt dem B. Beift benm Dater/und alfo bleibet es von Ewigfeit/ ju Ewigfeit. Da hat Der allerheiligste Dregeinige & Ott/von Ewigfeit her befchloffen was in der Zeit gejehes ben folte/ furnehmlich Menschen zu erschaffen/ Daraus Er ihm eine Rirche samien / und Derfelben feine Geligkeit mittheilen wolte / Er hat uns erwehlet durch Chriftum ehe Der Welt Grund geleget war/ Ephef. 1, 4. und uns ein ewiges Reich bereitet. Matth 25, 34. (6) O groffer Eroft! Da fan ein Chrift freudig fagen : Uch mein GOtt! haft du dich um mich befummert/ebe noch ein Staublein von mir und meinen Broß . Eltern / ja der gangen 2Belt gewesen/ wie folteffu nicht jegund vor mir forgen / nach Dem du mir Leib und Seel gegeben/nachdem JEfus fein Blut fur mich vergoffen/und nachdem Er mein Bleifch un Blut zur Rechten & Ottes geführet/ und nahe zu beinem Berben gefetet hat. Einem fur. wigigen Atheisten aber/gebuhret die Antwort/der Augustinus gedencfet. GDtt hat Dem Gottlofen unchriftlichen Frager Die Solle bereitet.

(10) Ita tractant hanc quæstionem viri magni, D. Joh. Brentius Tom. 1. in Gen. 1, p. 4.5. & Valer. Herbergerus in Magnal. h. l. p. 52. 53. D. Joh. Gerbardus Disp. Isagog. 10. c. 3. S.

10, & comment. in Genes. p. 7. & alii.

Bu welcher Jahres-Zeit hat GOtt Die Welt erschaffen ? Untwort. Die 21. Krag. Diefe Frag ift ben Alten fchwer vorgefommen. Etliche haben gewolt/ es fen gefchehen im Frif. ling; Etliche im Commer; Etliche im Berbft. Un den Winter hat niemand gewolt/ wie zu erfeben aus Berin D. Friedliebs Floril. Theol. p. 738. fegg. Da die Menge der Autorum, und Rirchen. Lehrer/ nebft vielen Beweiß und Gegen Beweiß gufinden/ und dennoch fein gemiffer Schluß gefaffet wird. p. 708. Wenn man aber die Welt- Rugel nach Uffrenomischer Art ins gemein betrachtet/ muß man fagen/ daß al. les jugleich in der Schopffung ordentlich und unterschiedlich von dem Allerweiseften Schopffer dargeftel. let un feines aufgelaffen fen/weder Derbft noch Winter. Dan frenlich feine Zeit gefeget werden fan/da nicht alles jugleich gefunden werde. Bum Erempel/wann ben uns Winter ift/ fo ift ben andern Wolckern Come mer/ wiederumb ben andern Serbfi/und ben andern Fruhling. Erwegen wir aber die Begend/ ba ber erfte Menich von Gott hingesetget ift/ fo ift dafelbft die Berbft Zeit gemefen. Dani, maren reiffe Friichte da/bie man effen fundte; a. haben die S. Patriarchen fimb diefelbe Zeit das Politifche Jahr angefangen/wie aus der Hiftori der Gundfluht zuerfeben/worin fie von Abam nicht werden abgangen fenn. (Den das Rirchen. Jahr hatten fie vor der Gundfluht nicht/weil es von Gott nach dem Aufgang ber Ifraeliten aus Egopte erftich mit dem Monaht Rifan angufahen verordnet) daffelbe fing fich an mit dem Eintrit der @ in die a im Monaht Thifri/da hernach die Ifraeliten das Pofaunen Feft jum Gedachtnig ber Schopfung halten muffen. Belches zwar in Diefem Jahr mit meinem Biblifchen Calender nicht eintrifft/ wird aber im negft. folgenden 1691. Jahr durch Ginschiebung Des Ginkomlings erftatet werden.



Die 22. Frag: Was hat GOtt den HErren bewogen/ die Weltzuerschaffen/da er in Ihm selbst vollkommen und höchst vergnügt ist L Antwort.

Anders nichts / als seine unaussprechliche Gütigkeit; (\*) das ist / sein allergnädige ster Wille/ nach welchem Er seine große Glückseligkeit seinen Wercken/ so viel eines jeden Natur sassen und ertragen kundte/ wolte mittheilen. Denn / wer hat Ihm etwas zuvor gegeben/ das ihm werde wieder vergolten? Rom. 11,35. Es hat sich keine einzige Creatur umb ihn können verdient machen/ sondern der Preiß bleibet seiner unendlichen Barmhers sigkeit. Aus daß wir sagen möchten: Der Herzist allein gütig/ und erbarmet sich aller seiner Wercke. Psal. 145, 9. Die Erdeist voll der Güte des Herren. Psal. 33, 5. Wietheuer ist deine Güte/ GOtt/ daß Menschen Kinder unter dem Schatten deiner Klügel

trauen. Psalm 36,6.

(\*) Hoc non tantum celebrarunt S. Patres, e. g. August. l. 1. de Genes. ad literam c. 8. & in Enchirid. c. 9. Iren. 3. c. 45. 46. Fulgentius l. de side ad Petr. c. 3. Justinus Respon. ad Orthodox. Qvæst. i bede ex empeleor exes mir duramin, &c. î. e. & Otthat nicht eis ne gemessene Gewalt. Denn & Ott wirclet nicht nach dem Geses oder Maaß der Natur/ sondern nach seinem frenen Raht und Willen/ dem es an keinem Dinge mangelt/ dasselbe/ so Er will/ zu verrichten. &c. Sed & Ethnici, ex qvibus Cic. l. de Univers: Qværamus, inqvit, causam, qvæ impulerit eum, qvi hæc machinatus est, ut originem rerum & molitionem novam qværeret. Bonus erat. Bonus autem invidet nemini. Qvi autem superiorem Bonitate & Voluntate DEI causam qværit, ille, qvemadmodum ait August. l. 83. qvæst. 28., qvidpiam DEO majus, & ipsa aternitate prius & antiqvius qværit. Vid. Lamb. Danæus Phys. Christ. tr. 1. c. 19. p. 102. seqq. it. Dn. D. Qvenstedt. Syst. Theol. c. 10. sect. 1. 6. 12.

Die 23. Frag: Warimboderzu was Ende hat GOTT Himmel und

Erden geschaffen?

Auff Diese Frage wird nicht leicht ein Bende grundlichen Bescheid geben konnen/() sondern die Untwort/folget aus der heil. Schrifft. Die lehret uns erstlich den Zweg/ (5) darnach den Rugen zu betrachten. Was den End-Zweg anlanget/ (fo im Lateinischen genandt wird : Finis principalis & ultimus') der ift Die Ehre Gottes. Maffen in und durch die Schöpffung der Sochste geoffenbahret und fund gemachet hat: 1. Die Ehre feiner Butigkeit indem er feine Gute den Creaturen zugeflösset und mitgetheilet. 2. Die Ehre seiner Allmacht/wann er alles aus Nichts / bloß durch einen Winck und Wort erschaffen hat. 3. Die Ehre seiner Weißheit/als welche herfür leuchtet aus der Geschöpffe groffen Menge/ Unterscheid/ richtigen Ordnung/ fürtrefflichen Sare monie und Ubereinstimmung. u. f. w. wie das bereits in der 16. Frag angeführet worden. Daß also die erschaffene materialische Himmel, und alle kunstliche Geschöpffe erzehlent ruhmen und preisen die Ehre Gottes/ nicht mit eufferlicher lobender Stimme/ fondern objective mit der ruhmwürdigen Wercke fürtrefflichen Runst : wenn das Werck den Meister lobet oder denen Zuschauern Anlaß und Urfach giebet den Meister zu loben-שניהו בשענהו Der Der machet alles umb fein felbst willen. הפענהו heist eigente



einentlich: Daß es mitihm überein stimme/ und ift so viel gesagt: SOtt regieret/ ordnet und disponiret alle Dinge alfo, daß fie mit seinem beil. Willen überein kommen, zu bezeugen entweder seine Gnade und Gute/ oder seinen Born und Straffe. Confer. Rom. 1, 20. Sonft redet man im gemeinen Sprichwort: Das Kleid machet und zieret den Mann. Das ift eine wolriechende Blume dem alten lieben Herbergero, der beluftiget fich damit in feinen Magnalibus und zeucht es seiner Christliebenden Bewohnheit nach/ auf den SEr. ren 3Esum/p. 50. segg. Da er also redet: Der heil. Geift mahlet uns in der Epistel an die Debreer c. 1, 10. 11. 12. aus den 102. Pfalm. v. 26. den DErren JEfum (den groffen BOtt) ab/ in den Creaturen befleidet/wie einen groffen Ronig in feinem Roniglichen Schmud. Das wir aus dem Rleide gur Betrachtung der hohen Majestat des groffen/reichen un machtigen Herren geführet werden/ und spricht: Die himmel sind deiner Sande Werch! dieselbe werden vergeben/ du aber wirst bleiben. Und sie werden alle veralten/wie ein Kleid/und wie ein Gewand wirstu sie wandeln/und sie werden sich verwandeln. Alls wolt er fagen: Wilt du die Majestätische Macht / Den ausbundigen Reichthumb (Die unaussprechliche Bute / Weißheit und Bergligkeit ) Des DErren unfers Gottes anschauen / fo fiehe nur fein Rleid an/ darin er fich verhullet hat. Bie schon funckelt Simmel und Erden, und das ift nur fein Wochen, Rleid, Darinnen et fich une in diesem Leben zu schauen giebet, wie schone wird Er unsere Bergen erleuchten, wenn er im ewigen Leben wird Sontags-Rleider anlegen/ (D) und Himmel und Erden perneuret und ausgescheuret haben. Demetrius Konig in Macedonia ließ ihm des Simmele Lauff in einem Roniglichen Rock wircken/er ward aber über Diefer Hoffart, ehe der Rock fertig/ aus dem Regiment gestürket. Dach ihm wolte tein Ronig das Rleid ans legen/ denn sie achteten es zu prachtig auff einen Menschen. Cælius lib. 16. c. 9. SErz JEfus/ Der Ronig Der Chren, hat viel ein funftlicher Rleid/ bas mag Er mit Ehren tragen/esist nichtzu viel/sondern noch alles zu wenig auffihn/ und dienet uns zu groffen Frommen. Denn wir lernen aus Beschauung Deffelben, feine Weißheit/ Gute und Alle macht erkennen. Der Simmel ift fein Stuel/ Die Erde fein Buß. Schemel/ Jel. 66, Matt. c. Hactenus Herbergerus dict. l. in Genef. 2Bas aber ben Mitten (finem minus principalem & intermedium) betrifft, so antworte aus dem Franckfurthischen Catechismo Artic. I. quæft. 28. Daß GOtt himmel und Erden erschaffen habe umb meinent und aller Mens schen willen, mich und andere Menschen aber umb feinet willen, daß wir die Creaturen zu feiner Ehre sollen brauchen/daß Er alfo von allen geehret werde. Welches Daselbst auch bewiefen wird aus dem i Buch Mofis if indem daß GOtt den Menschen am 6. Tage ges Schaffen/zuvor aber hat erihm gebauet ein Sauß/ machte ihm das Licht am Simmel/ daß er sehen fundte/ scheidete das Wasser von der Erden/ daß er Raum hatte darauf zu mohren/ und schmuckete fie umb seinet willen mit allerley Gewachs/ gab ihm dazu das Regie ment über alles/ was da lebet/ daß wir ja sehen sollen/ daß & Ott unser nicht vergesse / sons Dern als unferlieber Vater uns verforge, und alles vorbereite, ehe er den Menfchen mas chet. Und als er ihn gemachethat/ befielet er ihm auch/ und ordnet ihn dazu/ daß er fich ponder Erden nehre. Alles ju Bottes Ehre und Preise. Omnia enim DEUS fecit propter hominem, hominem autem propter feipfum, Pf. ווק, ול. חומים שמים שמים שמים והארץ



in cœlo residet, terram verò locupletatam & maxima bonorum varietate ornatam hominibus possidendam dedit. Vel juxta Paraphras. Vinariens. der Himmel allenthalben ist des Herren/Erwohnet als der Gelige und allein Gewaltige/ in einem Himmlischen Licht/dazu niemand kommen kan/ 1 Tim.6,15.16. bedarst also zu seiner unendlichen Vollkoms menheit und göttlichen Herlichkeit nicht einer einigen Ereatur/ oder derselben Lobes und Preises: Aber die Erde hat er aus Lieb und Gütigkeit den Menschen-Kindern gegeben/ und dieselbe mit allerlen Gütern reichlich erfüllet Psal.104,24. damit die Menschen derselbigen gebrauchen/ GOtt den allerhöhesten daraus erkennen/Actor. 14, 17. c. 17,26.27. und ihn loben/preisen und ehren/damit sie also nicht allein in zeitlichen/ sondern auch zus sorderst in ewigen himmlischen Gütern mögen gesegnet senn. Ephes. 1, 3. Conter. Jes 45.18. Genes. 1, 28.

(2) Nam é Philosophis, Platone modò vel Trismegisto excepto, nullus est, qvi etsi mundum hunc admiretur, explicet tamen qva de causa extiterit, & qvis sit vel illius nascendi vel nunc subsistendi sinis. Ac ne Aristoteles qvidem, qvanqvam de rerum natura plus minus 30. libros scripsit, qvi hodic exstant, & hominum manibus teruntur. Judice Danzo,

Phys. Christ. part. 1. cap. 31.

- (5) Ovidam hanc Qvæstionem cum præcedenti conjungunt, statuentes, Finem Mundi considerari vel ratione Mundi constituendi, vel ratione Mundi constituendi. Ratione Mundi constituendi, Finem esse ipsissimă DEI bonitatem. Ratione Mundi constituti esse vel Principalem & ultimum, Gloriam nimirum DEI; vel minus principalem & intermedium, usum qvippe hominum ut: Bartholinus in Cosmol., Timplerus in Phys. & B. Parens meus M. Johannes Poltzius in Disp. de Mundo Anno 1630. Wittebergæ habitâ. Exparte etiam Thomas Aqvin. Comp. Theol. Part. 1. qvæst. 44. art. 4. Qvidam verò disjungunt, & distingvunt causam impellentem & wegyvent, de qva in proxime præced. qvæst. agebatur, à finali, de qva hîc sermo est. Ut D. Ovenstedt in Syst. Danæus in Phys. Christ. & alii.
- (2) Ita loquendo vir pius imitatur ex nostratibus veteres, nimirum ipsum Megalandru Lutherum, qvi dicere solitus suit: Der Himel hat jego sein Werckeltags. Rleid! dort aber
  wird er anziehen sein Sontags. Rleid. Vid. Postill. Eccles. Dom. 4. post Trin. it. Brentium
  hom. 53. in Lucam, dicentem: Num cœlum & terra ita transibunt, ut nihil eorum omnind
  maneat? minime omniu. Non transibunt omnind, sed mutabuntur. Abjicient vestimentu
  corruptionis, & induent nova vestem incorruptionis, sutura qvidem cœli ac terræ mutatio, non autem in totum abolitio. Qvibus ou of post. Althammerus in Concil. Locor.
  pugn. Cent. 1. 1. 4. & Philip. Nicolai lib. 5. de Vit. æterna c. 10. item Patrum nonnulli,
  & Scholastici omnes. Cæterum varias de consummatione seculi Theologorum opiniones, & nunc magis accuratius qvè discussa sac controversa, qvomodo vera de Mundi
  xat' viat seu secundum ipsam substantiam suam & non tantum mostra adstruatur
  & secundum qvalitates & externum habitum, destructione, sententia nostra adstruatur
  & secus sentientes refellantur, legas apud Dn. D. Qvenstedium, Friedlibium & alios,
  sub hoc titulo.

D 2

Die



Dit 24. Frag: Hat GOTT der HENN in Erschaffung der Welt auch Gehülffen ben sich gehabt ? Antwort.

Diese Frag ift schon jum Theil mit beantwortet in Der 17. Frag / da von denen Berckzeugen und Mitteln in der Schopffung gehandelt worden : Allhier aber darumb fo deutlich ausgedrücket/ daß denen gottsläfterlichen Gedancken/ vieler keberischen (2) Leus te / fo dann und wann angetroffen werden / insonderheit der Socinianer und Arrianer mochte vorgebeuget und begegnet werden. Zumahlen diese sich nicht gescheuet vorzus geben: GOtt der himmlische Vater hette die Schopffung, als ein feiner groffen Majestat unanständliches Werch dem Sohn als einem geringern anbefohlen/der Sohn aber hatte in Aufühung derfelben/ den heil. Beift als einen Diener auch etwas zu entrichten / be-Solches unfrafftig zu machen / antworte auf vorgegebene Frage: Nein / feis Wil aber ordentlich damit verfahren/ weil mehr Fragen hieraus entstehen. Und fage: Daß GOtt der DErrin der Schöpffung feine Bulfe weder von Engeln/noch Menschen / noch irgend einer Creatur gehabt/ erhellet zur Gnuge daraus : i. Weil die Schöpffung ist ein Wercf der Allinacht/ die kan niemand zufommen denn GOtt allein. Dieher gehöret der Spruch Jes. 44, 24. in vorberegter Frage angeführet/ und Hiob 9, 8. Er breitet den himmel aus allein. it. Pfal. 134, 3. Jes. 45, 6. Jerem. 10, 11. Malach. 2, 10. Actor. 4, 24. 1. Cor. 8, 6. Hebr. 3, 4. Und da & Ott ju Abraham fprach : Gen. 17, 1. Sch bin der Allmächtige GOtt. Wie dann in die 80. unterschiedliche mahl GOtt der Berrin der D. Schrifft/ Allmachtig genandt wird. Welches dann feine groffe Wercke fattfahm bezeus gen. 2. Weildie Schrift in Beschreibung der Schöpffung feines Gehülfen gedencket/ fondern vielmehr alles andere Wefen davon ausschleust, und Gott allein zuschreibet. 3. Weil feine Creatur auff nichts wircken tan/fondern fo fie etwas ausrichten fol/muß nohts wendig etwas da fenn/daben fie es verrichte. 4. Weil die Menschen und andere Creaturen viel zu ohnmächtig dazu sind/ sie können es in denen kleinesten und allergeringsten Wer. efen dem allweisen Werchmeister nicht nachthun/ was in grofferen ? wie das Tertull. lib. t. adv. Marc. anfuhret und faget: Imitare, si potes, apis ædificia, formicæ stabula, araneæ retia, bombycis famina, &c. Das ift/ mache doch den Bienen ihre Sauferlein einmahl nach/fo du kanft. Mache der Ohmeisen ihre Wohnung nach. Thue denen Spinnen und denen Seidenwürmernihre Werckenach/u. f. w. als wolt er fagen : Esift dir unmöglich ; nicht ein Grafelein kanftu aus eigener Macht herfür bringen. 5. Gobaben die Engel GOtt nicht helften können in der Schöpffung / weil fie selbst von & Ott geschaffen find. Pfalm. 148, 2.5. Coloff. 1, 16.

(3) Simoniani, Gnostici, Achontici &c. asseruerunt, non à DEO, sed ab Angelis Mundum esse conditum, ut opus DEO indignum. Irenæus I.1. c. 20. & 21. Epiphan. August. Saturnini mundum à septem Angelis sasum dicebant, absque DEI Patris consensu. Tertulliano teste de Præscript. Manichei, Marcionite, Cerdoniani duo Principia sibi adversantia, unum bonum, alterum malum, statuerunt, & hæc mundi causam esse deliratunt. Appellita & Priscillianista unum Principium esse dixerunt, Deum bonum, & ab co sastum esse alterum, qvi cùm malignus esset, in sua malignitate mundum secerit. Socimiani Filium DEI mundi creatorem esse negant, esseque illum rerum creatarum causam, non primam, sed secundam tantum, asserunt. Qvorum objectionum Asserunt vid.



vid. apud D. Qvensted. it. Gerhardum Disp. Isagog. 10. c. 3. S. 1. 2.3. & Comment. in Genes. p. 12. & alios.

Die 25. Frag: Warinnb wird der Teuffel/der Gott (0) Dieser Welt

2. Cor. 4, 4. genandt? Antwort.

Durch die Welt wird am angezogenen Ort nicht verstanden das Bebaum Sime mels und der Erden/ fondern die meifte Einwohner der Welt/ welche ungläubig/ gottloß und weltlich gesinnet find. Derselben Gott ist er nicht warhafftig sondern wird er ges nandt/ (weil viel find die Gotter genennet werden/ es fen im Himel oder auff Erden/ 1. Cor. 8,5.) 1. In Abfeben fein/ des bofen Feindes felbst/ und zwar (a) nicht weil er fie geschaffen/ fondern weil er nach Gottes zulaffen fie verführet und von GOtt ihrem Schopffer verleis tet hat. (B) weil er von ihnen pralet/ und sich für einen Berren der Welt ruhmet Matth. 4, 9. Luc. 4, 6. (2) weiler in ihnen wirchet/ oder fein Weref in ihnen hat/ und ihren Ginn verblendet. 2. In Absehen der Menschen so weltlich gesinnet sind, und zwar & weil sie fich von ihm verführen und blenden laffen/ ihn für ihren Gott halten und nennen/ z. ihm Dienen/ und feine Wercke ausrichten/ und alfo unter ihm find: denn ihm opffern die Bos hendiener / ihm dienen die Geighalse/ nach seinem Winck und Willen leben die Truncken. boldten/ Hurer/ Chebrecher/ und dergleichen Unbruchige. Vid. Gerhard. Comm. in Gen. e.z. p. 12. Balduin. in exeges. hujus loci, mihi in 4to p. 167. & nostrates omnes.

(D) Fuerunt ex Patribus, qui negarunt, per DEUM hujus seculi intelligendum esse Diabolum: existimarunt enim, hac interpretatione patrocinium serri Manichæis & Marcionitis, statuentibus, duo Principia coæterna, seu duos Deos, qvorum alter bonus sit, alter malus, ille bonum in mundo, alter malum condiderit. Uti proximè præcedenti qvæft. Quem errorem refutari non posse putarunt, si per Deum hujus seculi h. l'intelligatur Diabolus. Dixerunt ergò verum Deum esse, qvi fideles & obsequentes ex misericordia illuminet, infideles autem & contumaces Evangelii contemtores ex justo judicio excecet. Qvæ qvidem sententia in se vera; nam Deus excecat hominum mentes, quando eis verbum suum aussert, & aliquoties monitos, sed audire nolentes, gratià suà deserit; prout cor Pharaonis indurasse dicitur, it, corpopuli excocare jubet Prophetam, Jes. 6, 10. Cæterum an in hoc loco de ista agatur excecatione quæstio est, id verò negant Nostrates. Qvidam etiam Patrum per usmilent vocum alium sensum eruere allaborarunt. Taceo magni nominis viros, hoc tamen miror, ex Pontificiis candem expositionem retinuisse, magnum Bellarminum lib. 3. de Verbo DEI cap. 2. & Petrum Stevartium in Comm. super h. l. p. 128. cùm illam ipsam vim inferre textui, & apertè contrariari contextuinemo non videat. Confer. Comm. D. Friderici Balduini in h.l. in 4to p. 173.

Die 26. Frag: Kömt dann GOtt dem Vater das Werck der Schöpffung

alleine zu? Antwort.

Co meinen zwar diejeniges fo nur eine Perfohn in dem gottlichen Wefen glaubens als die Juden/ Henden/ Socinianer/und Antitrinitarii; Etliche unter denen Reformirten Lehrern/ als: Bucanus, Altingius, (V) fagen: Es fome GiDit dem Dater furnehmlich gu/ \*ar' shoxiv. Wir aber glauben und bekennen/ daß die Krafft zu Erschaffen/ nicht Gott dem himmlischen Vater allein/ noch fürnehmlich zukomme; sondern/ wie das göttliche 2Besen



Wefen allen dreven Versohnen gemein ift, jedoch daß man unter den Bersohnen nut einis ge Ordnung beobachte, also sen auch die Rraffe zu erschaffen allen dreven Versohnen in der Gottheit gemein. Zumablen es ist ein ausserlich Werck/ von welchen es heißt: Opera divinitatis ad extra funt indivisa. Denn daß der Sohn Gottes fenein Schopffer Sim: mels und der Erden/ beweiset nicht allein flarlich der Evangelift Johanes im 1. cap. feines Evangelii/ v. 1. Im Anfang war das Wort/ (das felbständige wesentliche Wort/ die ewige Weißheit/ welche ist der eingebohrne Sohn vom Vater/) und das Wort war ben GOtt (dem Vater als eine unterschiedene Persohn/ von Ewigkeit her aus seis nem Göttlichen Wefen gezeuget / Pfal. 2, 7. Mich. 5, 2.) und GOtt war das Wort (Dasselbige Wortwar, und bleibet auch in Ewigkeit / der warhafftige &Ott/ 1. Joh. 5, 20. mit dem Vater und heil. Geift eines ungertrenneten gottl. Wefens) baffelbige (Wort) war im Anfang ben GOtt. (und war der Werck-Meister ben ihm Proverb. 8, 30.) Alle Dinge sind durch dasselbige gemacht (durch ihn den eingebohrnen Sohn Gottes/ist alles geschaffen/bas im Simmel und auff Erden ist/ das fichtbahre und unsichte bahre Colost. 1, 16.) und ohn dasselbige ist nichts gemacht/ was gemacht ist. (Und nicht allein ist durch ihn alles geschaffen/ sondern / er tragt auch alle Ding mit seinem frafftigen Wort. Hebr. 1,3. und es bestehet alles in ihm/ Coloss. 17. und er wirchet mit dent Bater/in gleicher gottlicher Rraft Joh. 5, 17.19.) Bie alfo die Weinmarische Bibel das ben aus der liebl. Harmonie des Worts Gottes gloßiret: fondern auch Moses/mit den Worten: und GOtt fprach/welches dann gar offt in der Hiftori von der Schöpffung gebraucht wird/ dergleichen Redens-Art fonft in Erzehlung und Offenbahrung der Bunder Gottes nicht gefunden wird. Darumb dann Moses hie durch das Sprechen GOttes/ den Sohn Gottes/ Die ewige Weißheit mit verstehet. Wie wirs dann von denen Propheten/ wenn einer auff die Gottl. Plutoritat fich beziehende/faget: Die ift das Wort das vom Berren geschacht so spricht der Berziu. d. g. auch in solchem Verstande annehmen. Doch find alle Ding durch das wefentliche Wort gemacht / nicht als durch ein Instrument und (D) Werckjeug / welches der Vater zuerst bereitet und hernach Durch daffelbige alle Ding gemacht und geschaffen hette/ wie Arius lafterte/ nein/ der hims lische Vater hat durch das Wort im beil. Beift alles erschaffen in Ginigfeit des Wefens, Willens/ Krafft und Macht. Es find nicht allein Alle Ding durch ihn den Sohn Botteel fondern auch gut ihm zu feinem Dienft und Ehren gefchaffen. Coloff. i, 16. nicht allein ift er das 21/der Unfang und Urfprung aller Dinge/ fondern auch das Dund Ende. Apoc. 1, 8. Belche Chre feinem eigentlich also genandtem Instrument/ sondern allein dem mahren GOtt gutommt. Daß auch der heil. Geift fen ein Schopffer himmels und der Erden/ ist aus Mosis Worten deutlich gnug abzunehmen/ wann er bezeuget v. z. Genel. daß der Beift Bottes auff dem Baffer geschwebet habe; daben der heil. Bafilius Magnus Erflarunge Beife hingu fetet : Bie eine Bruthenne/ (oder ein Bogelein/) fo mit ihrer naturlichen Warme ihre Jungen ausbrutet, und ihnen gleich sam das Leben gibt. Dergleichen Urt zu reden auch Diob führet/c. 33, 4. der Beist Gottes hat mich gemacht/und der Odem des Allmachtigen hat mir das Leben gegeben. Sieher zeucht auch der Derz D. Hafenrefferus in Loc. Theol. Das dictum Hiob. 26, 13. Spiritus ejus ornavit coelos, & parat





& parat manu sua serpentem directum. Qvod in Germ. de vento explicatur. Und Psal 104, 30. ftehet : Du laffest aus deinen Ddem/ fo werden fie geschaffen. Daß also alle dren Dersohnen in der Gottheit ben diesem Werck gleichsahm geschäfftig und bemubet fenn. GOtt der Bater als der Brunn und Unfanger/ GOtt der Sohn als die Weiheit/ (4) durch welche er schuff; Gott der heil. Geist als die Krafft/ durch welche er es volls führete/ oder wie Herbergerus aus dem Bafilio anführet: BOtt der Bater als der Un. geber; GOtt der Sohn als der Werckmeister; (p) GOtt der heil. Beist als der Außpolierer. Darumb der 33. Pfalm, v. 6. aller drenen Perfohnen gedencket: ber Simmelist durche Wort des HErren durch den eingebohrnen Gohn des ewigen Bas ters Ephes. 3, 9. gemacht/und alle sein Heer Sonnes Mond, Sterne etc. durch den Beift seines Mundes. Durch den heil. Beift/ welcher von Ewigfeither vom Bas ter und Gohn ausgehet Joh. 15, 26. gleich wie der Beift oder Ddem aus des Menschen Munde gehet/ Joh. 20, 22. 23. Und Mofes meldet/ daß alle dren Persohnen von der Scho: pfung gleichsam gerahtschlaget haben/Gen.1.26. (7) GOtt der Vater sprach zum Sohn und zum heil. Beift : Laffet und Menschen machen. Daber der heil. Augustinus ferm. 129. de temp. einen folchen Auße Epruch machet: Creaffe Patrem omnia per Filium & Spiritum Sanctum, fi qvis non dixerit, anathema fit, Das ift/ Go jemand nicht faget und glauz. bet/ daß der Dater alles durch den Sohn und heil. Geift geschaffen habe/ der sen verflucht Man fol aber nach dem Unterscheid der dren Persohnen in dem Wercf der Schöpffung auch nicht all zu genau und curieus forschen und fragen/ vermahnet Gerhardus Comm. in Genel. 1. p. 13. fondern zu frieden fenn mit der Offenbahrung die une Gott felbst davon gegeben und gegonnet hat : Rom 11,36. Von Ihm & Ott dem Vater und durch Ihn Gott dem Sohn, und in Ihm Gott dem heil. Geift find alle Ding/ift alles erschafs fen, und wird noch alles erhalten. 35M dem einigen GDtt im Befen und in drepen Perfohnen sen Ehre in Ewigkeit/Er werde von Engeln und Menschen in alle Ewige feit geehret und angebetet / UMEN.

(V) Bucanus Loc. 5. p. 37. Instit. Theol. Altingius Loc. Didact. p. 79. cui opponitur Gomarus Synt. Leid. disp. 8. th. 12. seqv. & Franciscus Burmannus in c. 1. Gen.

Patris in creatione appellavit, studio & ardore tantum e processar Patris & Filii religiosè propugnandi id fecit, ordinemqvè solum agendi indicare voluit, minimè verò subjectionem quandam vel inserioritatem stabilire attentavit. Distingvunt ergò Recentiones Theologi inter Instrumentum separatum quale est malleus & ensis; & inter instrumentum conjunctum sive essentiale sive integrale, sermone sigurato, quomodo pes & manus hominis instrumenta sunt, uti etiam Spiritus S. dicitur Digitus DEI, qvi propterea non desinit esse causa principalis. Hoc, non illo modo illos voce Instrumenti usos suisse afferunt. Malunt tamen phrasin istam excusare, qvàm imitari. Vid. D. Qvensi L. de Creat. p. 425. A. NB. Inter locutiones accuratas, anuelogica ejusmodi quorundam Veterum Orthodoxia notoria fraudi esse non debent. Usem in obj. Algadures 2. p. 424.

(Y) Gle-



(Y) Clemens Alexandrinus l. 1. Pædag. c. 2. δ δε άραθος παιδαγωρός, ή σοφία, ό λόγω τε πατερέ, ό δημικερήσας τον ανθεωπον, όλε κήδεται τε πλάσματω

i. c. Bonus autem Pædagogus, qvi est Sapientia, qvi Verbum Patris, qvi fabricatus est hominem, universi figmenti curam gerit.

(P) Justinus Martyr, epist. ad Diognetum p. 385. DEUM, ait, ad homines missise non Angelum aliquem 'Aλλ' αντον τον τοχνίτην κ, δημικερον τόλων, i. e. Sed ipsum opisi-

cem & creatorem omnium.

(7) Irenaus 1.4. advers. hæres. c. 37. Adest ei semper Verbum & Sapientia Filius, & Spiritus, per quos & in quibus omnia liberè & spontè secit, ad quos & loquitur, dicens, Faciamus hominem adimaginem & similitudinem nostram.

Die 27. Frag: Sind die dren Personen der Gottheit in der Schöpffung untereinander als Gehülffen anzusehen/ und also dren Schöpffer

Himmels und der Erden? Antwort.

Nein. Denn die Schöpflung ist nur ein Werck/ und rühret also auch nur von einem her/ nehmlich dem einigen GOtt und Schöpfler Himmels und der Erden. Ich kan das Werck nicht theilen/ noch eintheilen/ daß eine Persohn dis/ die andere ein anders erschaffen und also eine der andern geholffen hette. Mit nichten. Denn die Schöpflung ist nicht eine Eigenschafft der Persohn/ sondern des göttl. unzertrennlichen Wesens. Wie nun die göttl. Natur oder das (V) göttliche Wesen eins ist in dreuen Persohnen also ist auch die Krafft zu erschaffen eins in dreuen Persohnen/ und zwar gleich und allen gemein. Daß ich sagen kan/ nach Nedens Alrt des Symboli oder Glaubens Bekäntnisses des heil. Athanasii: Gleich wie der Vater ist Gott/ der Sohn ist Gott/der heilige Geist ist Gott; und sind doch nicht dren Götter/ fondern es ist ein GOTE: also auch der Vater ist Schöpfler/ der Sohn ist Schöpfler; und sind doch nicht dren Schöpfler/ der heilige Geisssisch und der Erden.

(U) Apud Calvinianos usitatum fuit tres Personas Deitatis, causas socias Creationis appellare, ut videre est, apud Goclenium, Keckermannum, Bucanum, Polanum, Piscatorem, Chamierum & alios. Sed Nostrates negant, argumentis desumtis: ab essentiæ & potentiæ unitate, à negatà causalitatis diversitate, à negata Partialitate & particularitate influxus. it. à receptà Reg. Opera Divinitatis ad extra sunt indivisa, it: ab Autoritate: Id quodagit, est una Tribus Personis communis Deitas; inqvit, Nazianzenus Orat. 2. de Theol. ut ergo una divina essentia, unaquè potentia, ita quoque una est creatrix virtus, una creandi actio, tribus hisce personis ex æqvo communis, & per conseqvens unus tantùm creator. Ubi autem unicus tantum creator, ibi non possunt distinctæ creationis caulæ constitui. Vid. D. Qvenst. in Syst. & Gerbardus Comm. in Genes. p. 12. & Isagog. Disp. de Creat. Sic & D. Thomas Aquinas Comp. Theol. part. 1. qvæst. 45. Artic. 6. Concl. 1. Creare non est proprium alicujus personæ, sed commune toti Trinitati. 1. Dionys. c. 2. de div.nom. Communia totius Trinitatis, sunt omnia creabilia. 2. Creare convenit DEO ratione sui esse, quia effectus creationis, quod est esse, reducendus est in esse DEI, ut in principium. Sed hoc esse, que est essentia, est commune tots Trinitati. Ergd.

Die





Die 28. Frag: Warumb wird das Werck der Schöpffung in dem Apoftolischen Symbolo oder 1. Glaubens-Artickel/GOtt dem Vater zugeschrieben ? Antwort.

Dieses geschiehet nicht exclusive, das ist/also/daß der Sohn und der heil. Geist solten davon außgeschlossen senn denn die sind eben derselbige Schöpsser/sondern (a) 1. wegen der Ordnung/weil der Vater ist die erste Persohn/ und wie die Viten redeten: Der Brunn und Ansang der ewigen Gottheit/darum wird ihm auch das erste Werck und Ansang ale ler Dinge bengeleget. 2. Wegen der sonderbahren Urt und Weise zu wircken/GOttder Vater wircket von ihm selbst/der Sohn und der heil Geist wircken mit und vom Vater. Weil nun solche Wirckungs. Art zu erst und am meisten durch die Schöpssung uns Menschen ist fund geworden/so wird sie darumb dem Vater zugeschrieben. 3. Weil dem Vaster bengeleget wird die Macht/potentia, selbige aber hat am meisten hersur geleuchtet in der Schöpssung. 4. Weil der Vater sich sonderbahrlich in der Schöpssung geoffenbahret bezeiget und zu erkennen gegeben hat. 5. Auss daß in der Christlichen Kirchen ein euss serlicher Unterscheid seyn möchte/dadurch der Vater vom Sohn und heiligen Geist Une troschieden würde.

(1) Vid.D. Qvensted.in Syst. Burmannus in Gen. & Praxis Catechismi Wilhelmi Alardi p. 389.
390.D. Gerhardus tribus hoc verbis comprehendit; dicit enim Patri tribui in Symb. Apost.
peculiariter opp creationis, 1. myalos qvia Pater est sons & principium, non qvidem temporale, sed originale Divinitatis. 2. oikovopukus, qvia Pater in creatione se maxime manifestavit. 3. Marelusis ut in operibus ad extra discrimen personarum Trinitatis exflaret. Disp. Isagog. X. c. 3. 8. 8. Comm. in Gen. p. 12.

Die 29. Frag: Hat GOttder HErralles zugleich auffeinmahl und in einem Augenblickerschaffen ? Antwort.

Das hette Er gar leicht thun konnen/ wann er gewolt/ allein weil er ift ein GOtt der Ordnung/ und mil/ taf überall alles ordentlich foll zugehen/fo hat er nicht in einem Augens blick/(2) noch an einem Tage (B) Himmel und Erden und alles was drinnen ift erschaffen! sondern in sechs gewissen unterschiedlichen Tagen dieses alles ordentlich herfür bringenizus bereiten/unterscheiden und außzieren wollen. Nach den außdrücklichen klaren Worten Mosis im 2. Buch 20/11. In 6. Tagen hat der HEr: Himmel und Erden gemacht/und das Meer/und alles was drinnen ist/ und ruhete am sieben-Den Tage. Wenn man dieses recht ben fich überleget / fo kan man fich nicht gnug verwundern über die Berlichkeit, Weißheit und Freundlichkeit des Allmächtigen groffen Gottes/ indem er fich fo tief herab laffet/ ein Wercf nach dem andern ordentlich formiret/ überleget/feket/ordnet/aufzieret/etliche Tage darauffzubringet fund fich in feinen eigenen Runftwercken gleich sam vergräbet und einspannet! gleich einem tieffgelahrten Mannider ein fluges Werck zu ersinnen und herfür zu geben entschlossen / sich in seinem Studier. Stublein verschleust/ und in den Buchern gleich sahm vergrabet. Doer gleich einem fursichtigen Feldmesser/der alles genau übermisset/ und nicht einen Winckel noch Fueß vorben gehet. Oder wie ein erfahrner Gartner der einen neuen Garten mit zierlichen Quartiren und raren Runft-Betten anlegen will alles glatt machet übermiffet / abcircfelt und abs flicht. Der sonst ein Runftler der ein rares Uhrzusammen seten will vielerlen verfertigte



Maders

Rader und Inftrumentlein groß und flein bor fich liegen bat/und betrachtet wo er ein jea: liches hin ordnen und fegen wolle. Alfo hat der groffe unergrundliche & Dtt / nach feiner unerschöpflichen Weißheit und unermeßlichen Rraft und Macht, alle feine Werche und Beichopffe gleich fam wol übergeleget, frafftig berfür gebracht/berlich außgezieret/meifter. lich unterschieden/ nach gebuhrender Maaß/ Zahl und Gewicht weißlich abgewogen Sap. 11, 21. in fürtreffliche Ordnung gebracht/ jedes an feine Ctelle hochverwunderlich bingefes Bet/ ihm feine Berrichtungen jugeordnet/ feine Rrafft dazu mitgetheilet/ und es alles fo thufflich jufammen gefasiet/ daß es gedieen ift zueiner groffen runden Rugel/ Darin eines Das andere, gleich wie in einem tunfflichen Uhrwerch, ein Rad das andere, treibet und res gieret. Ich mag wol fagen/daß dis fürtreffliche groffe Rund gleich fer einem groffen und Dicken Buche/ welches aus viclen Wortern/ Syllaben und Buchstaben bestehet / also ift in dem ungeheuren groffen und doch allerschönften Welt-Buche eine jede Creatur Gottes gleich sahm ein lebendiger Buchftab/ den GDEE mit feinem Binger gefchrieben/ der uns Bunder über Bunder zeiget/ und Gottes berlichfeit zu lefen vorstellet. heil. Basilim saget: Creaturas esse quasdam literas, per quas maximam DEI creatoris circa omnia providentiam & sapientiam legimus, daß die Ereaturen und Beichopfie Bottes fenn folche Buchftaben / vermittelft welchen wir Gottes des Schopfiers groffeste Beigheit un getreueste Vorsorge vor alle Dinge lesen tonnen. Belchem bepftimmet der Lehrer Clemens Alexandrinus und spricht: Tota universitas nihil aliud est, qu'am grande quoddam volumen, in quo non mortuis, sed vivis literis notitia DEl inscripta, & folia ejus sunt tria, Cœlum, Terra & Marc das ift/das ganke allgemeine Wefen der Welt/ift nichte anders als ein groß fes Buch in welchem nicht mit todten, fondern mit lebendigen Buchftaben die Erfantniß Gottes geschrieben ift und hatz. Blatter/den himmel die Erde und Das Meer. Der heiß. Augustinus und fromme Bernhardus führen dergleichen Reden. Go ift befandt mas der fromme Einstedler Antonius dem Philosopho geantwortet/der ihn gefraget/ wounit er feine Zeit jubrachte in der Buften. Der guldene Mund Chryfostomus hat gefagt : In Diesem Buch fan jederman lefen. Go sen nun einer wo er wolle, in Ifland oder Javan; Er fen wer er wolle ein Schtha oder Eurcke/ein Indianer oder Capptier/ein Schwarker oder Verser/ein Ruffe oder Zartar / Belahrt ober Ungelahrt / Mann oder Weib / Bert Der Knecht/ ja der einfältigste Bauer der sein lebtage feinen Buchfiab gesehen noch erlers net hat/ kan in diesem Buch eben so wol und fertig lesen/ ale ein gelehrter Doctor; der Arme so wol als der Reiche/der Rleine so wol als der Groffe; Denn das Buch kan ein jeder umbfonst haben, teiner darff es kauffen, ein jeder kan es allezeit ben sich haben und darff es nicht tragen. Ein jeder verstehet die Sprache in diesem Buch denn fieist allen von Nas tur bekandt. Darff sich also keiner entschuldigen daß ihm von der Erkandniß Gottes nichte gesaget sep; die Buch hat ihm der allweise Schopfler auffgeschlagen und vor die Aus gen gelegt/ warumb hat er nicht darin gelesen : Wodurch find die Denden zu ihrer groffen Wiffenschafft gelanget/als daß fie in diesem Buche fleißig gelesen? Anaxagoras ein Dende ward gefraget wozu er gebohren/ und antwortete: Daß er den Himmely Sonne/ Mond und Sterne anschauen und betrachten folte. Der alte Hermes den man wegen feiner groffen Beifiheit Teilmegiltum nandte/ hatte fo fleißig in diefem Buch gefludiret/ daß et Die fürtreffliche Lection, darin zuweilen wol ein Christ stamtet / fertig hersagen kundte: DEru folich dich beschauen in den Dingen die droben find oder in den Dingen fo hie nies Den



den auf Erden sind, du hast alles erschaffen/tmd die Creatur ist nichts anders / als bein Esbenbild. Eine kluge Rede eines Heyden / der die Bibel nicht gelesen hatte! So sage ich weiter/daß die Kunst. Wercke Gottes so er ordentlich nach einander geschaffen und sormis ret hat/nicht allein ein Buch/sondern auch die Schule selbst und eine Kirche seyn konnen/als aus welcher eine jede Creatur uns zurusset. O homo nosee DEUM, me jam ductore, parentem.

Daß GOtt dein DEr: und Schöpffer sen!
Ein jeder gebe ein liebliches Echo zurück: Syr. 18, z. 3- der DErzist allein gerecht / niemand kan seine Wercke aussprechen. Wer kan seine grosse Wunder begreissen? wer kan seine grosse Macht messen? c. 42,23. Wie lieblich sind alle seine Werck wiewol man kaum ein Füncklein davon erkennen kan. c. 43,36. Wir sehen seiner Werck das wenigste denn viel grössere sind uns noch verborgen. v. 31. segg. Der DErzist unaussprechlich groß/und seis ne Macht ist wunderbahrlich. Lobet und preiset den DErren/ so hoch ihr vermögt / er ist doch noch höher. Preiset ihn aus allen Krässen und lasset nicht abe/noch werdet ihrs nicht erreichen. DErz/ wie sind deine Wercke so groß und viel/ du hast sie alle weißlich geordnet/ und die Erde ist voll deiner Güte! Dabe danck / habe danck mein Vater und getreuer Schöpsser! daß du alle deine fürtressliche Wercke/ ohn Urbeit und Mühe/ bloß durch dein heil. Wort so wunderbarlich geschaffen/ so weißlich geordnet/ und so herlich ausgezieret hast/ und verzeihe mir/ daß ich dein so hohes und unbezreissliches Werck und Wesen mit so

geringen und einfaltigen Dingen und Beginnen verglichen habe!

(a) Opinio illa, qvod omnia uno momento, seu uno instanti sint condita, prout rationi videtur congrua, sed scripturæ Mosaicæ contraria, 1. à Rabbinis excogitata, 2. à Philone & Jamblicho defensa 3. à Patribus quibusdam, vid. Origine, Athanasio, Augustino, Procopio &c. approbata, 4. à Cajetano & Melchiore Cano incrustata g. à Nicolao Abrahamo, Jesuita Mussipontano in Pharo V. T. noviter propugnata, novisque paradoxis locupletata; refellitur à Theologis nostratibus, argumentis deductis (1.) ex historia creationis Gen. r. (2.) ex Sabbati Sanctificatione, Gen. 2, 3. Exod. 13, 6. c. 20. 11. (3.) ex ratione : Si omnia simul essent sacta, danda esset ratio aliqua ordinis narrationis illius Mosaica. enim observat Moses intradenda sex dierum distinctione ordinem natura, aut ordinem dignitatis, aut ordinem cognitionis, aut ordinem temporis. Non ordinem natura, quem creaturæinter se habent, sie enim debuisset prius sirmamenti, deinde astrorum, tum luminis creationem enarrare, & tum demum ad plantas & stirpes, aliaqve mixta enarranda accedere. Non ordinem dignitatis rerum conditarum, sic hominis creatio præcederet, quæ demum feqvitur ultimo loco. Nec ordinem cognitionis, five DEUM five hominem respicias. Relinqvitur ergò, quod secutus Moses sit ordinera temporis, quo res alia printe aliæ posteriùs sunt conditæ. Vid. Chemnitius in L. L. Theol. Gerhardus Disp. Isag. D. Affelmannus in Syntagm. part 1. Difp. 14. Brochm. Calovius, Phil. Hinr. Friedlieb in Florileg. Theol. p. 710. Varenius, Hafenrefferus, &c.

Distingvune præterea Theologi inter potentiam divinam, qvæ ut infinita est, ita universum mundum in momento creare potuisset, & inter astum secundum, seu estectum divinæ potentiæ, qvi cum à liberà DEI voluntate, sapientià & bonitate dependeat, inde etiam, non ab omnipotentià dijudicandus & metiendus est, adeoqvè successiva illa productio rerum non adscribenda est desecui divinæ potentiæ, sed DEI voluntati & sapientiæ, necinsimuat qvandam virium diminutionem, sed ordinis commendationem. Vid. Qvens. Syst. Theol.



Sed objicitur dictum Syracida c. 18, 1. ò Cor es niv aiwra exlor no nair a xorr, Qvi vivit in seculum creavit omnia simul, Ar. Mont. vertit: communiter. Der da ewig lebet hat alles zugleich erschaffen.

Et respondetur: 1. Esse librum Apacryphum. 2. Vocem xoir non exponendam esse simul, sed communiter, pariter, communi lege, junctim &c. adeoqve non notare identitatem temporis, sed conditionis communicatem, nec accipienda esse xeovixus sed our ayu y xus. 3. Si vel maxime vox simul toret retinenda, esse aut Collectivum Temporis, & sic denotare unum illud hexaemeron, intra qvod res universæ conditæ sint : aut Collectivum specierum, omnia videlicet que condita funt, à DEO creatore omnium condita esse: Aut etiam ratione matricis sue ita dici, qvod in chao illo primavo omnia simul condita. 4. Distingvendo inter operum DEI with oggiv, universitatem & conditionis paritatem, quomodo omnes in universum creatura, nulla excepta à DEO sint condita Joh. 1, 3. & inter ou y au ejan simultatem temporis, sive creationem momentaneam, quæ sine omni temporis sucessione facta sit. Non de hac, sed illa accipienda esse verba Ecclesiastici. 5. Hottingerus in histor. Creat. c. 1. dicit esse fallaciam compositionis & divisionis. Vocem enim simul vel communiter, non pertinere ad creavit, sed ad omnia q. d. DEUS ita omnia creavit simul, ut postea nihil amplius creatum sit, & à creatione illa excipi nihil possit. Vid. Hafenresserus, Gerhard. Quensted. Luth. vertit: der da aber ewig lebet / alles was der machet das ist vollkommen.

(B) Qvi Creationis opus uno die peradum esse sentiunt, prose adducunt socum Gen. 2, 4.

אלרה חלרור השטים והארץ בהבראם ביום עשות יהוה אלהים

אלרה חלרור השטים והארץ בהבראם ביום עשות יהוה אלהים

DEUS terram & cœlum. Sed respondetur ad hoc didum: 1. Distingv. inter diem 1. determinatum & à secundo & tertio distinctum. 2. Inter diem synecdochicè sumtum pro tempore ut Jes. 13, 22. Jer. 50, 31. ita Luth. vertens: Also ist Himmel und Erden worden/ da sie geschaften sind/ 311 der Zeit/da & Ott der Herz Erden und Himmel machte. 3. Inter diem usurpatum collective pro diebus, sie per Dr intelligitur totus creationis status, atque adeò illud ¿Zannegor, vel certè postremum qvatriduum, qvod

fuit בי עשות וג fumtum distributive.

Die 30. Frag: Sind die 6. Tage in welchen GOtt der Herr das Werck der Schöpfe fung verrichtet hat auch allegorice oder emblematice, verblumter weise/ nach eis ner verborgenen Redens. Art, oder sind sie eigentlich wie die Wort lauten/ zu

versiehen? Antwort.

Es sind vormable Leute von nicht geringem Ansehen der Meinung gewesen/daß in Mose lauter Raskel und verborgene Dinge zu sinden/ und also diese s. Tage angenommen nur für einem Tag/ in welchem alle Dinge geschaffen seyn/ der werde nur als sechsfältig vorgestellet/ wegen der verschiedenen Art Geschöpstel/ un nach dem es die Engel begreissen konnen. So gar daß es der weise Philo sür eine bäurische Einfalt ausgeruffen/ wenn man glauben wolte daß s. ganker Tage weren drauss gangen l.1. allegor. p. 27. welchem Bodinus zustimmet/auch der heil. Augustinus/ wiewol dieser noch im Zweissel siehet/und andere. Aber was wil man sich kehren an weiser Leute Sinn. brüten und Deutelepen/ da man das flare Wort Sottes vor sich hat. Unser Glaube ist nicht gegründet auss Menschen/ sondern auss dem heil. Wort Sottes vor sich bat. Unser sien/insonderheit da wir den eigentlichen vom beiligen Seist intendirten Wort. Verstand Sonnen. Flar anmers den können/ als hie ist. Darümb gläuben wir nach Gottes Wort/ daß die s. Tage also müssen eigentlich ansenommen werden/ und zwar nicht Grönländische / noch andere Tage / sondern solche als in dem Kande da Moses die geschäuchlich gewesen.



