

Dieses Werk wurde Ihnen durch die Universitätsbibliothek Rostock zum Download bereitgestellt.

Für Fragen und Hinweise wenden Sie sich bitte an: digibib.ub@uni-rostock.de

Justus Christoph Schomer Daniel Slafius

#### Theologiae Moralis Disputatio Quinta De Iustitia Universali

Rostochii: Wepplingius, 1690

http://purl.uni-rostock.de/rosdok/ppn733620507

PUBLIC

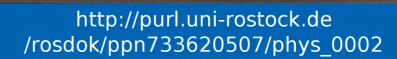
Druck Freier 8 Zugang

RU theol. 22.März 1690 Schomerus, Just. Christ.









THEOLOGIÆ MORALIS
DISPUTATIO QUINTA

DE

# JUSTITIA UNI-VERSALI,

In inclytâ ad Varnum Academiâ
Consensu Ven. Facult. Theologicæ

PRÆSIDE

## JUSTO CHRISTOPHO-RO SCHOMERO, SS, Th. D. & P. P. Consistoria Assessore,

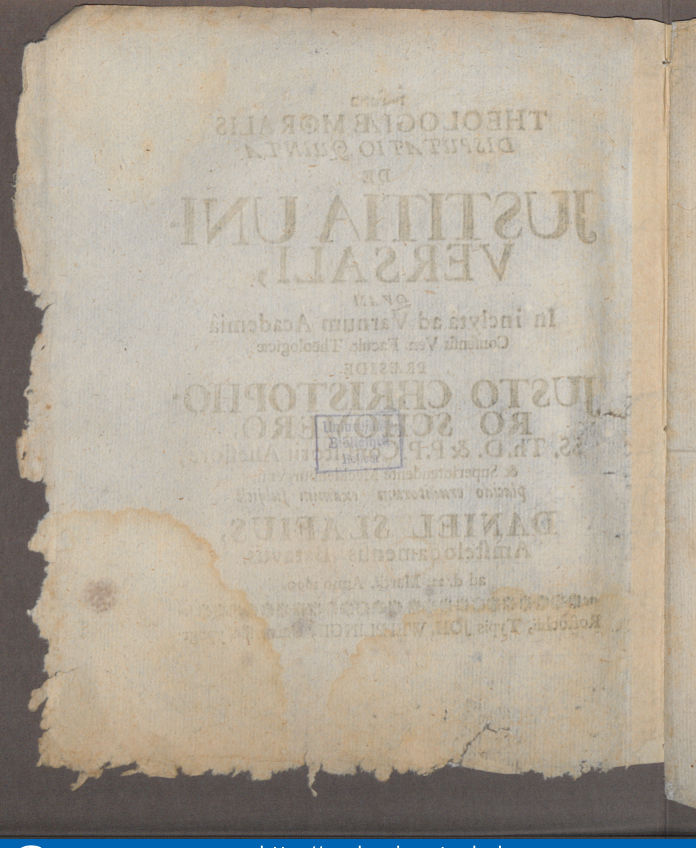
& Superintendente Mecklenburgensi, placido eruditorum examini subjicit

### DANIEL SLAFIUS, Amstelodamensis Batavus.

ad d. 22. Martii. 'Anno 1690.

Roftochii, Typis JOH. WEPPLINGII, Univers. Typogr.



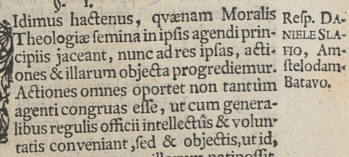




http://purl.uni-rostock.de /rosdok/ppn733620507/phys\_0004

**DFG** 

JUSTITIA UNIVERSALI.



qvod circa illa fit aut tentatur, natura illorum patipossit. Per objecta intelligimus & illa circa quæ aliqvis finis intenditur, & media ad obtinendu finem assumta, per actiones, & intentionem medii, & operationem, quæ ad finem tendit. Reqviritur igitur præter finis & mediorum harmoniam, qvâ hæc illi subordinantur, utillum promoveant, non impediant, etiam harmonia tam intentionis quam operatio. nis cum ipso tam medio quam fine objectivo, ne quaactio circa objectum suscipiatur, aut objectum ad aliqvam actionem moveatur, qvæ eidem repugnet. Pugnare autem aliqvid potest dupliciter, vel ob adversas rei qualitates, secundum 'quas ad eum effectum, qui intenditur, idonea non est, quæ physica pugna est, vel ob adversam animi ipsius nostri æstimationem, quâ objectum cum agente comparatur, quæ est pugna moralis, & unicehîc attenditur. Actio enim est motus ejusmodi, qvo nexus aliqvis agentis & objecti fit, ideoq; qvà est actio, objecto proprie, non ut illud physice, idest, in se & absoluto quodam conceptu consideratur, sed ut sehased in sewers fectioned as \$1.0 State in restriction bet ad agentem, convenit vel repugnat. Atq; ita oportet omnem actionem omnemg, voluntatis inclinationem talem
esse, qvalem objecti ad agentem respectus vel requirit vel saltim pati potest. Qvippe ut recta ratio pariter ac natura
ipsa rerum non nisi conformem sibi veritatem admittit,
ita sana voluntas non est, quæ confusis & contradictoriis conceptibus mentem implicat. Qvod ut plenius
intelligatur, paucis absoluti & relativi conceptus disse-

rentiam ex elementis logicis repetemus.

6. 2. Enimvero conceptus alii ita comparati funt, ut per se senium absolvant & cogitationem sistant, etsi nullus alius conceptus se menti ingerat, & illi dicuntur absoluti, ut v. g. cum de circulo cogito, non est necesseut de partibus vel proprietatibus ejus simul cogitem, neq; ut de aliqua re alia, quæ præter circulum existit: alii verò ita comparati funt, ut non possint sine concurrente alio conceptu intelligi, v. g. cum totum nomino, non poslum qvin & de partibus cogitem, cum causam, etiam caulati notio animo subjicitur necessario, & hi vocantur retati & alter alterius correlatu. Qvi & ipfitamen non in una differentia funt. Scholastici distinguunt relationes reales & rationis, fecundum effe & fecundum dici, prædicamentales & transcendentales, in quorum tamen terminorum explicatione non ubiq; certus confensus est. Nos misfis illorum disputationibus planiorem viam sequemur, cui terminos illos qvodamodo accomodabimus. Nempe conceptus relativi alii tantum dicunt, qvalis res sit sibiipfi, ut conceptus totius & partium, qvorum nexus dicetur nobis relatio rationis, alii tantum qualis res fit alteri, ut v. g. conceptus caufæ & caufati, domini & fervi, præceptoris & discipuli, qvorum relationem vocabitnus realem secundum esse, alii & qvalis ressit ipsi sibi & qualis

qualis alteri, exprimunt, ut scientia & scientem respicit & scibile, quorum relationem appellare liceat realem secundum dici.Relationes partium ad partes ejusdem rei, ut materiæ ad formam, capitis ad corpus, analogice ad secundam classem referimus, si partes realiter ita separabiles sunt, ut seorsim existere possint, ad prima verò, si separari ita nequeant. Qvi secudum esse relati appellantur, in arctissimo sensuita appellantur, quia illoru tota notio in illo diversarum reru ad se invicem respectuabsolvitur, ut qu'am longissime ab absolutis absint. Sunt autem relativi hi conceptûs qvæ. dam mentis compositiones ex consideratione singularum rerum or tæ, & peculiarem ipsis æstimationem adjicientes, & qvia à nobis ipsis oriuntur, evidentiores sunt omnibus conceptibus absolutis, ac apertioribus consequentiis patent. Qvid enim cuiq; conceptui includatur, aut inde excludatur, evidentius patet de illis, qvos ipfi nostrâ industria totos formavimus, qvam de iis,qvi sola sensuum experientia excitantur. Unde adeò argumenta topica, quæabillatione relationum desumta sunt, non probabilem tantum, ut multis persvasum est, sed certifsimam scientiam gignunt, omni aliâ demonstratione, quæ juxta methodum posteriorum analyticorum in phy ficis exemplis quæritur, longe majorem.

6. 3. Relationes reales secundum esse, quas solas hic considerare sufficit, fundantur vel in quibusdam motibus, id est, actionibus aut passionibus præviis, vel in sixà & permanente rei naturà, conditione aut qualitatibo, quæ fundamenta conceptibus terminorum relativorum non minus quàmipsa correlata includuntur. Et oportet ubiq; aliqua relationi causam esse, quà vera rei ad alteram æstimatio à falsà distinguatur, imò ne falsa quidem esse vel fingi sine manifestà absurditate & contradictione potest,



nisi & causailli seu fundamentum esse fingatur. v.g. herum cogitat, non tantum servum ei esse cogitat. sed & aliquid five factum esse, sive etiamnum existere, quoille respectus herilitatis & servitutis nitatur. Itaq; ut cognitio rem sequitur, ita segvitur relatio suum fundamentum, ut cum illo vel posito vel sublato stabiliatur & corruat, neg; fine illo vel pofito vel fublato poni vel tolli possit. Distinguitur etiam quæq; relatio informalem & fundamentalem, ubi formalis vocatur, ut in mente æftimantis est, fundamentalis, ut in re, nec revera aliud quid est quam ipfum relationis fundamentum à relatione formali denominatum. Fundamentum hocin utrog; correlatorum hærere necesse est, alioquin non possent æstimatione conjungi, at idem ut fit utrobiq; , necesse non est, dummodo æstimatione conveniant, id est, ut in eodem exemplo maneamus, oportet non tantum in hero caufam esse herilitatis, sed & in servo servitutis, qvanqvam alia fervialia heri conditio est, attamen ut ad mutuum nexum tendant, qvo hic illi subjiciatur. Negs uno semper sundamento nititur relatio, sed sæpe pluribus sive æqvaliter five inæqualiter, itaut & ab altero mediate, ab altero immediate dependere possit, sicut v. g. relatio patris & filii familias in jure Romano partim naturali partim civili lege nititur.

fubjectorum inter se exprimunt, aliæ comparationem subjectorum inter se exprimunt, aliæ dependentiam. Comparationis relationes sunt, quibus alterum alteriæqvale vel inæquale, simile vel dissimile, prius vel posterius loco aut tempore esse dicitur, in quibus quæ æqualia, similia, simultanea sunt, equiparantie, quæ inæqualia, dissimilia, successiva sibi sunt, disquiparantie relationes appellantur: dependentie verò relationes vel sunt subordinationis, qualis est inter causam& essectum, imperantem & parentem, signum & si-

gna-





gnatum, &c. vel coordinationis, qualis est inter causas socias seu officii collegas, ad eundem effectum concurrentes; vel oppositionis, qualis est inter oppugnantem & resistentem. Nam & resistendi modus ab oppugnatione pendet & dirigitur. Coordinationes omnes sunt reciprocæ, subordinationes verò & oppugnationes aliæ μονόπ λευροι seu unilateræ, cum alterum causæ vel signi, alterum causati vel signati rationem habet, ab una parte vis sit, ab altera evitatur vel repellitur, aliæ δίω λευροι seu bilateræ, cũ mutua in se causalitate agunt sub jecta, mutuamq; sibi vimintentant. Comparationis relationes inter omnes res versari possunt, dependentiæ verò tantum inter eas, inter quas actionum est commercium, ideoq; omnia dependentiæ relata etiam comparationis relationi sub jecta sunt, sed non contrà.

5. Quælibet harum relationum, fi eam fequi velis, peculiarem requirit in correlatis actionu moderationem, quâ correlata inter se agant, cum agunt, np. utactiones fianteo modo, quo correlatis conveniunt, & perquem relatio subsistere potest. Namin comparatis sine concesso alterutri excessa nulla est inæqualitas, nec sine servata utrinq; qvalitate eâ, quæ relationis fundamentum est, similitudo, necfine effectu causalitas, aut sine directione imperium vel fignum, nec fine concordibus studiis interse concurrentibus societas, nec sine discordibus oppositio. Sed potius, quò magis vel minus cuiq; excessus tribuitur, eo major vel æqualitas est vel inæqualitas, quò plus in altero efficitur, eò major ejus est causalitas vel directio, quò impenfior vel concordiæ vel discordiæ cura, eò etiam fortius vel coordinatio vel oppositio procedit. Idigitur præstat in homineratio, ut quæ fibi sit adversus quemq; relatio observare, & juxta eam suas vel regere velæstimare saltim actiones possit, estq; hoc officium hominis, ut relationis suæ



naturam atq; harmoniam ubiq; observet, ne individua quævis sive actio sive intentio ejus, &quæinde resultat nova relatio, generali intentioni atq; relationi, quæ ipsi cum objecto intercedit, adversa sit. Quod si relatio & ejus sundamentum simpliciter à nostro pendet arbitrio, ut pro lubitu variari possit, velinessicax vel in horas mutabilis est voluntas, si contra eam quid egerit, v. g. si sinem velis, nec media tamen, si paritatem servare cupias cum eo, cui subinde cedis tamen. At cum relationis immutatio à nobis non pendet, tum verò in physicam repugnantiam incidit, qui relationem illam tollere vult, in moralem, qui

contra illamnon sublatam quid agit.

6. 6. Adstrictio potestatis naturalis ad hanc officii nostri mensuram vocatur obligatio, quâ id qvod per vires animi atq; corporis alias possemus, non posse, aut ad id, unde naturalis alias libertas discedere atq; divagari permittebat, adstricti esse æstimamur, ob ejusmodi aliquam relationem & actionum nostrarum regulam. Neq; tamen obligatio in objectorum tantum ad nos habitudine spectatur, sed & in naturâipsâ voluntatis atq; intellectûs, quæ pariter regulis nos quibusdam adstrictos tenet, ut superioribus capitibus vidimus; & omnestales funt, ut illarum neglectio confusionem & contradictionem in conce. ptibus mentis atq; animi motibus pariat. Ipsa verò illa sive agendi necessitas sive potentia & impotentia moralis, qvæ ad ejusmodi mensurā æstimatur, jus appellatur, & pro triplici hac æstimationis vi in potentiam naturale, vel est praceptivum, quo necessitas agendi infertur, & libertas ad certã speciem actionis adstringitur, vel permissioum, quo libertas agenti relinquitur, vel probibitivum, quo idem à certi generis actione retinetur. Qui permissivi juris nomen agnoscere nolunt, quòdid videatur potentiæ naturali nihil vel addere vel

vel demere, non animadvertunt ad communem hominum phrasin, qua e jus rei mihi jus esse dicitur, qua permittitur, seu quam alteri non licet prohibere. Atq; adeò etsi jus permissivum potentiam agentis non adstringit, ampliat tamen, dum cohibet potentiam alterius intercessoris, qvi poterat actioni meæ obniti. Unde jus aliud activum est seu active obligans, np. potentia moralis, qua qvis habetad exigendum & prohibendum, np. ad prohibendum tum factum quodvis, tum etiam jussionem & prohibitionem alienam, aliud passivum seu passivæ obligationis, np. necessitas & impotentia moralis, qva quis exigenti & prohibenti tenetur.

6. 7. Obligandi principium potest dupliciter confiderari, velut rei & actioni cuiq; internum est, velut externum; utrog; lenfu συνωνύμως & jus & lex appellatur. Internum principium est ipsa ex agentis ad objectum & voluntatis ad intellectum habitudine defluens actionum menfura,qvæ quia ipfirerum,imò ipfius Dei naturæ indispensabiliter inest, naturalis & æternijuris legisveappellatione gaudet. Equidem nolim cum plurimis scholasticorum ad eam devenire mentis abstractionem, ut & in hypothesi nullius existentis Dei aliquod tamen jus certum & æternum fore afferam. Quia enim Deus fons omnis veritatis est, extra quem nullum positivum rerum rationisve principium, autessentia æterna, in scholis ita dicta, velest velesse potest, sequitur, quod quâ hypothesi Deum è mundo luftuleris, eadem & omnem rerum naturam atq; veritatem auferas, ut nullum remaneat ullius propositionis fundamentum. Neg; tamen cum aliis à liber à & indifferente voluntate Dei omne jus suspendimus, qvod pro lubitu mutari possit, & in extruendo forte alio mundo con. trariũ proponi; led quææternæ & imutabilis veritatis esle agnoscimus, ex ipsa Dei essentia æterna & immutabili ut deri-

derivemus necesse est, qua Deus se ipsum negare nequit, II. Tim. II. 13. Nam ut natura Dei nullam contradictionis compossibilitatemfert, conf. II. Cor. I.19. ita neq; contradictionis attentationem in actionibus & motibus voluntatis pati potest, quibus directio intellectus turbatur, aut agentis ad objectum relatio, etiam dum hærere intelligi. tur, pariter evertitur. Est hæc essentialis Dei veritas, unde omnis fluit morum regula, & hincrectitudo Dei & leges ejus vocantur ejus veritas Pf. CXI. 7. CXIX. 30, 86. &c peccatum projectio veritatis Dan. VI. 12. Job. VIII. 44. Sic igitur non malèrem confideravit Grotius I.c.i.de j.b. &p. cum ad ductum Theologorum dixit, non magis effici à Deo posse, ut quod intrinseca ratione malum est, tale non fit, quam ne bis duo fint quatuor. Quanquam enim confusio voluntatis contradictoria appetentis, qualia sunt quæ relationi nostræ & directioni intellectus repugnant, phyfice impossibilis non est, uti est contradictio in ipsa re, v. g. ne geminatio binarii binarium geminet, æq; tamen absurdum & repugnans est perfectissimæ naturæ divinæ, infanam ejusmodi voluntatem probare ac contradictoria efficere, cum voluntas voluntatem probans eidem conformetur.

5. 8. Externum obligandi principium est voluntas imperantis & cogentis, sive ipsius Dei sive aliorum, quibus subsumus. Hoc sensu duplex notio atq; definitio legis daripotest, vel quòd sit voluntas cogentis signo expressa, vel quòd sit signum voluntatis ejus qui cogit: & sic etiam legem naturalem definire possumus, quòd sit signu seu testimonium voluntatis divinæ naturaliter nobis impressum. Rom. II. 15. Nam quod per ipsam Dei naturam immutabile est, id idem etiam vult, nobisq; observandum dedit, ita ut nulla dispensatio contraillud locumhabeat. Quam autem

autem præterea legem libero decreto vel Deus imperat vel homo, arbitrariam, vel recepto hodie vocabulo positivam vocamus, eoq; nomine ab iis, quæ naturalis & intrinsecæ necessitatis sunt, distinguimo. Cujus modipositivæ leges tollunt quidem permissionem, quæ à lege naturali est, dum novam obligationem à novo principio introducunt, non tollunt tamen ipsam vim permissivam juris naturalis, id est, non faciunt, ut id qvod juris naturalis est esse desinat, sed faciunt tantum ne actio nostra exillo solo æstimetur. Qvando verò lex cum interno obligationis principio convenit, & inde repetita est, dicitur eatenus habere vim directivam, quatenus verò à volun-

tate imperantis pendet, habere vim coactivam. S. 9. A jure derivatur justitia, tanquam juris ob. servatio, quæ dupliciter consideratur, vel ut actiones afficit vel ut agentes. Illo respectu est ipsa actionum cum obligandi principio five interno five externo barmonia, seu quod ide est, aqualitas debiti & prastiti; hoc verò respectu considerata est perfectio agendi secundum obligationem istam, atq; adeò eadem fere cum ipsa sanctitate. Unde & hær tanqua Synonyma vocabula conjunguntur Luc. 1. 75. Epb. IV. 24. Rationis tamenfubtilem aliqua differentiam inter utramq; vocem observare licet cum Aristotelicis, virtutem& justitiam non multum absimili modo discernentibus, quod np. sanctitas hominem denominet magis, ut ille absolute & respectusui consideratur, justitia vero magis, utidem respicit alios. Nam sanctus dicitur homo, quatenus nihil ipsi perfectionis deest ad rectum agendi modum, promtamq; recti intellectus observationem in omni motu voluntatis, justus autem quatenus alteri satisfacit, cui obligatus est, five legis latori, quo nomine dicitur obedientia, five illi, qui actionis objectum est. Itaq; si propriam vocis vimcon-

sideres, non videntur justitiæ nomine comprehendi, quæ quis sibi ipsi præstat, & ad internam tantum intellectus & voluntatis harmoniam pertinent, nisi eo solu respectu, quo illa ut actus obedientiæ legi divinæ præstitæ considerantur, vel ut medium, ad id qvod decet alteri præstandum vel utile vel necessarium. Quare veteres Academici justitiam à tribus aliis virtutibus cardinalibus ut quartam distinxerunt, puta à prudentià, quæ intellectûs perfectio est, fortitudine & temperantia, quæ voluntatis robur & perfectio funt, quarum illa fugæ ac aversionis, hac appetitûs præceps & irregularis impetus fisti intelligitur, ita ut id tantum justitiæ esse diceretur, qvod a relatione, qvæ cum aliis intercedit, regitur. Cum tamen quæ prudentiæ, fortitudinis & temperantiæ funt, ad legem Dei jubentis, aut ad officia aliis præstanda referimus, etiam justitiæ actus fiunt, noneliciti sed imperati.

6. 10. Regulæ generales justitiæ, qvæ ex his relationibus refultant ad regendas actiones, eædem fere funt cumiis, quas ad communem omnium disciplinarum ufum in doctrina topica exhibent logici, easq; parvo nue mero complecti possumus. Prima quam relatio nudæ comparationis suppeditat circa quantitatem, hæc est: equalibus equalia debentur, inequalibus inequalia, np. ei, qvod majusest majora, ei quod minus minora, videlicet exiis, quæ respectu ejus, in qvo æqvalia vel inæqualia funt, çuiq; tribuuntur. Nam utcorpora æqvalia æqvali alimento, inæqualia inæquali pascere oportet, ita idem de hominibus pro dignitatis atq; potestatis ratione excipiendis valet. Ut cujusq; amplior arctiorve potestas agnoscitur, plus vel minus etiam illi concedi par estiniis, quæ pote-Ratiejus objecta funt: qui dignitate supra nos excellit, in majore honore habendus est à nobis, quamipsi cupimus ab illo haberi; qui par est, æquali honore excipi debet. Idem



de

25

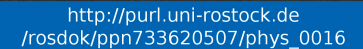
de amore, cura, aliisq; officiis impensius vel remissius exhibendis pro comparatione causæ, quam alter alteri dedit, dicendum est. Inde igitur Deo maximus, hominibus inter sequa hominibus æqualis mutuo amor honorq; debetur; quæ præcipua legis divinæcapitaesse, docet Christus Matth. XXII. 37. seqq. quia Deus excellentissimus super omnia, homines interse quà homines ejusdem naturæ ac originis sunt. Secunda regula circa qualitatem hæcest: Similium similis estratio, dissimilium dissimilis, np. respecta ejus in quo similes vel dissimiles sunt. Qui se mue minis hoc, æq; ac superior regula, constat. tuò eâdem ratione respiciunt, eatenus etiam eadem officiorum genera sibi mutuo debent, qui diversa ratione, etiam diversa officia eo nomine requirunt. Ita eadem sunt quæ fratribus vel amicis mutuò debentur, at alia quæ liberis, alia que parentibus, nec eadem potest ab hero expectare servus, quæ herus à servo. Quæ verò aliorum inpari casu officia esse videntur, eadem & nostra esse exeâdem relatione, oportet agnoscere. Hinc quia amor nostri facit, ut rectitudinem officii alieni promte advertamus, quando nostra interest, cupiditatem eam officii etiam nostri mensuram fecit Christus, cum de alieno commodo agitur Matth. VII. 12. Quicquid vultis ut alii faciant vobis, idem vos facite illis: addens in hac generali regulâ verti legem & prophetas. Nempe non quod quis quomodocunq; fibi optat, sed quod tanquam justum sibi cupit & in alium statuit, eodem jure ut & ipse utatur; quale prætoris quondam edictum erat apud Romanos, quod summam habere æquitatem agnoscit Ulpianus I. 1. n. b. t. Tertia regula circa ordinemita formari potest: Ut quisq, prior est, in suo genere potior est. Quam vulgò arctius contractamita proponunt: prior tempore potior jure. Sed quæ temporis ratio, eadem & los



& locieft. Nam & dum loco (intellige apro) propior quis est, aliquo momento temporis prior est ad præstanda & recipienda officia, & fic potius vinculum est inter vicinos, quam remotius habitantes vel fedentes, ne possis fine causa vel præterire viciniorem vel expectare remotiorem. Prior autem quis est, quatenus cum altero non concurrit, adeog; ut occupat quod nondum ab illo occupatum est. Unde & relatio, quam ex eo temporis momento nactus est, ipsi soli cedit, ut rei vacuæ occupator, rei non expetitæ expetitor fit, ut juvet non ad jutum, molestus fit molestiam aliam non sentienti &c. & gvæcung; inde fluunt jura & obligationes in se derivet, ut potior inventor, petitor, adjutor, & minus graviter molestus sit, antequamaccedat alter adrem jam occupatam, petitam, aut juvamen vel molestiam jamfactam. Atq; si de prioritate ordinis quæritur in facto reciproco, non tantum beneficio potior est qui prior est, dum dedit & præstitit nondum danti & præstanti, sed & injurià, si lacessivit non lacessitus. Deniq; regularum harum omnium ita eadem certitudo est, ut sub relatione æqualitatis ac inæqualitatis reliquas duas optime possis complecti.

on the second of the second of





fibi

Abimutuo fignum & fignatum, illud huic ut principio fiendi, hocilli ut principio cognoscendialligatum. Nam ut nihil rationem figni habet, nifi cui respondet fignatum, ita alterum alteri esse debet certo modo conveniens. Inde veritas verborū & pactorum firmitas pendet; quippeverba funt figna animi. & promissio fignum est essectus futuri. Secunda regula est pro coordinatione; Coordinatorum eadem est directio & idem conatus pro mensurà coordinationis, Nam qui ad quamvis societatem conjunguntur, ad communemejus finem conjunguntur, eamq; eò specialiorem quò arctior est societas. Hinc necessitas concordiæincumbit tum hominibus in genere omnibus ut mundi incolis, quotquot actionum inter le comercium habent, tum magis illis, qui unius ecclefiæ vel reipublicæ cives, vel familiæ partes sunt &c. Tertia pro oppositione regula hæc esto: Oppositorum opposita est ratio; id est, ita alterum alterius mensura, ut pro modo oppugnationis etiam resistentia & cautela, & pro modo læfionis etiam restitutio & satisfactio reguletur. Idem valet in rerum permutatione, omniq; contractu per compensationem e jus, qvod utring; præstatur, æqvilibrium quærente. Quæ omnia talia axiomata funt, quæ à nemine, qui terminos intelligit, negari possunt.

§. 12. Quæ ex his & aliis æquipollentibus vel inde deductis regulis determinationem non accipiunt, sub jure permissivo sunt, quo cujusq; alterius potentiam inhiberi diximus supra §. 6. ne illi impedimento sit. Itaq; non tantum injuria fit, siid qvod alteri ex obligatione aliqua fieri oportuit, non fiat, aut contrarium ejus fiat, sed & si libertas cuiq; sua impediatur, aut quâcunq; in re quis lædatur ab eo, cui respectu ejus rei nullo jure adstrictus est. Quisq; enim in quantum ab alio in esse autstatu suo non dependet, nec existentiam nec conservationem sui

P 3

fuæve



fuzve conditionis, officii, actionis, ab alio habet, vel ejus concursui debet, liber & sui juris est, (puta, quoad vim coactivam) nec nisi voluntate vel sua vel ejus unde procedit aut dependet, alterius potestati ad novæ obligationis necessitatem jure subjici potest. Ergo etiam in tantum libertate rerum suarum fruitur, & in ea sine imminutione relinquendus est. Hæc illa sunt duo juris præcepta, quæ Justinianus primæ generali & ad nostri ipsorum curam spectanti (boneste vivere) subjicit; neminem ledire, ne illi qui tibi obligatus non est, aut qua in renon est, molestus sis, & suam cui qui ribuere, ut illi, cui obligatus es, ea quæ decet exhibeas. Hincsicut qui non tribuit alteri, quod oportet, etiamnum id tribuere tenetur ex justitia, ita qui læsit, ubi non debuit, eo nomine satisfacere debet.

g. 13. Qvemadmodum autem relatio alia μούστανος, est alia δίπλευσε, ita & obligatio alia simplex alia mutua. In simplice obligatione alter relatorum obligans est, alter obligatus. Obligans in sensu transeunte est is unde relatio procedit, at in sensu immanente, quo obligato ut correlatum opponitur, est objectum cui alter obligatus est, sive is, cui ex relatione, quæ inter partes versatur, jus aliquod vel exigendi vel prohibendi competit; obligatus verò is, in quem illud jus competit, quiq; ad faciendum vel omittendum aliquid alteri tenetur. Nimirum potestas est obligantis, necessitas obligati, illius activa, hujus passiva obligatio est. In mutuâ verò obligatione uterq; relatorum & obligans & obligatus est, ut ambo sive pari sive impari vinculo sibi sint reciprocè innexi.

6. 14. Quia verò relativi conceptûs omnes in mente æstimantis hærent, & ad actiones æstimationi çonformes tendunt, nec vis obligandi nisi ab illâ æstimatione immeditate sluit, certum est, non alii inde aliquid juris ac-

cedere



cedere posse, nisi qui ejus quod agit, aut quod sibi fit & secum agitur, sensum & voluntatem & æstimationem aliquam habere potest. Itaq; rebusinanimatis nemo obligatus est directo & propriè, quantacung; etiam videatur ad illas efferelatio, v.g. patrio folo, sepulchro majorum, arbori, agro aut cibo se alenti, viti aut fluvio potanti, lavanti &c. quippe quibus perinde est, qvid de se fiat ; indirectè tamen & impropriè iisdem obligari quandog; dicimur, cum illi obligamur, qui de iis rebus aliqvid præcipit vel stipulatus est, aut quomodocung; ad se pertinere judicat, quod illis accidit. Cujusmodi obligationes funt hominum glebæ adícriptorum, & heredum ac necessario. um, qui honorem defuncti & in sepulchro illibatum servare debent, aut qui dominantibus prædiis serviunt. Ex eadem causa neg; res inanimatæ nobis obligatæesse posfunt obligatione verâ morali, qvamvis illi, qui eas detinent, possident, aut detinere forte cupiunt, obligentur ad eas aut earum aliqvid nobis cedendum. Quo sensu omnia jurain re constituta apud JCtos explicari debent, quum sveta jam orationis figura res nobis obligatas esse dicunt. Quæ verosensum & voluntatem aliqvam habent quidem, at reflexo tamenactu, quæ fiunt, distincte æstimare negveunt, ut animantia bruta, illa aliquam etiam, ut ut imperfectam, juris communionem habere necesse est, ita ut quamvis honestatis ac turpitudinis moralis re verà capacia non fint, aliquo tamen craffiore modo &illa nobis & nos illis obligare possimus. Nam quod Cartesius illa fingit sine omni sensu & vitali principio ut automata solis mechanicæ legibus moveri, ita ab omni ratio. ne & quotidiana rerum experientia alienum est, ut mireris homines daritanto magistri studio occupatos, utid sibi perluaderi patiantur. Etenim si memorabiles illæ variorum



riorum animantium actiones, memoriæ, fidei, fraudis, variorumg; affectuum indices, loquela, institutio, societates & opera affabre facta, quæ ubiq; obvia sunt, & de quibus historiæ passim prostant, sine omni mente & senfu edi potuerunt, vereor ne ipse tandem discipulis suspectus præceptor Cartesianus hæreat, qvo se argumento illis hominem sentientem & cogitantem, nec pariter inanimem machinamesse evidenter probet. Si verò eadem de aliorum animantium, quæ de hominum fenfu, fignaatq; argumenta valent, ut bruta dolore & gaudio affici, in spem & metum duci posse concedamus, certum est, quod nostri etiam & aliorum objectorum perpetuam quandam phantasiam nostro studio excitatam quandog; circumferant, conf. Ef. 1.3. quodqve eidem convenienterhaberi, durius blandiusq; in pænam vel præmium admissi excipi possint, vid. Num. XXII. 27. seq.

6. 17. Præteren potest obligatio etiam plena intercedere inter eos & cum illis, qvineq; sensum neq; æstimationem rei habent, dummodo vel habituri sunt aliquando, velolim habuerunt. Nam ut voluntas ita & sensus & æstimatio aliqua interpretativa est, quâ relacio cum alio & exillà jus oritur & lervatur etiam nescienti. bus, scituris tamen & æstimaturis, velad æstimationem eam, cum resciverint, adstrictis. Atque ita obligatio esse & nasci potest infanti, v.g. vernæ, absenti, furioso, qva aliis tenentur, & erga eosde, qva illistenemur, perinde ac firationis usu actu pollerent, quanquam pro conditione illorum alios sæpe obligatio effectûs parit, dum non idem five ipfi præstare possunt, sive ipsis præstari potest, qvod præsentibus vel ratione utentibus potest. Sic etiam erga mortuos & in delirium infanabile lapfos, quale præfertim ex fenio obvenire folet, non tantum eadem obliga-



tio

L. s. & ib. v. 25 . cum Ex. XIII. 19. S. 16. Officia obligationis nostræ considerantur velut confistunt in affectu interno voluntatis, vel ut in effectu externo rei vel operæ. Affectus internus ut à mera rei æstimatione regi debet, ita æq; necessarius est utring; ac ipfa illa æstimatio seu relatio, qvæ inter utram. que partem versatur, ut neutra vel impedimentum ejus alteri ponere, vel obligatione illà alteram eximere possir. Unde v.g. indispensabilis est in liberis reverentia erga parentes, satisfaciendi promtitudo in eo, qvi damnum dedit, At effectus externus non tantum variis impedimentis subjacet, quorum vis cum superari nequit, conatum obligati infringit, sed & ab illo ipso, cui præstari debet, remitti & repudiari potest. Quo utroq; casu etiam infringitur obligatio, qvå ad effectum illum tenebamur. Nam primum qvod vires nostras superat sine culpa nostra, nullum in nobis habere fundament u potest, vicujus absolute existere debeat, cum natura quà recta fibi ipfi non fit contraria. Unde

Unde vulgato verbo dicitur, ad impossibilianeminem teneri. Deinde quod alteri externo effectu præstatur, propterea præstatur, utise jussensum habeat sive mediatum sive immediatum, formalem vel interpretativum, adeog; ut gratum velingratum fit, id qvod ingratum eft, qvatale, nemo potest velle, proinde nec adid obligare aliquem sua folius formali voluntate, aut obligatum fibi habere. Nam jus & potestas exigendi ut efficax sit, voluntatem obligantis vel stimulat, vel præfupponit, eig; accedit. Unde obligatio, qvæ pertinet ad remalicui præstandam tanqvam gratam, necessario cessar cum res illa, voluntate hominis in contrarium versa, grata esse desinit, juxta commune proverbium; invito non fit beneficium. Obligamur fæpe tamen aliis non secundum formalem, sed interpretativam illorum, voluntatem; qvalis eft v. g. obligatio tutoris erga pupillum, ad id qvod in præsentia ingratum est, sed gratum aliquando erit aut esse debet; sedid tunc cum ipse ille, cui obligamur, vel in errore verfatur, vel alia obligatione & ipse constrictus tenetur, ne sui juris sit. Fieri enim potest, ut neg; ipse obligans officio suo satis sacere possit, quo vel obligato vel aliis tenetur, nifi id exigat vel conservet, cujus ipfi jus est: ita qvi tenetur ducere exercitum, tenetur militum obedientiam exigere & a tumultuantibus pænas poscere, qvi tenetur solvere creditori, tenetur in tantum debitoribus bona sua non donare. Datur & gyandog; beneficium ut vinculū amicitiæ, qvandog; & ita ut simul sit imperium, ut cum doming servo vestimenta dat gerenda, ubi ejus rejectio fieri solet ex animo affectum aut imperiu alienum contemnente; qvo nomine Esavi impietas accufatur vendentis jus primogenituræ Hebr. XII.16. Atab ejusmodi cafibus fi abeas, vel ex ipfis terminis conftat, quod potestas exigendi nullam inferat necessitatem, & sic qvisqve





que rerum suarum arbitrium habens, possit alienum officium sibi nolle, & obligato id remittere, sicut & plus boni dare & datu accipere, quam in obligatione est, Conf. 1. Cor. VII. 21. Nam sicut in eo, quod ingratum est, qua tali, nullum sit beneficium, ita in eo, quod gratuest, qua tali,

nulla fit in juria.

5. 17. Obligatio ipía ejusq; effectus internus ab obligante non remissus tam diu durat, qva diu perstat relatio cui innititur: relatio verò mensuram durationis sua capit à fundamento illo, actione vel qualitate, unde refultat. Definitigitur obligatio primum cum definit esse ille, qvi obligatus est, qvia non entis neq; actio esse potest, neq, actionis ad ullam legem adstrictio. Ita in mortuis cum actionibus etiam obligationes hujus vitæ expirant. UndePaulus Rom. VI.7. qui mortuus est, inqvit, absoluto est à peccato. Illo ve ro pereunte, cui alter obligatus erat, tunc demum obligatio expirat, cũ ita perit, ut nihil amplius ejus, qvod in obligatione erat, illi præftari poteft. Ide valet de objecto quod in obligatione est, ut definas v. g. ad traditionem rei obligatus effe, cum res tradenda periit. Nam tradere quod non est, contradictio est. Definit deinde obligatio, cum manentibus licet subjectis relationis fundamentum interci-Qvando obligatio fundatur in re permanente, statim ut illa perit, riam relationem obligationemo; ejus perire necesse est; ita definit simile vel æquale esse alteri, qvod definit tale effe quale erat, & qvamvis utrumq; relatorum æq; immutetur, non tamen durat similitudo vel æqvalitas pristina, sed nova inchoatur. autem obligatio fundatur in actione transeunte, quæ semel nata continuam rebus æstimationem peperit, fieri non potest ut relatio auferatur, nisi contrario aliqvo facto, contrariam inter eosdem relationem pariente, ever-Ita obligatio, quæ ex generatione oritur interpa-

ren-

rentes & liberos, tolli neqvit per ullam natura potentiam, at quæ ex mera partium voluntate pendet, ut obliga. tio patris & filii adoptivi, eâdem utring; immutatâ folvitur, & quæ a traditione rei exurgit, ejusdem restitutione, qvæab operâ præstità, pari vicissim præstatione evanescit, neq; minus si mutuo consensu aliud pro alio. æs pro merce, merces pro labore &c. tanqvam æquivalens rependitur. Quia verò fundamenta relationis alicujus sæpe plura sunt, aut idem etiam non uni vel personæ vel partiannexum, fit ut neg; extingui penitus possit obligatio ejus, nifi omnibus illis fundamentis vel fundamenti unius nexibus folutis, alias pro ea tantum parte extinguitur, quâ fundamentum e jus folutum fuerit. Ita patria potestas sublato jure civili, secundumea, quæ inde ipfi accesserunt, tollitur quidem, manet tamen illa, quæ naturali generatione nititur; item obligatio tam activa qvam passiva defuncti, qvæ bonis e jus cohæret, ad hæredes, quæ officio, ad fuccessores transmittitur, & obligatio institoris, quatalis, etiam ejecto illo penes dominum manet. Similiter qvi pactioneminiit, qva mutuum in partes jus transfertur, fuæ qvidem voluntatis mutatione facit, ne alter ipfi obligetur, non autem ne ipfe alteri, aut fi qvis proparte mutaverit voluntatem suam, pro parte etiam obligationem alterius dissolvit, arq; ita suo qvisq; juri, non tamen alieno, nec in detrimentum alieni juris renunciare potest.

o. 18. Obligationes igitur, qvæ ab ipså essentiå & natura obligatorum fluunt, multo sunt arctiores illis, qvæ aliunde accedunt, qvandoqvidem nullo sacto vel casuimmutari possunt, ideoq; qvamvis augeantur homogeneis obligationibus aliis, non tamen imminuuntur heterogeneis accedentibus, sed illas potius limitant atq; temperant, ne qvå in re sibi obsint. Hincprimo obligatio



fub.

subordinationis erga Deum, ut nostri pariter ac omnium rerum auctorem sumum & rectorem perpetuum & obligatio inæqvalitatis, qvaipfi ut entipræstantissimo conditionem nostram/infinità perfectione superantitenemur. omnibus aliis potior est, & in omni alia subordinatione nostri semper salva esse debet. Act. 17.19. Neg; Deus ipse potest hac obligatione homines exsolvere, ficut neg; facere potest, ne ipsius creaturæ sint, necab ipso dependeant. Pfal.C.2. feq. Deinde nec æqualitatis & coordinationis obligatio, que hominibus inter se mutuo qua hominibus intercedit, nisi cum naturaipsa aut commercio omni humano dissolvi potest, ideog; in omni alia inægvalitate & fubordinatione, vel qvicunq; esse potest, relationis & obligationis modo, semper illibata manet, ut qvæ vi ejus nobis invicem debemus officia, nunqvam liceat negligere. Nam adillud primum omnes recurrunt leges aliæ de hominum inter se officiis Rom, XIII.o. Ad eundem modum de omnibus aliis obligationibus ea firma est regula, qvod nemo novis implicari possit, ne erga Deum qvidem, nisi ad quas subeundas sui potestatem habet, & unde à priore alia obligatione non retrahitur, vid. Num. XXX. 6. 9.13.14. Dissolvere enim qvi priorem obligationem, & adstrictam illa potestatem laxare cupit, itasupra eam debet positus esse, ut fundamenta e jus, voluntates, res & facta, qvibus conflata est, pro arbitrio immutare possit. Hincest quod Deus pro summo & illimitato suo in omnia dominio plura possit eximere vinculo legis naturalis, seu materiam legi naturæ substratam tollere (qvæ Theologorum svetaphrasis est) ubi mutatio homini concessa non est, dum subjecta immutat, ne sibi sint amplius æqvalia vel inæqvalia qvæ erant, ut cum Nebucadnezarem Regem inter bestias abjecit, & indereduxit adthronum Dan. IV.

Q3

30.337



19.33. vel potestatem obligantis imminuit, sive tacite flectens five imperio cogens illum, ut quod habebat jus, remittat, ut Pharaoni eripuit populum Ifraëliticum, Ex. IV.22. feg. & ad vafailli concedenda Ægyptios flexit, c. III.21. feq.c. XII.33. feqq aut potestatemhomini in homine ampliorem reddit, & uni aufert quod alteri dat, quo titulo terram Cananæam deletis incolis Ifraëlitæ occuparunt, & occupatione illam contra Ammonitas defendit Jephta Jud. XI. 23. aut denig; arctiore alio mandato, nos adstringit, qvo non affectus, sed potestas præstandi, qvod in obligatione alia minore est, tollitur, ut cum Abrahamum jubet mactare filium quamvis charum fibi & obseqventem, Gen. XXII. 2. 16. Qvalia qvædam tamen & in civitate possunt magistratûs, & domi patres familias, qvorum arbitrio & obligans & obligatus subsunt; qvod vulgo jus dispensandi vocant.

19. Quandoquidem verò relationes illæ, unde procedunt obligationes nostræ etiam μονόπλευροι, inter duos terminos versantur, & in utroq; illorum fundantur, ut supra s. 3. docuimus, fit ut obligato omni geminam otficii sui æstimationem pariant, & duplici motu voluntatem dirigere debeant, tum in objectu, ut ipsi cupiat qvod illi convenit, tum in agentem ipfum, ut ficut se decet agere studeat. Ille mote amoris est, hic cautelæ, ille felicitati alienæ prospicit, hic nostræ integritati, ne detrimentum capiat. Cautela evitandi peccati semper agnitionem officit præsupponit sive certa sive incertam; Amor verò felicitatis alienæ potest ulterius extendi, quam quò obligationis opinio ducit, attamen ut virtutis atq;officii nostri esse æstimetur, utiq; à relatione, quæ inter nos & objectum intercedit, ea metiri oportet. Cum enim sine justa causa amor in alium fertur, etsi fortasse nulli officio nostro adversus eft.

est, nec laudem tamen meretur, neg: sanctitatem moribus addit, sicut fit cum ex regulis justitiæfluit. Sed ille tamen sic justus amor, quamvis sit actus justitiæ, ab eadem certo etiam modo distinguitur. Nam specialiore fensu ea demum justitia dicitur, quâ agitur secundum obligationem speciali nexu nos adita agendum cum objecto hocpotius quam quovis alio devincientem, ut fit in relatione dependentiæ: amori vero acceptum fertur id, qvod etiam ex generali obligatione, folo nostro judicio ad objectum applicatà, procedit, ut fit in relatione nudæ comparationis. Quo fensu idem sæpe officium & ex justitià & ex charitate deberi dicimus, id est, ex speciali & generali obligatione, & amorislatius quam justitiæ officiapatent, ita utPaulus virum bonum, qvi ex amore agit, præferat virojusto, qui id præstat, adqvod speciali lege devincto est Rom. V. 7. idemq; prædicationem Evangelii, quâ ex fixâ fibilege fungebatur, posthabeat prædicationi gratuitæ, qvam apud Corinthios propriâ judicii libertate elegerat, 1.Cor. IX.16.17. 18.ex amore falutis ipforum, ib. verf.19. fegg. quamvis generali obligatione nixo, ne sc. Evangelio Christi impedimentum daretur, ib. v. 12.23. segg. aut falsis doctoribus irrependi occasio, II. Cor. XI, 12. Nontamen Iynonymæ funt generalis hæcamoris, & mediatailla obligatio quam disp. 1. 6.8. descripsimus. Nam etsi omnia, quæ à generali obligatione fluunt, etiam obligationis mediatæ funt, generalis tamen obligatio vocatur ut applicanda est ad casum præsentem, mediata, ut est applicata, nec omnia etiam quæ mediatæ obligationis sunt, fluunt à generali, qvia hæc tantum dicitur in ordine ad judicium nostrum, illa magis in ordine ad judicium alienum. Namlegeshumanas servamus non ex obligatione generali amoris, sed speciali justitiæ, qvamvis mediata.

J.20. Amo-



6. 10. Amoris igitur, ut ab obligatione universalis justitiæ fluit, & specialius sic dictæ justitiæ actus o. mnes complectitur, summum præceptum est, Matth. XXII. 36. fegg. in qua legis impletio habetur Rom. XIII. 8. fegg. & in qvo Deo quam maxime affimilamur, I. Joh. IV.7. fegg. quandoquidem, sicut ille, interno magis principio impulsi agimus, cum amore ducimur, dum justitia specialius dicta externa nobis lege atq; regularegitur. Effectus & virtutes, qvæ variæ ab amore fluunt, late enumerat Paulus, I. Cor. XIII. 4. feqq. Dumenimbene cupimus alteri, impellimur ut benefaciamus tumre, quæ liberalitas vocatur, tum operanostra', qvam officiositatem quidam vocant, tum ipso agendi modo, seu morum & verborum suavitate, qua bumanitatem appellant. Præterea amoris est, obligationibus passivis activas posthabere, id est, jure suo cedere, ut eò feliciùs possis quod oportet præstare, atq; adeo offenfiones alienas communi hominum focietati & cognationa donare, neq; facile irasci cum læsus es, jquam mansuetudinem appellant, neq; vindictam vel reparationem injuriæ ultra quam necessitas relationis & officii jubet, urgere, quæ magnanimitas appellatur. Quin & judicium aliqvod amoris est, quo alienæ mentis atq; confilii expertes, malumus optima quæq; de illis credere, & quæ ambiguam interpretationem habent, in meliorem partem accipere, juxta illud Pauli.l. c. credit omnia, sperat omnia, & vulgatum verbum: quisq presumitur bonus; & sic probitate ac ingenio alios nobis meliores æstimare, juxta Pbil. II. 3. quod modestiam vocant,idq; ut eò certins ab omni ejusinjurià abstineamus. Nam nocenti nulla fit injuria, si credatur esseinnocens, at innocenti sit, si etiam in dubium vocatur integritas ejus. Quod judicium amoris tamen non ultrà justum est, quam quousq; innoxium est, & ab alio



alio nos officio non abducit. Nam cum de damni imminentis præcautione agitur, judicio prudentiæ opus est in contrariam partem, qvo in communi hac morum corruptione non absurde dictum est illud Hobbesianum; quisq presumitur malus; qvod & ad confessionis sacramentalis forum trahunt Jansenistæ, qvod ibi prasumtio stcontra reum. Non qu'od re verâ pessime credere oporteat de aliis, quæ effet contradictoria priori obligatio, sed quod inre non satis certa ita caute versari oporteat, quasi improbus efletis, qvi cum agitur, ne si forte præter spem

nostram sit, damnum demus imprudentia.

§. 21. Specialior obligatio, quæ certo aliqvo dependentiæ modo nos objecto devincit, oritur vel ab eo, unde esse, statum & conditionem nostram habemus, vel a nobis ipfis factoq; nostro. A quo enim formati sumus, in e jus potestate sumus naturaliter, ut de nobis quod lubet statuat. Qui enim pro suo lubitu dedit ut essemus, ab ejus voluntate, quanti sumus, pendemo, ut & cum voluerit non esse & aliter esse oporteat. Atq; ita absolutissimum in nos est divinum imperium, qvia sola ejus virtute orimur & confiftimus Jer. XVIII. 6. Ef. XLV.9. Rom. 1X. 20. feq. ut & Christi Regium in quantum nos acquisivit sibi in peculium redemtione nostri, Tit. II. 14. parentibus verò limitatum imperium est in liberos, qvi ex ipsis qvidem, non tamen vel solà vel independente à Deo virtute illorum nascuntur, & postquam nati sunt, vitam quidem trahunt cura & nutritione illorum adjuti, sed dependente à Deo, nec perpetuâ nec arbitraria, seutali quam omittere liceat, cum ipsiparentes potius per nuroyorlar seDeo legibusq; na. turæ ab illopositis ad eam curam interpretative obligent; juxta illud: qui vult antecedens, vult consequens. Similiter qui negotio aliquem præfecit, in iis quæ ad illam curam spectant,

Ctant, ipsiimperandi jus habet, & quicung; aliquod in nos imperium excercet, pro modo imperii nos alteri porro obligare potest, imò ei, cui ipse subest, ipso actu pariter obligat. Nam qui servum in potestate habet, etiam servi servu habet, qvem vicarium Romani appellabant. Eadem vernarum, municipum, civium tracta à parentibus obligatio Qui quid utendum habendum ve nobis concedit, circa modum usûs aut possessionis leges sigere potest. Qui verò beneficium confert eo animo, ut se vel re vel jure, quod innos contulit, abdicet, aut concurrit tantum nobiscum, ut fine reservato fibi jure ea quæ habemø, formam, vitam, fortunas, nobis conserver, illorum tamen usum ad sua vicissim commoda pro modo beneficii ipsa re sibi devincit, aut si remittit etiam expressis verbis, ipsum tamen rependendi beneficii votum atq; studium animi, speciali. oremg; sui amorem remittere non potest, per ea quæ dixi. mus (. 16. fed eò majorem ejus causam præbet, quò minus aliam compensationem desiderat. Hæc est qvæ vocatur gratitudo, & species justitiæ est, unde debitum appellatur, Rom, XV. 27. Philem. 19. Sed beneficium intelligimus verum, qvo grati animi obligatio excitatur, non fucatum. Nam qvi ad corruptionem potius quam commodum accipientis aliquid alteri largiuntur, odio potius qvam amoredigni funt, in quorum peccata consentiunt, qui se illis gratos præbent, vid. Mich. VII.3.

§. 22. Multum autem interest inter illa officia, qvæ ab imposito nobis imperio (sive & à facto nostro) fluunt, & illa, quæ gratitudine solà continentur. Namilla, qvà talia, pendent à voluntate obligantis, potestate sibi competente vel concessa uti volentis vel minus, hæc ab ipsa re & nostræ inferioritatis sensu, qvi accepimus, qvod non compensavimus. Unde porro illa, dum voluntati

alienæ





alienæ subjiciuntur, exigildeterminate possunt, hæc non item, sed nostro ipsorum judicio determinantur. Etenim poslunt quandoq; exigi quædam certa ab ingratis, sed non simplice jure beneficii, sed jure vel reservati sibi imperii, vel in subsidium implorati. Etsi enim benefactori æstimandi aut æstimatum poscendijus non est, ne tamen qvod vicisfim debetur, omnino negligatur, judex vicem ingratorum, qvid sui sit officii non æstimantium, supplet. Sed qvæ fic determinata exiguntur, non amoris aut grati animi effectûs funt, sed in aliam justitiæ causam incidunt. Ovemadmodum enim amori litamus, cum generalemobligationem spontaneo judicio applicamus ad objectum speciale, ita gratitudini servimus, cum obligationem, qva certo objecto ad indeterminatum effectum tenemur, itidem spontaneo motu applicamus ad actiones determinatas. Eoq: respectugratitudo species amoris elt, quo sponte determinat satisfaciendi modum, sicut priore respectu, qvo ad personam, cui satis fieri debet, aliunde determinata est, ad justitiam specialiter dictam suprà à nobis reducta est. Et sic justina, que semper determinatæ regulæ nomen est, nontantiim objectideterminatione ab officiis amoris, sed & contracta denuo significatione, per determinationem rei vel actionis à gratitudine distinguitur; & qvi vel amoris puri vel gratitudinis alienæ determinationem expectare tenentur, imperfectum jus respectu eorum, qvi determinatius qvid exigere possunt, habere dicuntur. Potest tamen eadem obligatio ex pluribus causis oriri, potest & mixta qvadam ratione inter gratitudinem & justitiam intercedere, propiore ad alterutram accessione, v,g, sincertum qvid stipuleris, cujus æstimatio arbitrio vel promittentis vel boni viri definiatur. Nam qvatenus electio vel æstimatio ipsi RZ



-976

ipfi relinqvitur, grati animi est quod secerit, quatenus certam æstimatione in subsidium poscendi jus est, justitiæ.

13. Quæànobis ipfis oritur obligatio specialis, vel voluntate & consensu nostro constituitur, potestatem aligvam à nobis in alium five tacité five expresse transferente, velipså re, idest, alienæ rei vel juris attrectatione, quâ nos fatisfactioni reddimus obnoxios. Voluntate nostrà id omne possumus in alium tranferre, dare vel promittere five explicité five implicité, cujus ipfi potestatem habemus, id est, qvod nostrum est, & ad qvod nobis retinendum alteri obligati non fumus, nec minus illam operam alteri præstare, cujus ratione nostri juris sumus, & quod ita valide datur, præstatur vel promittitur, licet accipere, nisi aliquod in nobisipsis nostriq; erga aliù obligatione sit impedimentum. Attrectatio auté juris & rei alienæ alia fit cum consensu domini seu formali seu interpretativo, ut in contractibus realibus & qvasi talibus, alia sine consensu, & contra voluntatem e jus, quod fit in delictis. Contractûs reales à confensualibus hic non distinguimus secundum placita juris prudentiæ Romanæ, sed ex naturali ratione, quà omnis contractus quà talis confenfualis est, & ex parte ejus, qui jus, rem vel operam alienam quocunq;titulo accepit,tantum fit realis. Juris attrectationem vocamus quamvismolestia, quamalter alteri creat, unde is immunis esse poterat: ad attrectationem autem rei alienæ referimus etiam, fi quisrem suampossideat, recipiat, po. scat, ab alio novâ formâ, parte, ornatu auctam, aut alienis impensis vel opera conservatam, qvia qvod accessit rei meæ, vel ejus durationi fine tali ope perituræ, alienum est. Rei communionem etiam pertinere ad rei alienæattrectactionem, facilè patet, quoniam quod pro parte indivisa habetur, id est, ita ut ab eo, qvod alterius ett, distinctum non sit, non potest haberi, qvin simul qvod alte-



alterius est attingas, & ex eo, quod attingis, ipsi tenearis. Ovæ causa est, quod si de eo quod fit in re communi, lis oriatur, potior sit ratio prohibentis, qvodq; nemo (nisi alia obligatio urgeat ) invitus teneatur in communione manere, sed rerum divisiones naturali jure incroductæ fint. Adlæsiones&delicta etiam referimus rei alienæ possessionem, quæ bona fide fit, & vindicationi locumdat. Nam tenemur scire id quod addirigendas actiones nostras necessarium est, & siquid ex errore intellectus etiam invincibiliadmittitur, materialiter tamen peccatum est, vid. supracap.3. §. 14. 5 19. Qvernadmodum autem voluntas interioris in voluntate superioris continetur, ut qui nostri potestatem habet, nos quoq; suo arbitatualteri obligare possit, ita vicissim, qvæsibi detinet aut attrectat inferior, illis actionibus, ratione quarum alteri subjectus est, in superiorispotestate & mediatalicet possessione vel quasi sunt, ut is eo nomine etiam ad satisfaciendum, seu cogendum ut satisfiat, teneatur. Neg; potest inferior tale qvid agere, qvin aut contra eum, in cujus potestate est qvantum ad tales actiones, peccet, vel eum faltim virtualiter consentientem habeat, & sic vel uterq; imperans & parens se obliget alteri, vel inferior se obliget utriq; , & superiori, & extraneo cujus rem vel jus attrectat.

f. 24. Habent igitur hoc commune contractûs reales & delicta, qvòd ad restitutionem vel compensationem (qvanta qvidem sieri potest) obligent. At illa compensatio, ad qvain omni læso lædens tenetur, non est pæna, sed illa demum, qvæ imperio propria est. Ut enim aliæ injuriæ aliis modis cuiq; relationi & statui propriis, ita injuriæ imperanti qvà tali illatæ pænis compensantir. Qvå in re enim qvisq; contra imperantem inobedientia peccavit, in eaimperium ejus excussit, ideeq; ad illud restituendum non sufficit in posterum obe-

R3

dien-



dientem elle, sicutneg; sufficit ad res ablatas restituendas, nullas amplius eripere, led ut relatio ex facto orta nonnisi contrario facto contrariam relationem habente eliditur, ceu docuimus (. 17. ita quo levius atg; contemtius habitum est imperium, eò postea gravius & molestius id fubire, & fic in ferendis iis, qvæ alias ferre non debuisses, vim ejus acriore experiri oportet. De qua compensatione quantum quisq; dominus & imperans remittit, tantum de imperio suoq; jure cedit. Unde fit, ut Deus, qvi imperium habet in nos & sumum & absolute necessarium, non magis possit sine pænæ exactionehomini peccata condonare, qvamilli permittere ut suijuris & lege divina solutus sit. Qvam æternam & immurabilem Dei justitiam ex passione Christi elucescentem Paulus Rom. III. 25. seq. nobis indicat.Et qvia omne qvod peccatur contra legem Dei, divino in nos imperio adversum est, fir ut omne delictum pænæ obnoxium fit. Rom. 1. 32. At ille, qvi in aliâ qvam imperii çausa læsus est, qvamvis poscendæ satisfactionis, & nisi vel publica lex & ordo judiciorum, vel amoris officia, aut id genus alia obstant, etia cogendijus habeat, non ipsam tamen pravitatem animi, factiq; illegalitatem vindicare pænis potest. Multo minus cuivis obvio non æq; nocenti pænam areo exigere fasest, qvæ Grotii hypothefis fuit, contra Luc. VI.37. Rom. XIV. 10.

& particulare, sed particularis justitiætam obscura & ambigua apudscriptores definitio, ut certos ejus limites, & an cum illa conveniat, que amori & gratitudini opponitur, dissicile sit invenire. Nam definicionem Ulpiani, perpetua Esconstans voluntas jus suum cuig, tribuendi, & omne juris prudentiæ civilis officium alii particulari alii universali justitiæ applicant. Aristoteles particularem tum negative digno-



-neih

dignolcità terminis aliarum virtutum, utid omne illa notione comprehendat, qvod ad aliud virtutis nomen reduci nequit, tum positive ab observato medio inter lucrum & damnum excessus. Quos characteres si conjunctim accipias, excluduntur à justitià particulari omnes stipulationes & contractûs propriè dicti, quorum officia etiam à veracitate pendent, imò omnis evitatio injuriarum atq; delictorum, quippe quam & modeftia & humanitas imperant; fin accipias divisim, ut vulgo fit ab interpretibus, qvi fimpliciter in rerum externarum vel detentione vel concessione eam verti docent, omnia etiam amoris & gratitudinis, & fic justitiæ universalis officia potest hæc definitio complecti. Nam qua vocis latitudine s. etb. 7. Aristoteles lucrum tribuit percussori, eadem etiam maledico & ignavo id potuisset tribuere cap. 4. quippe sua petulantia suag; fuga fruenti cum alieno damno. Nobis hic, ubi non tam dereipfa, qu'am desententiis philosophorum & formandis juxta illas vocabulis quæritur, operæ pretium non videtur, omnia curiofius examinare, qvantum tamen mentem disputantium asseqvimur, videntur philosophiin hac distinctione particularem justitiam potissimum considerare, ut inforo versatur, ideog; (1) ut inter partes comuni judici subjectas, & sic non utinter subordinatas, sed ut inter coordinatas veloppositas obtinet. Nam de æqvalitate tantum, non & de inæqvalitate inter illas invenienda foliciti funt. (2) non ut vel animum vel actionem afficit, fed ut res ipfas, que partibus utring; obveniunt,& curæ magistratuum præcipue sub jacent. Nam in rerum inter se comparatione instituendasubsistunt, neque sanè dum de inæqualibus ad æqualitatem reducendis loquuntur, vim & fraudem interpartes dividi volunt aut justitize studere illos censent qui se mutuo aqualiter la dent.

dent. (3) ut cuiq; ad res illas determinatum jusest, adeoq; non ut in causis amoris, liberalitatis & gratitudinis obtinet, sed ut in contractibus & delictis vel quasitalibus, de quibus actiones in soro proditæ sunt. Nam ad illas tantum obligationes recurrunt, cum quibus modissuum cuiq; tribuatur, exponunt. Imo plerique omnes contractús por anticipe inde videntur excludere, cum illam non nisi in divisione & corada prátar correctione occupari a junt. Quare arctissimam & valde inadæquatam esse oporter inillà distinctione justitiæ particularis notionem.

§. 26. Particularis hæc justitia distinguitur vulgo in distributivam & commutativam, quarum illam Grotius attributricem hanc expletricem appellat, non verbis tantum, sed & ipsare à communi sententia dissidens. Distinctionem hanc alias philosophi non eodem modo explicant, dum alii distributivam justitiam in omni partium ad totum comparatione ponunt, alii in observatæ tantum dignitatis & meritorum differentia, qvæ in membris participantibus est. Grotius verò inde qvòd personarum dignitas hic respiciatur, omnem tam beneficii privati quam muneris publici collationem istuc refert, eaq; propter novum attributricis justitia vocabulum invenit, ficut & propterea quod restitutio ablati proprie non sit permutatio, expletricem illam justitiam appellare maluit, qua hominum inter se commercia reguntur, & illam aptitudini seu juri imperfecto, hanc facultati tanquam juri perfecto respondere censet. Attamen aptieudo non est jus, neq; facultati subordinatur ut persecta qualitati imperfecta, quod ille perperam putavit, cum facultas agentis sit, aptitudo objecti, neq; magis ab aptitudine ad debitum licet argumentari, qvam a posse ad este, velab utili ad necessarium. Beneficiorum cuique libe-

libera administratio est, privato judicio (ut supra diximus) ad objecta & agendi modum applicante, quod generalis obligatio amoris reqvirit, unde ea res non pertinet ad justitiam stricte dictam; at cum promeritis dantur, vi permutationis dantur, perinde ut pænæ, non vero vi distributionis, quod putant Aristotelici. Certè compensatio talis uni dari potest, ad distributionem plures concurrunt. Imò justitia distributiva alter alteri non obligamur nisi ex jure communionis, ut pro parte sua, quam in re communi habet, cuiq; fatisfiat. Quippe nullam vinitoribus primis fecit injuriam pater familias, cum illis mercedem non eâdem proportione augeret, qua auxerat ultimis, Matth. XX.13.35. quia opes conductoris non erant conductoribus communes. Illa verò communio & communionis imparitas five perveniat à sorte ad societatem datâ, sive ab operâ in illam collatà, five à quâvis alià causà, omnino perinde est, & cives cum'à divitiis, vel generis aut muneris dignitate æftimantur, qvisq; ut pars reipublicæ major vel minoræftimatur, pro quaillis tam commoda quam onera communia ferenda funt.

§, 27, Quòd justitia commutativa arithmeticam, distributiva geometricam proportionem sequatur, πλυθεύλλησι etiam ex Aristotele axioma est, sed nihilo selicius ipsà utriusq; justitiæ divisione. Dum enim qvid voces illævelint, (ut magno consensu, ita nullo cum fructu à Mathematicorũ foro ad dòctrinam moralem tractæ) non nisi consuse à plerisq; intelligitur, multa etiam & inanis de illis, nempe qvâ proportione vel in pænis vel in præmisopus sit, disputatio oritur. Proportio, explicante ipso Aristotele 5. eth. 6. æqvalitas rationis est, ratio verò est respectus qvantitatis ad qvantitatem, id est, vel æqualitatis vel excessis & defectûs: adeòq; proportio in geminâ terminorum ratione consistit, qvorum primus ad secundum

dum sehabet, ut velide ad tertiu, si proportio sit continua, veltertius ad quartum, fifit discreta; ratio verò inter duos tantum terminos versatur sive æquales sive inæquales. Distinctio autem æstimationis geometricæ & arithmeticæ non nisi inæqvalium rationum est. Si enim excessus & defectus æstimatur in ordine ad terminum correlatum, à quo alter terminus excedit vel deficit, dicitur geometrica ab usu geometrarum, sin in ordine ad communem aliqvam mensuram partium, dicitur arithmetica, à simplice nue meri progressu. v. g. ratio binarii ad ternarium geometrica est subsesquialtera, arithmetica est deficientis unitatis. Ergo geometricæ proportionis est, 2. 3:: 6. 9:. arithmeticæ 2,3::6,7: Ubi verò terminorum est æqvalitas, nulla inter utramy; proportionem differentia datur. Nam v.g. 3. 3:: 4.4: & geometrice & arithmetice procedit. Ex his principiis patet, quod ubi non est gemina terminorum ratio, id est, duplex diversarum quantitatum ad se æstimatio, ibi nulla omnino sit proportio propriè, & secundum definitionem Aristotelis ita dicta, item ubi ratio quidem gemina, non tamen inæqvalis eft, distinctioni proportionis geometricæ & arithmeticæ nullus locus esse possit. Unde in comutatione rerum, quandocunq; illa tantum, quæ auferuntur & redduntur, vel detinentur & conceduntur,immediate inter se exæqvantur, frustra & præter rem qværitur de proportione, qvam illa inter se habeant. Idem dico, si qvod multis placet, pro inveniendis istic quatuor terminis, rebus acceptis &datis addantur personæ accipientes & dantes, necpersonarum tamen inæqvalitas aut numerus correorum ipsi contractui rebusq; permutandis variationem afferat. Ubi autem comutandarum interse æqualitas ad diversas conditiones vel rerum vel personarum æstimanda est, geometrica semperterminorum proportione non minus quam in divisione rent abe





absolvi, etiam pueri inschola norunt, eum ex regula Trium ( in quam & societatis regula resolvitur ) sane geometrica, & in prop. 19. l. 7. Euclidis, de reciproca proportione laterumin qvadrangulis æqvalibus, fundata, calculum pro qvarco proportionali inveniendo instituunt. Ad rerum conditionem autem æstimatur æqvalitas, qvoties non idem specie sit aut restituitur, qvod datum aut factum est, aut etsi idem, non tamen eadem mensura æstimatum, sed rerum diversarum, diversive pretil aut mensuræ exæquatio quæritur, ut hordei ad triticum, vel lectiad domum, quod Aristotelis exemplum est. Ad personas verò fit æstimatio vel (1) dantes&compélantes, quoties amoris & gratitudinis causa vertitur, tunc enim officium cujusque potius in animi studio, quam in re præstita observatur, adeoque non abobjectitantum dignitate vel indigentia, sed & nostra agendipotentia ejusque circumstantiis pendet; vid. de eleemosynis Marc. XII. 43. feg. II. Cor. VIII. 12. vel (2.) compensationem accepturas, quoties animus & studium agentis potius quam res aut facta compensanda sunt, ut meritis præmia, demeritis pænæ respondeant; tunc enim non quanta res retribuenda sit simpliciter, sed quanta illi sit quæritur, cui retribuenda est, qvantoqve eum sensu afficiat, ut inde honore vel opibusaugeri vel deminui censeatur. Nam sicut cum mercede qvis conducitur, aut damnum dat, nihil interest, spontenean invitus, alacrius ne an morosius remagat, dummodovel siatopo quod debuit, aut damnum datum sit, de éo verò, qvi præmium meritoru aut delicti pæna expectat, multim interest: itanec ad determinandam mercedem aut damni compensationem interest, dives qvis an pauper sit, interest autemad præmium&pænam. Inde sit igitur, ut in paritate meritorum plus & honotis & pecuniæ debeatur nobilibus & divitibusquam plebejis & pauperibus, in paritate delictiverò honoratis& divitibe minor ignominia & major multa sit indicenda, nec cum ita fit, ullum crimen महन्यम निम्पित्व admittatur, maximu verò si merces à nobilibus venditas majoris qu'am venditas à plebejis æstimare velis, vel contrà, aut cum de capite agitur, cujus regulariter cuiq; æqvalis cura atqve sensus est, in nobilem & pauperem inæqualiter jus dicas. Hanc communem regulam præmiorum & pænarum cum ratione duce animadverterent phi-



philosophi, & geometricam tamen proportionem soli divisioni propriam esse auctoritate Aristotelis sibi persvaderent, omnia disputationibus confusa sunt, que cum spurium illud axioma ab-

jectumfuerit, omnia plana & expedita erunt.

28. Possumus autem justitiam stricte dictam, si pro diversis actionum generibus peculiarem ejus vim consideramus in plures dividere live species sive partes. (Nam de his vocibus superflua & inanis contentio est, quarum usus à variante apud homines justitiæ conceptu pendet.) Qvippe præter commutativam (qvò promissiva, restitutiva, & retributiva utcung; referri poffunt) & divisivam, etiam dantur electiva & correlativa, qua ad illarum neutram pertinent. Correlativa generaliter qvidem omnis justitia appellari posset, qvia omnis refertur adalium, at hoc loco, cum aliud vocabulum commodius desit, strictiore qvodam vocisusu denomino illam, quatenus tenditad relatione cum correlato conservandam, & ad ea officia præstanda, qvibus integra & illibata conservatur, v.g. ut dominio alterius respondeat nostra servitus, imperio obsequium, auctoritati reverentia, clientelæ patrocinium, amicitiæ par studium, sidelitati fiducia &c. Reliquæ partes justitiæ omnes tendunt ad relationem, & quæ inde exurgit, obligationem expungendam; promiffiva ad rem promissam præstandam, qvod qvi omittit postqvam dies & conditio venit, idem facit detinenti rem alienam, refituo tiva, ad restituendum quod ab alio habes, commutativa in specie dicta, ad dandum æqvivalens, retributiva, ad compensandum vel studium juvandi alios gaudio proprii incrementi, qua specialiter appellatur remunerativa, vel studium nocendi, aut negligentiam etiam officii præstandi, dolore proprii decrementi, quæ est punitiva, tandem verò divisiva, ad id quod confuse habetur, certà parteconcedendum, &elettiva, ad id quodconfuse debetur, sedhaberi simul nequit, certæ personæassignandum. Interest eniminter divisivam & electivam justitiam; ad illam conveniunt plures copulative, ut & hic & iste partem capiat, ad hanc difjunctive ut aut hic aut iste rem habeat, sive pro gradu qualitatis, sive pro prioritate temporis loci, juris. Utraq; tamen ex jure aliquo comunionis pendet, qvo certo hominu generi ex peculiari agendi regula qvis tenetur, utv. g.electiva in concursu creditoru, de

de prioritate in bonis non sufficientibus contendentium, autaliorum ex diversiscausis emtionis, dominii, retractus, præscriptionis
&c. pro re sibi addicenda litigantium. Nisi enim commune jus
propositum sit, ad qvod omnes concurrant, ita ut res cuiq; quodamodo debeatur, 'nulla est electionis justitia (nisi fortè per accidens, cum is cui obligatus sum qvacunq; de causa, aliis in ixtus est,
qvibus non obligor, & inde discernendus) sed meru arbitrium.
Sicut patersamilias, cum ordo & momentu solutionis ad ratione
promissa mercedis non intererat, non tantu ex imparibus pares,
sed &ex primis fecit ultimos sinelæsione justitiæ, Marth, XX.8.15.16.

S. 29. Utautem obligatio nobis varia ex variis caulis oriri potelt, ita & plures sæpe ad idem objectum eandemqve obligationem concurrentes, eam alterant, & alia atque alia requirunt officiorum genera, quemadmodum & JCti docent, minimâ circumstantia jus variari. Docendi qvidem gratia possumus, quamque obligandi causam seorsim considerare, cum difficile & propemodum impossibile sit, ad omnes pariter una mentis reflexione attendere; at in praxi tamen illas separare non oportet, sed ex relationibus omnibus, quæ alteri nobiscum sunt, agendi mensuram sumere. Legum latores etiam ad obligationes plerumque simplices tantum respiciunt, & qvid ex caula commodati, mutui, mandati &c. fieri oporteat, generaliter definiunt, & licet de quarundam etiam concursu quid moneant, omnes tamen illarum figuras, qvarum innumerabilis compolitio est, completti nequeunt. Unde sit, ut sanctiones legis ex concurrentibus aliis obligationibus in quovis casu singulari judicis prudentia moderari debeant. Hinc distinctio orta est inter friedum jus & equitatem, & ex confusa notione termino. rum gravis de æqvitate disputatio, qvid? unde fit? & an scripta esse possit? &c. plerisque jus in lege, æqvitatem in interpretatione collocantibus. Equidem certum est, nullam actionem justamesse posle justitia universali, nisi qvæ & æqua sit, sicut nulla perfectio esle potest, qua vitium habet, imò aquum & justum eo sensu sunt synonyma apud Latinos, quanquam emeinea apud Græcos sæpe de solo amore, quo cedimus jure nostro, dicitur, uti & inter amoris officia numeratur Jac. III, 17. Tin. III. 2. at justitia particularis ab æquitate differt ut forma particularis à to-

tali.

tali. Nam quatenus uni obligationis caula latisfit, qua lex seorsimi exprimit, appellatur justitia, quatenus reliqui omnes etiam amoris nexus, ad eandem causam concurrentes observantur, æquitas. Errat, qui à form à partiali totum subjectum simpliciter & absolute astimat, v.g. homo est rationalis, E. immaterialis; ima mortalis. Nec minus peccat, qui actionem totam ab inadæquata ejusmodi justitia æstimat : promise, E. exigendum est; accepit, E. restituen dum. Quemadmodum enim actio civilis v. g. ex stipulatu, in se justa est, at exceptionibus sæpe variis eliditur, ne justa sit actoris intentio, ita cum sola obligatio stipulationis consideratur, justa potest esse exactio promissi, at cum obligationes amoris quasi exceptiones rei inopis, necessarii, benefactoris in alia caula creditoris, errantis, consiliis suis frustrati &c.adjiciuntur, jus exigentis compensant, tollunt vel iminuunt. Idem dicendum de exceptione juris per se validâ, at per ejusmodi causas vicissim elisa.Itaverii est illud comici; summum ju, qvod uni obligationis causæ strictè inhæret sine consideratione aliaru, summa est injuria:qui videtur quidem rigor juris esse, dum unum axioma presse urges, at revera est desectus & neglectio juris, dum ad concurrentia alia non attendis. Hoc sensu explicatam æqvitatem nil obstat scriptam esse, & multas inde leges laudari, ut laudantur certè, & aliæ, quæ uni causæ obligationis ita inhærent, ut ad alias attendere prohibeant, iniquitatis arguuntur. guunt nonnulli etiam legem duram vel asperamab iniquâ, ubi duram vocare videntur, quæ excludit exceptiones & replicas mere excusantes, quas audire amoris esset, v.g. ab inopia, errore facti proprii, ignorantia juris positivi &c. iniquam, quæ excludit causas etiam defendentes, que specialiorem obligationemasserunt, ut à publico favore sexus & ætatis, culpa adversarii, abusu privilegii &c. quanquam pro sermonis libertate, & accusandæ vel excusandæ legis studio non idem semper vocum harumusus aut explicatio auditur. Certum autem est, rariores esse leges civiles in consideranda generali amoris obligatione, nisi ipsam contractusvel delicti causam speciali modo afficiant atq; alterent, unde &nota distinctio inter causas bonæ sidei & stricti juris, quòd non ubiq; judici moderandæ exæquitate legis libertas relinquatur, uti neq; omnibus specialibus obligationib, quæ juris naturæ sunt, jus civile



vileassissis. Sedalia legitatoris ratio est, alia civis, ille necessitati reipublica prospicit, ne dumamori operatur, fraudi & injustitatia pateat occasio, & qvandoq; mala minora permittit necessario, ne eveniant pejora alia, hic verò in qvoq; casu & negotio cum aliis oborto officium suum potius ex verbi divini & rectarationis ductu, quam ex legis civilis auxilio metiri debet.

5. 30. Qvia autemomnis justitia fundatur in aliquarelatione, neque obligatio est nisi inter obligantem & obligatum, constat sibi ipsi in proprià & strictà vocis significatione neminem obligari posse. Veruntamen ut inter terminos ratione tantum differentes, vel à subjecto eodem abstractos, etiam relatio quædam rationis est, ut suprà s. 2. docuimus, ita nec rationis quandam obligationem, qua per analogiam aliquam vel dicendi tropum quis sibi ipsi obligatus esse dicatur, negare possu-Accidere id autem potest triplici quadam ratione, (L) cum qvis sui juris non est, sed ratione vitæ & conditionis subjacet alienæ potestati, tunc enim ut alteriad se conservandum sibiq; aliqvid præstandum obligatus est, etiam sibi ipsi est, qvia in ipsum immediate redundat, qvod ex voluntate asterius agit, & agere tenetur. (2.) cum certas voluntatis regulas certumo; finem sibi qvis proponit, & secundim illarum ductum aliis studiis & cupiditatibus suis legem figit. Nisi enim appetitus particulares universali respondeant, contradictione fluctuabimus. & finem nostrium ipsi destruemus, qvi adeò si bonus honestusq; est, id est, subordinationi voluntatis & intellectus, objectoque ipsi congruus, nos nobis ipsis obligat. (3.) cum diversas animi virtutes corporisve partes inter le comparamus, illarumq; harmoniam & subordinationem per modum imperii civilis concipimus, exemplo Pauli, I. Cor. XII. 14. feqq. vel ut Plato 4. de rep. in harmonia partium animæ propriam universalis justitiæ naturam constituit, & nos primum honestatis naturalis principium positimus supra cap. 3. \$. 12. tunc enim ut quæqve pars alteri respondere debet, ad servandum naturalem agendi ordinem, illi obligata est. Itaq; qvia homo Dei creatura est, animo & corpore ad illum colendum adstrictus, in cujus manu atq; potestate vivit, ad illa omnia sibi conservanda obligatus est, qua semel amissa humanâ virtute recuperare neqvit; & qvia naturali ac indifindispensabili necessitate se ipsum amat, sibiqve bené esse cupit, ut cap. 4. §. 27. docuimus, debet sibi eadem necessitate omnia, qvæ ad hunc sinem, ut certo intellectu regitur, pertinent, & as siis officiis adversa non sunt, debet viribus animi & corporis objectum occupationis, certosqve labores, conservandæ sanitati temperantiam vitæ, honori nativo gravitatem morum & pudicitiam, ne dignitatem corporis disfusa libidine prostituat atqve polluat. Nam dum in corpus suum peccat scortator, I. cor. VI. 18. utiqve illiad castitatem obligatur. Denique debet intellectus voluntati sumen, hæc illiobseqvium, & postqvam homo naturaliter non potest nisi prava velle, actus bonos verò non nisi a Spiritus S. gratia & concessis inde viribus habet, etiam spiritui plenissimum obseqvium ad mortificationem carnis debet, ut in omnibus officium faciat. Rom. VIII. 12. seqq. Gal. V. 24.

31. Duximus ita summas obligationis nostræ lineas, ex naturæ qvidem lumine fluentes, S. Scripturæ tamen calculo probatas, & specialioribus ejus exemplis ac præceptis certius pleniusque nobis innotescentes, unde omnis philosophia no. stranon tantum confirmatur, sed & dirigitur, uti ab inductione specierum genericæ definitionis certitudo exurgit. tem in omni obligatione prior ratio est objecti, cui obligamur, altera causa, unde obligatio procedit, recte fiet, sieo ordine etiam penitiores moralis doctrinæ recessis excutientur. Objectum obligationis primu Deus est, deinde aliquomodo angeli, utpote natura & conditione nobis superiores, postea ipsi nobis objecta sumus, & porro alii homines tum dignitate superiores, tum pares, tum inferiores, etiam infantes, deliri, mortui, tandem bruta suo modo & ipsi diaboli occurrunt, adversus quos, tanquam hostes & insidiatores do movdes, armare se oportet. Cum unoquoq; objecto causa obligationis naturalis præcedit eam, qvæ ex sacto est, & qvæ ex facto alieno, tanqvam necessaria nobis, antevertit arbitrariam, quæ à nobis ipsis oritur, & quod ex quâque causa rectè fit, ordine naturæ primum cognosci debet, quam qvod peccatur. Hac via sine confusa oberratione patebit ad quamq; officiorum classem considerandam aditus, & per omnes quastionum salebras bono cum Deo expeditum iter.











