

Dieses Werk wurde Ihnen durch die Universitätsbibliothek Rostock zum Download bereitgestellt.

Für Fragen und Hinweise wenden Sie sich bitte an: digibib.ub@uni-rostock.de

Johann Nicolaus Quistorp Joachim Ernst Berger

### Disputatio Theologica, De Poenitentia

Rostochii: Richelius, [ca. 1685]

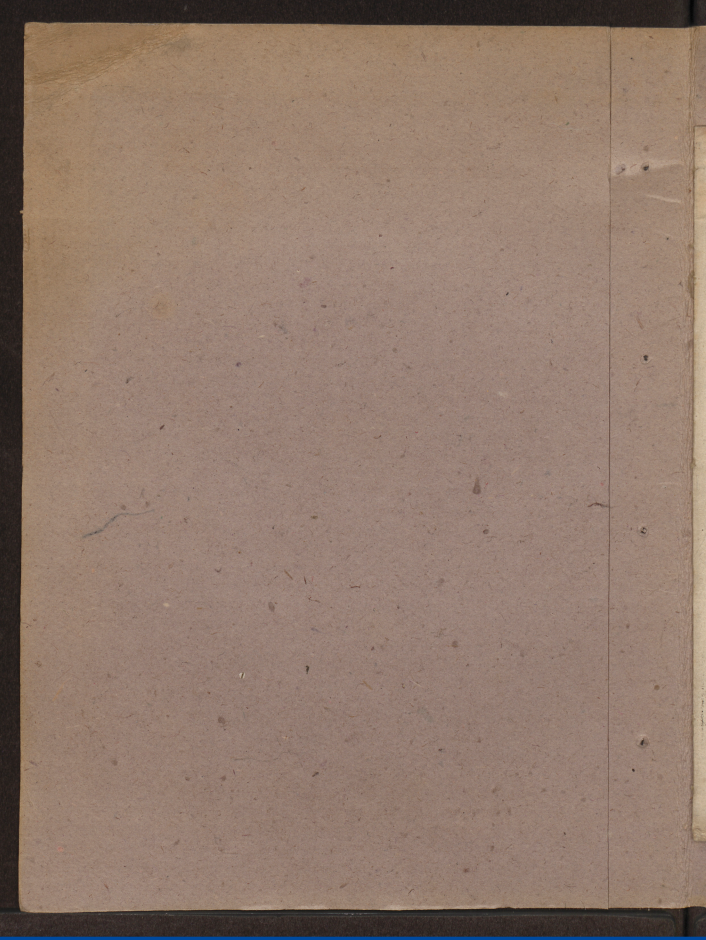
http://purl.uni-rostock.de/rosdok/ppn737674784

PUBLIC

Druck Freier 3 Zugang











JESU JUVA!
DISPUTATIO THEOLOGICA,

# POENITENTIA,

Favente Divini Numinis Gratia,

Venerandæ FACULT: THEOL: Confensu.

Florentiss: Rostochiensium Academia,

PRÆSIDIO

VIRI admodum Reverendi, & Amplissimi,

### DN. JOH: NICOLAI QVISTORPII.

S. S. Theol: LICENT: famigeratiss: & ad

D. Nicolai Paftoris vigilantiss: meritissimi, Dn. Patroni, Praceptoris, & Hospitis summe venerandi. Publ: & placido Eruditorum examini

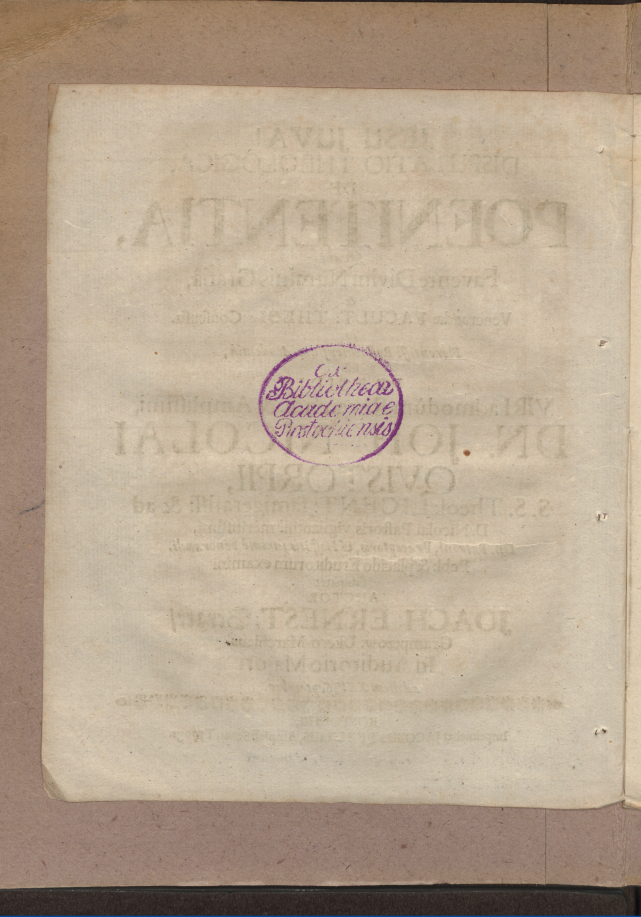
## JOACH: ERNEST/Berger/ Gramptzow. Ukero-Marchicus

In Auditorio Majori

ad diem XXV. September.

R. U. Med. 1685 ROSTOCHII,

Mary Matrich horst, Restortium literalown D. 79 it Sibjutation de av. 1685.







Uæ funt in DEO perfectiones, qvæ confideranti stuporem & admirationem incutiunt, Illius sc: JUSTITIA, & MISERICORDIA. Qvippe si utramqve harum spectes, certo asseverares, eas mutuo invicem sibi adversari, cum tamen veluti sorores sint conjunctissumæ, & confæderatissimæ, qvarum una nunqvam est sine altera, sed

semper inveniuntur conjunctæ. Præbent asserto testimonia multa in Sacris exempla, qvæ enarrare, cum tempore excludor, sponte supersedeo. Hoc sufficere puto, si unicum faltem adduxero, qvod DEI MISERICORDIAM, & JUSTI-TIAM eô modô, qvô dixi, ante oculos ponit. Elucessit ea verò præcipuè in Loco, qvi inscribitur de POENITEN-TIA. Etenim cum propter naturæ corruptionem, ita nobiscum se habeat, ut in hâc vita in multis labamur omnes; bonitas & MISERICORDIA Altissimi est, quæ lapsis, post Baptismum voluit reditum patere in gratiam, oftenditque, se nolle peccatoris mortem, sed ut convertatur & vivat. Huc etiam spectant dulcissimæ DEI nostri per Prophetas admonitiones de agendâ pœnitentia. Esai. XXXXV. 22. Joël. II. 12. Jerem. III. 12. cap. XXXI. 21. Cum autem ita cum homine comparatum sit, ut qvidem bona lubenter audiat, eaque etiam probet, deteriora tamen sequatur, adeoque DEI MISERICORDIA peccando in diem abutatur.

Hinc DEI JUSTITIA accedit, quætales cum perseverantia contemptores justa pæna persequitur, eosque æterna vita privat. Luc. XIII. 3. & 4. Qvam ob rem, merito agnoscenda DEI bonitas & MISERICORDIA, prensandaque ea occasio, in qua arripienda nobis offertur, nisi alias falutis dispendium æterno simus facturi. Eam ergò ut penitius consideremus, & quomodo se erga nos exerat, ut intelligamus; animus est pro materia academicæ mus; animus est pro materia academicæ mus; proponere paucissimis Locum de POENITENTIA, succedat FELICITER!

II.

Pænitentiæ autem vocabulum, ratione Etymi fui Hugo Libr. III. de Myster. Ecclesiast: dictum arbitratur, quasi punientiam, eô gvod per eam homo in se puniat, quod male admisit. Huic affentitur etiam Lombardus Libr. IV. Sent. dift. 14. Lit. A. ita dicens: Ponitentia dicitur à puniendo, qua gvis punit illicita, que commisit. Scotus, quasi pæna tenentiam derivationem esse voluit. Hi autem omnes, & qvi è scholatticorum ichola eos fequuntur, haud fine caufa faciunt, dum pænitentiam à pænà deribatam existimant. Qvippe Interesse gvod heic latet, est gvod velint tanto rectius suam satisfactionem pænæ, qvæ pænitentibus ab illis indicitur, stabilire. Nos autem etfi concellerimus, pænitentiam idem effe, qvod pænam tenere, negamus tamen rectiflime fequelam, qvam Pontificii exinde formant, qvia pænitentiæ nomine intelligitur dolor internus, ex peccati agnitione iræqve divinæ ieniu excitatus. Qvam fignificationem etiam in tontibus utriusqve Testamenti habere sedem, invenimus. Primum autem qvod ad hebræam vocem attinet,ea est , reditus, conversio, ad DEUM regressio, cui opponitur ששוב, aversio, defectio, per peccata enim alienamur à DEO, per pænitentiam revertimur ad DEUM. Secundo græca vocabula funt duo potiffimum, qvibus pænitentia notari vide-

tur, nempe μεπίνοια, & μεπιμέλαα, qvæ ut explicentur, operæ pretium duco. Memirosa igitur, à memirosa, qvibus etiam multum scriptura utitur, (alterum με αμέλεως, non perinde crebrum invenitur) & plerique verterunt panitentiam, panitere. Ratio autem hujus compositionis, triplex alias afferri folet, gvarum prima eft, ut fignificet post factum vel intelligere, vel animadvertere erratum; vi enim proverbii ulutritiffimi, cogitationes polteriores, præltant prioribus; fecunda, ut fignificet cogitatione revolvere factum, ficut præpofitio memaliquando idem valet, quod trans aut denuo, ut me-Cμορφάν, transformare, transfigurare, με Camiar, reficere opus, qvafi dicas, id qvod antea cogitafti, με avoar, denuo & aliter cogitare, ac veluti animo & mente recogvere, & qvafi in aliam formam refigere; tertia, ut idem valeat qvod CUM, sicuti crebro usurpatur, sitqve pesavoen, cum animo aliqvid reputare, confiderare, non temere & fine cogitatione aliqvid agere, quod antea in peccando factiim fuit. Vid. Matthiæ Flacii Clavis Script. facr. Sub vocabulo Pœnitentia qvibus observatis, facile innotescit, qvid per ponitentiam, ratione Etymi, in fenfu orthodoxo fignificetur fc. nihil aliud, qvam aversio à malo, & conversio ad bonum. Qvod etiam demon-Arat Theutonorumvox Buffe / descendens à radice reversus est, & pertransmutationem literarum redit 413.

Non autem uno nomine salutatur pœnitentia, sed invenimus præterea in Sacris varia, qvibus ea condecoratur & declaratur. Suntque illius appellationes; tilm generales cum speciales; generales totum conversionis negotium exprimunt, vocaturque conversio à peccatis 1. Reg. VIII. 35. Esai LIX. 20. Respiscentia, Marc. I. 15. Resurressio ab operibus mortuis, Coloss. II. 12. Conversio & reditus ad Dominum Devteron. XXX. 2. Jerem. III. 7. Specialis ex una Conversionis parte, totum describunt, estque (1.) Confessio. 1. Joh. I. 9. Si confitte.

fiteamur peccata nofira, fidelis est & justus, ut remittat nobis peccata. Proverb. XXVIII. 13. 2vi tegit scelera sua, nunquam prospere aget, qui verò consitetur, ac derelinquit misericordiam consequetur. (2.) Tristitia secundum DEUM2. Cor. VII. 10. (3.) Declinatio à malo ad bonum propositum Psalm. 37. 27. Declina à malo & fac bonum. Danturautem adhucalia epiteta, qvibus pœnitentia à fanctis Patribus notatur. Ita à Lactant, Libr. VI. Inst. cap. 24. p. 377. vocatur portus salutis. Et Nazianzen. orat. XV. p. 236. dicitur μέρα κακίας Φάρμακον. Qvibus accedit, qvod Augustinus, de verâ & falsâ pœnitentià c. 1. loqvitur. Panitentiaest via, que bomines ad Angelos ducit, & Creaturam reddit Creatori. Reliqua adhuc lata encomia filentii peplo involvo, ob temporis papyrique penuriam quibus preslus,

Et sic Etymologia & Synonymia expeditis, de Homonymia facile jam erit expeditu negotium: nimirum lumitur pænitentia vel μιμηπιώς & metaphorice, vel Δικώως & proprie. Priori modo tribuitur DEo, ut patet Genes. VI. 6. & 7. I. Sam. XV. 29., Jon. III. 10. quæ tamen nal' av Sewm na Seiav accipienda est. Nam cum bomines sumus, humano more loqvisur Scriptura, inqvit Procopius in c. 3. Esai. Hæc autem pænitentia improprie dicta talis, minime conjuncta est cum perturbatione, errore, judicii imperfectione, qvia DEo tanqvam omniscio omnia sunt præsentia. Proinde, qvæ år 900malos de DEO dicuntur, rectissime Langenas explicantur, juxta Athanasii effatum in Dial. I. de Trinit. & potius de effe-His quam affettis exponuntur. Vide Nobiscum consentientemMoysen, causam suppeditantem sufficientissimam Num. XXIII. DEUS non est ut bomo, quem alicujus pænitere possit. Cui adde Isiodor. Libr. I. de Summo Bono cap. 5. Augustin. Supra Pfalm. 92. sie & Libr. XV. de Civ. DEI c. 25. Idem Libr, 7. de C. D. c. 7. Tertullian, Libr. 2, adverf. Marcion. cap. 20. OKHWE competit. Unde fensu theologico sumpta, pænitentia significat veram ob admissa peccata contritionem, & siduciam certam in Christi meritum; Atqve hôc modo iterum dupliciter sumitur, vel λλικῶς, totaliter pro toto Conversionis actu, Jerem. XVIII. 8. Matth. III. 2. Luc. XIII. 3. &c. vel μερικῶς partialiter pro sola contritione, qvando nempe sides pænitentiæ adjungitur, Marc. I. 15. Priorem autem acceptionem, hic potissimum attendimus.

V

Dariautem pœnitentiam, seu qvod sit vel detur pœnitentiæ locus, probamus, (1.) à severissimo DEI mandato, qvod omnes omninò homines respicit & obligat, cons: Matri III. 2. Marc: I. 15. Actor: XVII. 30. (2.) A summa illius pinare se peuma, qvà mortem peccatoris non vult, sed ut convertatur & vivat Ezech; XVIII. 23. c. XXXIII. 11. Jerem: XXIX. 11. Malach: III. 7. Joel. II. 13. (3.) à Christi incarnatione, qvæ si pænitentiæ locus non esset, nihil prodesset, Matth: IX. 13. Unde recte Ecclesia: Es ist der DErz Christ unser Gott/der will euch sühren aus aller Noth/er will euer Beiland selber senn/ von allen Gunden machen rein. Probamus denique & (4.) Exemplis, & qvidem Protoplastorum, Genes: III. Davidis, 2 Sam: XII. Petri, Matth: XXVI. & reliquorum, qvi omnes peccati admissi à Christo veniam accepêre.

VI

Qvamvis autem luce meridianâ, (qvod ajunt) hoc clarius, nihilo secius inveniuntur, qvi circa hoc nostrum assertum, dupliciter peccant, modò in defectu, modò in excessi. Prioris generis dicuntur NOVATIANI, dicti & xayuci, a munditie, qvâ gloriari solebant, cum non tantum puri videri vellent, sed nec communicare cum impuris. Antiquum autem



autem est hoc nomen, cum etiam temporibus Epiphanii, in Ait enim Epiphanius: Qvisqvis purum se putaberit pronunciandum, extrema se impuritatio, suopte judicio condemnat. Duo erant Auctores hujus hæreseos, & similes dogmatibus, & fimiles nominibus. Alter NOVATUS, alter NOVATIANUS; in diversis tamen regionibus vivebant. NOVATUS erat Presbyter Carthaginensis, & adeo dogmata sua proponebat in Africa. NOVATIA-NUS, Italus erat, adeoque in Italia docuit. Alter ergo Africam, Alter Europam turbavit. Sunt autem, non infimi nominis Hiftorici, qvi defendere volunt, qvod neqvaqvam hoc dogma Novatianorum fuerit, qvasisimpliciter lapsis salutem denegaverint, sed qvod denegarent Ecclesiæ potestatem recipiendi lapsos; atque sic non denegasse lapsis salutem, sed communionem in Ecclesia, & hoc probare volunt, ex disputat. I. à Socrate, qui ipse fuit Novatianus, annotata, Vixerunt autem in seculo tertio sub Libr. VII. H.E. c. 28. Decio, & duraverunt ultra ducentos annos, hi talem, qvod vulgo volunt, formabant controversiæstatum: An nimirum illi, qvi post perceptum Baptismum, sidem Christianam abnegant rursus sint recipiendi in gratiam? v.g. fi homo tempore persecutionis, & metu periculi, suam religionem christianam abnegat, qværitur, an sit iterum recipiendus in gremium Ecclesiæ? negant illi, nos recte affirmamus (si nimirum veram pænitentiam agat, qvod præfupponimus) propter rationes in priore paragrapho adductas. Posterioris generis sunt REFORMATI, quos discretive CALVINIANOS appellitamus, qvi afferunt: semel justificatos & in gratiam DEI receptos, nonposse Spiritum Sanct. rursum amittere. De qua tamen quæstione, cum haud minoris momentires sit, fusius, qvam alias par erat, dicam...

Antequam autem ad quæstionem ipsam respondea-



merito à nobis primo notatur terminorum seguant, ut tanto clarior perceptu, mens nostra fiat. Et qvidem ex parte subjecti notamus, justificatos dici, vel pennos ratione actus tantum, qvibuscunqve ex mera gratia propter Christum remissa sunt peccata, & imputata Christi justitia; vel ednas, ratione actus & termini fimul, qvi & in gratiam recepti funt. & in gratiâ decedunt. Rom. VIII. 30. Quos DEUS justifica. vit, eos etiam glorificavit. Isto sensu omnes renati dicuntur justificati; bôc verò soli electi sunt justificati. Non autem funt termini convertibiles, in schola Spiritus S. renatum esse, Gelectum effe. Nam homines ab æterno funt electi, aft ab æterno renati dici non possiunt: & vice versa non omnes, qvi regenerantur, sunt electi, sed sunt Electi quandoque non renati, qvando sc: fidem non habent in præsenti, ex qva ipsi æstimantur: Et sunt non nulli ex renatis non electi, qvi sc: ob finalem impænitentiam prævisam, sunt reprobati. Ex parte pradicati observandum, qvid sit Spiritus S.? & qvid amittere Spiritum S.? Spiritus Sanctus autem hic accipitur non proprie, vel imogannas, sed metonymice vel everynnas, ut notat gratiam Spiritus S. in renatis babitantis, adeogve intelligenda est Spiritus S. prasentia, Egvidem non universalis, sed specialis, sc: sanctificationis. Amittere Spiritum S. dicuntur, qvi gratiofà Spiritus S. præsentià & assistentià privantur, qvi eà de caula quoque dicuntur excidere gratia DEI, & à fide deficere, ita, ut nec DEUM amplius habeant propitium, fed iratum, nec ad DEUM accedant ceu ad thronum gratiæ perà mippoies, sed à DEO per peccata se avertant, vel certe præ conscientià offensionis, ejus conspectum ferre non possint. Adhibentur hic etiam aliæ locutiones fimiles, cum dicitur Spiritus S. ejici, expelli, & exturbari, qvod at Dewman 900 di-Etum, qvivis intelligit, accipi debere Deones nos. Excutitur autem Spiritus S. vel ining totaliter, vel etiam mhinus finali-



ter. Illud, cum ex filio gratiæ, fit filius iræ, & hic datur reftauratio per pænitentiam in hâc vitâ. Amittitur qvidem
gratia DEI, nec manet tum vita æterna in eo, verum non ita
intercluditur ipfi reditus ad gratiam DEI, & acceffus ad vitam. Hoc qvum ex eo, qvi heres cæli effe poterat, fit mifer
inferni incola, ac diabolorum focius post hanc vitam, cui
nulla spes gratiæ est reliqva.

Qvibus præmissis jam formo qvæstionis statum h.m. Utrum justificati, possint amittere Spiritum S? Intelligiautem quæstio potest, primo sensu, de renatis vel de jusiificatis; sensu altero, hoc est de electis; itemqve vel de excussione Spiritus S. totali, vel etiam finali. De Renatis, in genere controvertitur utrumqve, dicimusqve, eos Spiritum S. amittere posse, & totaliter, & etiam finaliter. In specie de Electis quæritur tantum, utrum totaliter excutere possint Spiritum S.? cum extra controversiæ aleam sit, electos finaliter non excidere gratia DEI, vel à fide deficere, adeoque reprobati effent, non electi. Accipitur verò Tò amittere Spiritum S, vel de potentia, que non deducitur in actum, ut possint quidem Renati amittere Spiritum S. qva confiderantur in fe, & ratione conditionis humanæ, nunqvam autem amittant, eô, qvod Spiritus S. eos non velit deserere vi promissionis perseverantiæ: vel de potentià, que vere deducitur in actum, quod non possint Spiritum S. amittere, sed & tenore comminationum divinarum excutiant, actu ipso Spiritum S. peccatis mortalibus, & hocest, quod Nos affirmamus. Contra ea, non posse Renatos & electos Spiritum S. omninò excutere, & veram fidem prorsus amittere, sed DEVM velle iis, etiam in graviora peccata prolapsis, adesse sua gratia, ante actam poenitentiam, nec unquam eos deserere, fidemque semel alicui datam, manere cum eo in æternum, nec posse unqvam plane extingui,

gui, aut deficere zvinglianorum, Calvini, Beze, Grynei, Zane cby, Piscatoris, &c. est assertio.

Enim verò eos errare dicimus, & probamus argumentis (1.) Qvodcungve DEUS ipse testatur, verumqve afferit, hoc temere & frivole negatur; Atqui justificatos sive electos poffe amittere Spiritum S. totaliter, DEUS afferit, Ergo temere & frivole negatur. Major propositio claret; de DEO enim recte dicitur : aune ipa. Miner probatur, Ezechiel XVIII. ubi DEUS ita loqvitur: sijustus se avertat, a sua justitià, & fecerit iniquitatem, num quid vivet? (2.) Qvicunque ardentissima suspiria DEO allegat, ne donum semel datum auferat, ille, eô ipfô fatetur, se posse donatum amittere. Atq;, Ergo; Minor probatur exemplo Regis Davidis, ita orantis, Pfalm. LI.v.14. Spiritum S. ne auferas ame. Si justificati non possent amittere Spiritum S. frustra & irrita fuisset petitio Davidis. (3.) Cui dictum est à Paulo: Tu per fidem flas, ne effertor animo, sed metue, ille potest cadere. Atqvi cuivis fideli dictum esta Paulo: Tu per fidem flas, ne effertor animo, sed metues. Ergo qvivis fidelis potest cadere. Minor probatur, Rom. XI. v. 19. 20. feq. His accedunt alia infignia dicta, thefin nostram probantia, utpote Hebr. VI. v. 6.2. Petr: II. 21. 22. &c. Qvod fi autem exempla defideremus, qvæ magis probent & illustrent, in Sacris haud exiguum habemus eorum penum, & qvidem primò concludimus indirecté, à minori ad majus, ab exemplo tàm angelorum, qvi in veritate non fleterunt, Joh: VIII. 44. nec servaverunt suam originem, sed reliquerunt suum domicilium, ideo in judicium magni diei vinculis æternis fub caligine fervantur; Ratio connexionis habetur 2. Petr: II.4.qvam primorum Parentum, qvi per lapfum imaginem DEI in vera justitià sistentem amiserunt, & gratia DEI exciderunt. Genef: III. Directe probamus ab exemplis plis hor inum, in statu restaurationis constitutorum, v.g. in V.T. Aaronis Idololatræ, Exod. XXXII. & rebellantis cum Moyse ex dissidentia, Num: XX. Sauli, à quo Spiritus DEI recessit, i. Sam: IX. Davidis, adulterium & homicidium. committentis, i. Sam: XI. Salomonis, qvi DEO singulariter dilectus, factus pessimus idololatra, i. Reg: XI. adeò, ut Augustinus de Salute e jus dubitet. In N. T. Petri, qvi verè renatus, Matth: XVI. 7. Christum adnegantis Matth: XXVI. Thomæ, qvi in Christum ante passionem verè credidit, Joh: VI. postea incredulus factus, Joh: XX. 25. & aliorum, qvæ ob brevitatem, sponte negligimus.

Rei essentiam, explicat Definitio; Qvare pœnitentiæ naturam demonstraturus, sisto merito ejus definitionem, qvæ, qvamvis à variis varie proponatur, placet tamen omnium Köning: in Theol: Positiv: sub articulo, de POENITENTIA: Pænitentia est actus, bominis peccatoris, qvô is per vires supernaturales, ex gratià conversiones acceptas, de peccatis ex lege agnitis seriò dolens, unicam pro peccatis suis satisfactionem à Redemptore Jesu Christo prastitam, verà side, verbo Evangelii à Spiritu S. accensa, apprehendit, ut impetratà gratuità peccatorum remissione, aternum salvus siat.

Huc omnium accedit quæstio: An pænitentia signis externis manisestata, accedente ad eam verbo absolutionis, sit Sacramentum nova legis proprie & specialiter sic dictum? Pontificii affirmant, ut patet ex Concil: Tridentin: Sess: IV. sub Julio III. Canon: I. Si quis dixerit in catholicà eccle sia, pænitentiam non esse verè & proprie Sacramentum pro sidelibus, quoties posse aprismum in peccata prolabuntur ipsi DEO reconciliandis à Christo institutum, anathema sit. Porro Idem, ibidem: Nec ante adventum Christi pænitentia erat Sacramentum, nec esse posse adventum islius

illius cuiquam ante Baptismum. Sic & Catechism: Tridentin: cap: de Pœnitentia: Qvod pænitentia Sacramentum sit, Pastores ita facile ostendent. Ut enim Baptiismus Sacramentum sit, qua peccata omnia, & prasertim qvod origine contratum sit, delet; eademratione pænitentia, qva peccata omnia post Baptismum voluntate vel actione suscepta, tollit, & proprie Sacramentum dicendum est. Ita enim Bellarminus Libr. I. de Pænitentia cap. 8. loqvitur: Pænitentia, signis externis manifestata, accedente ad eam verbo absolutionis, est Sacramentum nova legis proprie dictum. Islum enim ritum reconciliandi lapsos post baptismum, qvi expænitentia signis externis prodita, & verbo absolutionis constat, Catholici, verum & proprie dictum Sacramentum esse affirmant.

E contrariô Nos, merito eos errore arguimus, dicimusque, qvod pænitentia signis externis manifestata, non sit Sacramentum N. T. proprie & specialiter sic dictum. Antequam autem, thefin nostram probamus, prius explicabimus Sacramenti homonymiam. Estautem vocabuli Sacramenti triplex sensus, latus, sc: strictus, & strictissimus. Late qvando fumitur, denotat rem facram, diciturque à facrando vel à facris, qvod & ipfa confideratio vocis innuit, ac hôc modo, omnia mysteria in Sacris, Sacramentorum nomine veniunt. Stricte accipitur, quando quid respectu finis sacramentu esse dicitur, qvod nimirum fidem obfignet, & operetur, qvem comunem habent Sacramenta, atq; hâc ratione, appellitat pænitentiam etiam Sacramentum, Apolog: August: Confess: in cap: de usu & numero Sacramentor: edit: Lips: pag: 606. ubi ita loqvitur: Si Sacramentum vocamus ritus, qvi babent mandatum DEI, & quibus addita est promissio gratia, facile est judicare, quid sint proprie Sacramenta, sc: Baptismus, Cana Domini, & Absolutio. Strictissime, vox Sacramenti tantum denodenotat talia Sacramenta, in qvibus exhibentur elementa visibilia & invisibilia utentibus, uti in Baptismo & S. cœna. Atqvi in hâc posteriore fignificatione, Pœnitentiam Sacramentum esse, negant rationes sequentes (1.). Omne Sacramentum N. T. in concionibus & praxi Christi & Aposto-Ast pænitentia illa papistca, lorum, gaudet fundamento. que exigit specialem singulorum peccatorum enumerationem, & satisfactionem operis, non gaudet fundamento in concionibus & praki, Christe & Apostolorum. Ergo non est Sacramentum. (2.) In omni Sacramento verè & propriè dicto, præter verbum dati & promissi, reqviritur visibile & externum elementum divinitus institutum, juxta Augustin: Accedat verbum ad ele-Atque in panitentia, nulmentum, & fit Sacramentum. lum est externum & visibile elementum, Ergo poenitentia non erit Sacramentum proprie & specialiter sic dictum. Qvippe elementum, non potest esse contritio, qvia ea non videtur, sed foli DEO tanqvam cordium scrutatori nota & cognita; Nec Confessio, qvia illa auditur, non videtur; Necsatisfactio, qvia eft fignum non gratiæ acceptæ, fed ad huc acqvirendæ; Multo minus illa verba Sacerdotis: Absolve te à peccatie, possunt esse externum & visibile elementum, cum verba sint audibilia non visibilia. Ultimo nec zne hora pro visibili externo elemento haberi potest, qvia hæc potest abesse, salvå tamen absolutione & integrâ, qvod & Bellarminus Libr. 1. de pænitentia c. 15. probat, cum dicit: Huncritum non pertinere, ad Sacramenti bujus essentiam; Jam verò externum symbolum, in Sacramento ita necessarium est, ut absq; eo non sit Sacramentum(3.) Nullum Sacramentu proprie & specialiter sic di-Etum est comune Veteri & N.T. sed alterutri peculiare, & proprifieft. Jam verd pænitentia, eft commune V. & N. T. Ergo non potest esses acramentum proprie & specialiter sic dictum. Apparetigitur fucus, quem frustra nobis facere conantur Papicolæ.

colæ. Vid: B. Chemnitium Part: II. Exam: Concil: Tridentin: pag: 175. editione Francofurt: 1666. edita. Item Menzerum in Augustan: Confession: Artic: XII. & Tom: III. Disp: Giss: Difp: VI. thef: 17.18.

recurrer.HIX icins Subjectum pænitentiæ veræ capax,est homo, post integritatis, & gloriæ, in peccati & corruptionis statum positus. Ex quâ causa etiam nihil ad suam pænitentiam seu conversionem conferre potett, sed habet hie se merè passive. I. Cor. II. 14. Rom: VIII. 7. Ephef. II. 1. feq. Rom: III. 12, 1. Cor: XII. 3. Philipp: II. 13. Hinc recte B. D. Hülfeman: in Breviar: cap. IX. thef: 7. Proprie dicendo, inqvit, bomo nullo modo est causa procreans pænitentia, neg ullius partis, tangvam natura instin-Elu provocans, & eliciens pænitentiam, sed tantum subjectum patiens, quoad receptionem facultatum pænitendi. Cui & haud absonum, qvoda B. Meisnero, in Atropol: Decad: III. Disp: XXII. thes: 25. profertur: Cacamens est, quomodo igitur sue illuminationis causa efficiens esse possit; aversa est voluntas, qvomodo se ipsam convertat; serva est, avomodo se ipsam liberet; agrota est, quemodo se ipsam sanet; mortua est, quemodo subjectum autem Qvo, est anima, seu cor hominis, qua voce sacer Codex passim omnes animivires, mentem, voluntatem, appetitum, affectus, &c. in-Mens seu intellectus, ex legis contemplatione peccatorum pondus agnoscit; Voluntas peccata a mente agnita, detestatur, & Spiritus S. operante gratia, sead Christum Mediatorem convertit, in eogve remissionem peccatorum, justitiam & Salutem quærit; Appetitus sensitivus, ob admisfa peccata, dolore & tristitia afficitur &c. กอัตรอง ประการเหต่ง autem pœnitentiæ anima hominis peccatoris est, qvanqvam etiam corpus, ejusque membra aliqvô modô in Societatem veniant, vide verba i pankamla in Pfalm: poenitential: præfertim Pfalm: VI.3. & 4. XIV.

cole. Vid: B. Chempitinm LVIX Cum ergo per lapfum, adeo fit corrupta & depravata hominis natura, ut in spiritualibus necqvicqvam valeat: Hinc ferio pænitentiam agens, præreqvirit caufam aliqvam efficientem, qua fuccurrente, felicius eam agat. tem ea duplex, & principalis & instrumentalis. Principalis caufa eft S.S. TRINITAS (opera enim ad extra funt indivisa) terminative autem Spiritui S. adscribitur. 1. Cor. VI. 11. cap: XII.3. Causalitas autem Spiritus S. hic ita se habet, ut. qvoad receptionem, homo se habeat mere passive, uti in s. præced: oftenfum fuit; qvoad exercitium vero illarum in Conversione acceptarum virium supernaturalium homo Spiritui S. fubordinetur. Hic vero homo, non merè passive se habet, sed actuipso pænitet & credit, hoc tamen non præ-Itat, ex propriis naturalibus viribus, fed supernaturalibus in regeneratione collatis.

XV.

Qvare graviter errant PELAGIANI, & SEMI-PELA-GIANI, SCHOLASTICI & PONTIFICII, SOCINIANI & ARMINIANI, itemqve SYNERGISTÆ & NOVA-TORES, qvi omnes inficiantur, hominem in Conversione se habere mere passivè, sed etiam activè, ac ita ad pœnitentiæ actum aliqvid conferre.

Causa minus principalis pœnitentiæ, alia est prima, alia secunda. Prima est verbum DEI, qvippe Spiritus S. hic non agit à μέσως, sed εμμέσως, per verbum legis & Evangelii. Et cum duæ sunt partes pænitentiæ, (qvod paulò post monstrabitur) hinc utraque pars organon aliquod agnoscit, & contritioni proprium est concio legalis, per legem enim peccata manifestantur, qvod Paulus fatetur Rom: VII. 7. Psccasum non cognovissem, nisi per legem; Underecte Ambrofius in h. l. dicit: Per legem peccati agnitio fit, per fidem abolitio. Alterum organon acqvirendæ fidei peculiare, est concio evangelica. Evangelium enim solatium præbet ob peccata sua consternatis mentibus, deducit eos ad verum Mediatorem Jesum Christum, & fidem in eos accendit Rörn. X. 8. Causa autem minus principalis secunda, sunt hodie Ecclesiæ Ministri, qvos DEUS mysteriorum suorum dispensatores secit. 1. Cor. IV. 1.

Objectum autem seu materia, circa quam versatur pœnitentia, exparte contritionis, est, tum peccatum originale Pfalm: LI. 7. tum actualia qvæcunqve, five fint levia five gravia, modo peccatorum nomine veniant : ex parte fidei, est meritum Christi, quod pænitens, post agnitionem & detestationem peccatorum suorum, verà fide apprehendit, sibique applicat. Materia autem analoga, quæ pænitentiæ tribuitur per analogiam proportionis, ex QVA fc: ea constituitur, funt partes due Contritio, & Fides. Actor: XX. 21. C. XXVI. 18. Est autem Contritio actus ponitentialis prior, que homo peccator, legis fulmine perculsus Gira divina sensu perterritus ob admissa peccata, secundum DEUM tristatur & expavescit, illag, serio detestatur & odit. Fides vero actus pænitentialis alter, quò peccator contritus conscientia sua vulneribus, ex vulneribus Jesu Christi, in Evangelio ostensis, siduciali eorundem ad se in individuo facta appropriatione, medicinam quarit.

Esse autem tantim duas pænitentiæ partes, nec pauciores, nec plures, probo (I) in genere (a) ex essentia seu natura pænitentiæ. Termini enim, qvos pænitentia agnoscit, sunt duplicis generis, alter est à QVO, sc: vita malè acta; hic oritur dolor & contritio; alter ad QVEM, est DEUS, ad cujus gratiam per sidem patet aditus (B) ex causa efficiente principali, qvæ est justitia & misericordia DEI. Etenim ex C

confideratione justitiæ divinæ, nascitur contritio; ex misericordia, fiducia seu fides. Dan: IX. 15. (II) in specie, probatur contritionem esse partem essentialem pænitentiæ, inde: Qvia eam DEUS à seriô pænitentibus necessariô requirit Esai XLVI. 8. Jerem: III. 13. qvia etiam in exemplis verè pænitentium perpetuô conspicitur 2. Sam: XII. 13. c. XXIV. 10. qvia absqve verà contritione remissio peccatorum non habet locum Jerem: III. 12. Ezech: XVIII. 7. Fidem autem veram in Christum esse essentialem pænitentiæ partem, patet ex indissolubili contritionis & fidei nexu; Vera enim pænitentia fidem semper includit, Marc: I. 15. & est anima pænitentiæ, & sine side non est pænitentia sis sain. Act: XI. 18. Qvapropter sides à pænitentiæ actû, nullo modo excludi potest.

XIX. Contra ea heic PONTIFICII bis peccant, (1) partem principalem pænitentiæ, qvæ est fides salvivifica, exstirpando, (2) partes spurias adjiciendo. Et qvidem, fidem nullo modo pænitentiæ partem esse contendunt; sic enim Bellarminus Libr: I.de Ponitentia cap. XIX. propos:21. Fides, inqvit, non est pars pænitentia, licet ad eam efficiendam necessario requiratur. Hes propositio etiam conformis est Concil: Trident: Seff: VI. cap. 6. Fides nullo modo poconitentia pars recte dici potest. Interim pænitentiæ tres partes tribuunt (1) Contritionem cordis, (2) Contessionem oris, quæ exigit singulorum peccatorum enarrationem Sacerdoti faciendam. Satisfactionem operis, quæ fit pro arbitrio Sacerdotis, & efficitur per orationem, jejunium, & Eleemosynas. Ita enim Concil: Florentin: de Sacramento pænitentiæ, & Concil: Trident: Seff: XIV. cap. 13. it: Bellarminus L. I. de Pænit: C. 19. Propol: 5. Tres inqvit, sunt partes pænitentia, Contritio, confessio, & Satisfactio. In bacpropositione omnes catholici con-Deniunt.

XX.

XX.

Verum enim verò duas tantum genuinas & essentiales pœuirentiæ partes esse probavimus s. præc: partes autem qvos Pontificii pænitentiæ tribuunt spurias ibidem nominavimus, & probamus hoc quoad contritionem papisticam, qvæ secundum illos est actio bona, libera, & evangelica, affirmante Bellarm: Libr: 2. de pœn: c. 1. propos: 2. Qvod contritio non sit aelio, sed passio, consequenter non actio bona sed mala; qvia homo se ipsum non conterit, est enim lapis in peccato mortuus, à DEO contritus, Jer: XXIII.29. Ezech: XI.19. c. XXXVI. 27. Nec libera; nulla enim paffio est libera; Non evangelica, sed legalis. Ex lege enim est agnitio peccati. Röm: III. 20. c. VII. 9. At, unde est cognitio peccati tanqvam causa efficiens, inde etiam est contritio tanqvam effe-Aus, quare in hoc contradifting vitur lex Evangelio, quod illa occidat, hoc vivificet 2. Cor. III. 6. Neqvaqvam ergò est evangelica, qvippe Evangelium non est concio pænitentiæ, fed pacis Rom: X. 15. & annunciatio gaudii, Luc: XI. 10. gaudio verò non oritur dolor aut contritio, & Evangelium posterius est contritione, qvia annunciatur non nisi jam contritis Efai LXI.1. Matth: XI.28. Marc. I.14. Nec Satisfactio operis pænitentiæ pars est, qvod probamus h.m. (1) Qvodcunque neque x n'entir neque x mir algirouar fundamentum habet in Scripturis, hoc nequaquam est admittendum. Arg fam tisfactio operis neque no mo enfor, neg, no mie d'évoice fundamentum babet in Scripturis. Ergo non est admittenda, multo minus ut pars pænitentiæ tribuenda. (2.) Qvodcunqve dogma contradictoria includit, hoc rifu dignum. Pontificiorum dooma de satisfactione operis contradictoria includit Ergo. Minor probatur: Qvia utiq; contradictorium est, qvod velintPontisicii ab homine jam absoluto satisfactionem operis exigere, cu, finecessaria esset, potius de absolvendo quam absoluto acci-Denique quod objiciunt, in V. Ecclesia hunc ritum fuisse,

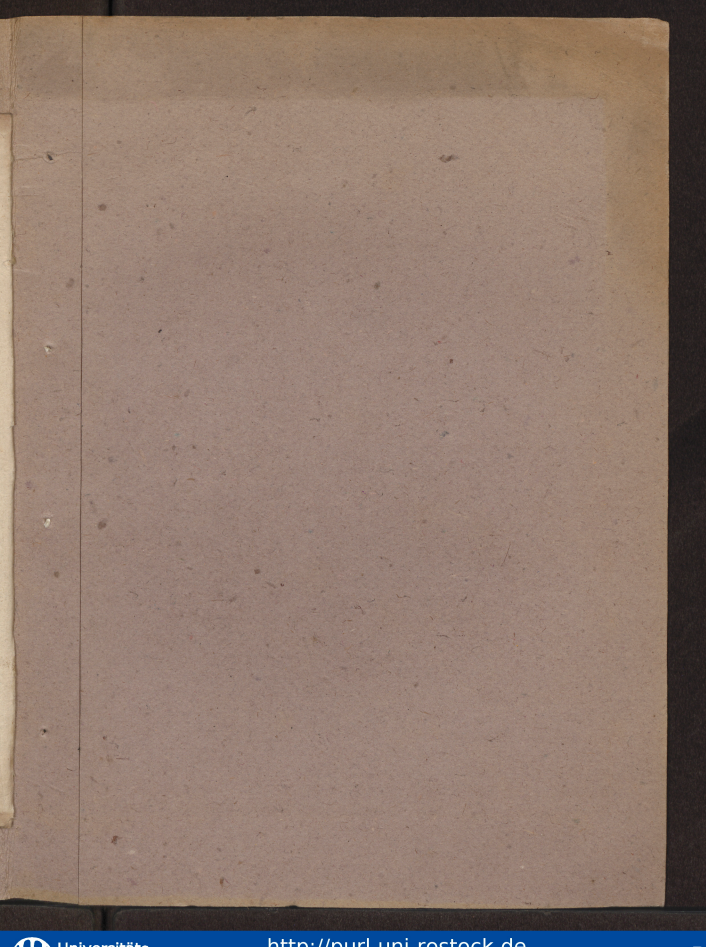


fuisse, id qvidem damus, verum ritus ille non fuit de necessitate exigentiæ, sed Adiaphorum qvid, qvod poterat omitti, poterat & præstari. Contra tertiam partem, qvam Consessionem auricularem faciunt, vide argumenta in Disp: inscripta: De privata Consessione PL: Referend: Præsidis, ubi pluribus B. L. percipiet, qvæ desiderio possunt reddere satis. Ob chartæ enim, temporisqve penuriam, omnia perseqvi, impossibile erat. Verum, eam Consessionem, qvæ in nostra ecclesia viget, qvå scil: qvis, pro more hu jus vel illius ecclesiæ generaliter, qvandoqve & specialiter, peccata sua Presbytero cousitetur, eam retinemus merito, ast non sub conditione necessitatis ac si simpliciter ad salutem conseqvendam necessaria sit, sed ut ritum perutilem.

XXI. Ultimo in conflituendis ponitentia partibus etiam peccant REFORMATI, qvi pænitentiæ partes faciunt: Mortificatiooem carnis, & Vivificationem Spiritus. Ita enim Catechism: Palatin: qvæft: 88. In wie viel Stucken ftehet die wahrhafftige Buffe/ oder Bekehrung des Menschen? Resp. in zwenen Stucken/ in Absterbung des alten/ und Aufferstehung des neuen Menschen. Cui affentitur & Calvinus L. III. Inftit: c.3. Num: 5. &8. Ita & scribit Beza Vol: 1. Fol: 328. Pænitentia duas facimus partes, linqvit, nempe abnegare se ipsum, & totum DEO addicere, seu mortificationem veteris bominis, & vivificationem novi, seu odium peccati, & studium justitia atg. pietatis. Contritionem verò & fidem partes pœnitentiæ esse negant, vid: Bezam L.c. Bucanum in Inst: cap: III. Sect: 5. Piscator: Vol: I. L. .4. th. 46. Sed finem facio, & DEO O. M. gratias, gratus ex imo pectore fundo, qvod Spiritus S. sui gratia mihi voluerit adesse, faxit ille, ut vergat hocce Studium in Nominis sui gloriam,

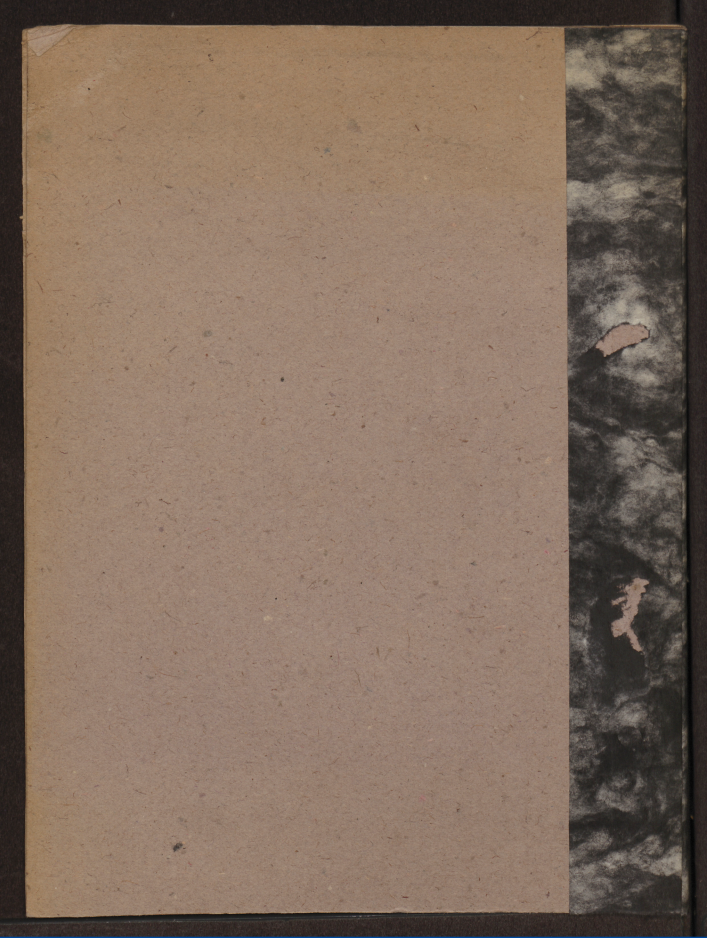
proximique emolumentum. Amen! FINIS.













http://purl.uni-rostock.de /rosdok/ppn737674784/phys\_0024

**DFG** 

Verum enim vero duas tantum gent pœuitentiæ partes elle probavimus ). pi qvos Pontificii pænitentiæ tribuunt spuria vimus, & probamus hoc quoad contriti qvæ lecundum illos est actio bona, libera, mante Bellarm: Libr: 2. de pæn: c. 1. propo non lit aetio, led pallio, consequenter non la; qvia homo se ipsum non conterit, est cato mortuus, à DEO contritus, Jer: XXII c. XXXVI. 27. Neclibera; nulla enim pa evangelica, sed legalis. Ex lege enim Röm: III. 20. c. VII. 9. At, unde est cog qvam causa efficiens, inde etiam est contr ctus, quare in hoc contradifting vitur lex E occidat, hoc vivificet 2. Cor. III. 6. evangelica, qvippe Evangelium non elt c fed pacis Rom: X. 15. & annunciatio gaudi gaudio verò non oritur dolor aut contri um posterius est contritione, qvia annunc contritis Efai LXI.1. Matth: XI.28. Marc. I.1 operis pænitentiæ pars est, qvod probamus h que neque of mentos neque of mir algirorar bet in Scripturis, hoc nequaquam est adm tisfactio operis neque no mondo, neg, no mie sa babet in Scripturis. Ergo non est admitter ut pars pænitentiæ tribuenda. contradictoria includit, hoc rifu dignum. gma de satisfactione operis contradictoria inc probatur: Qvia utiq; contradictorium eft,q cii ab homine jam absoluto satisfactionem finecessaria esfet, potius de absolvendo qua Denique quod objiciunt, in V. Ed pienda.

ntiales **B**3 autem ₫ mina-ੈਂ ticam, ≗ haffir-83 ntritio A7 d ma-**B**7 n pec-X1.19. C<sub>2</sub> ;Non 9 eccati. 02 ti tanneffe-03 od illa 60 go eft entiæ, E ngelisi jam factio dcunmha-12 g fan entum ninus ogma 17 m do-18 Minor 20 ntifi-A5 re,cu, **B**5 acciritum A2 o huisse, B2 C2 AT Inch B1 C atch B

