

Dieses Werk wurde Ihnen durch die Universitätsbibliothek Rostock zum Download bereitgestellt.

Für Fragen und Hinweise wenden Sie sich bitte an: digibib.ub@uni-rostock.de

Caspar Mauritius Johannes Christianus Fabricius

#### **Exercitatio Anticalvinistica Quinta De Persona Christi**

Rostochii: Kilius, 1649

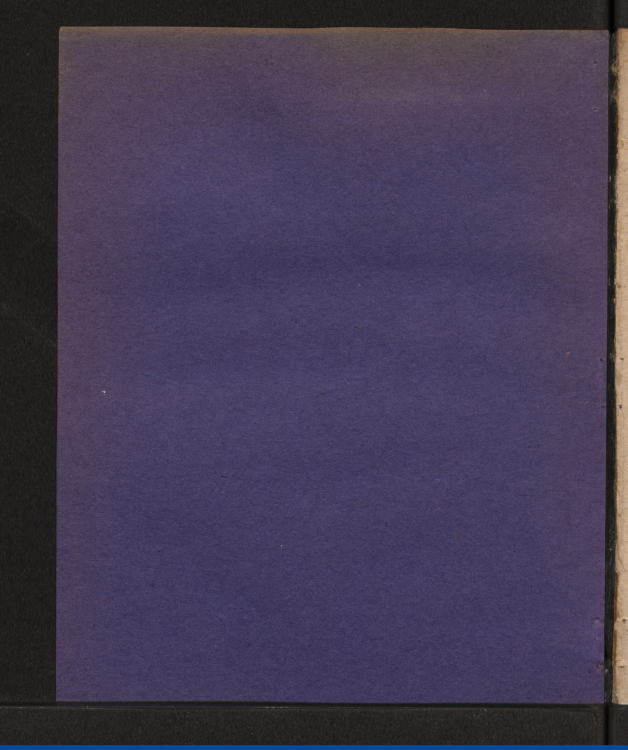
http://purl.uni-rostock.de/rosdok/ppn738379980

PUBLIC

Druck Freier 8 Zugang

Ru. Mor 1649 Mannihins, Casper d Vert Fabricius, I dan Unidia Exerc. V.









EXERCITATIO ANTICALVINI-STICA QUINTA 35

De

# PERSONA CHRISTI,

Quamo

Ductore Spiritu Veritatis,

Consentiente Veneranda Facultates

Theologicà in celeberrima Universitate Rostochiensi,

PRESIDE

Viro Reverendo & Clarisimo,

DN. CASPARO MAURITIO,

S, S. Theol. Lic. & Log. Prof. Ord,

Publice defendendam suscipies

JOHANNES CHRISTIANUS FABRICIUS,

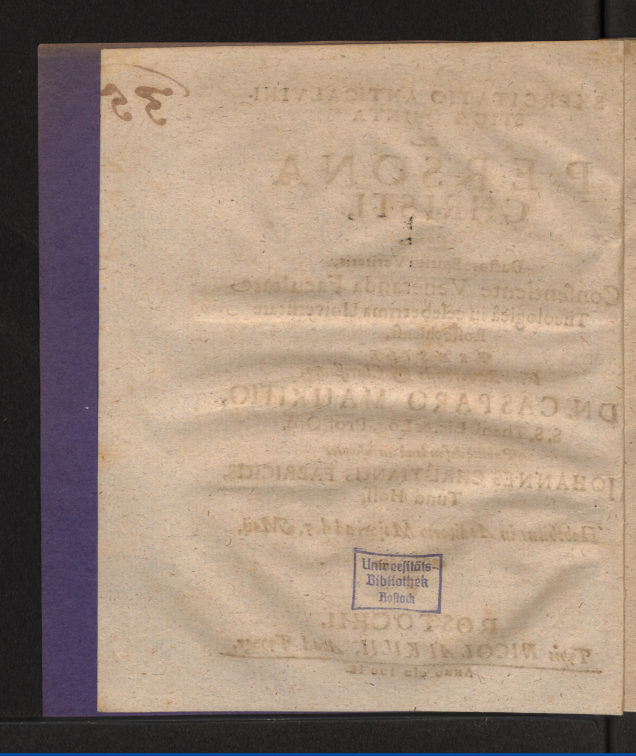
Habebitur in Auditorio Majori ad d. 5. Maij.

**3**(0)**9** 

ROSTOCHII,
Typis NICOLAI KILII, Acad. Typogr.

AI DCI CID ONNA











# EXERCITATIO QUINTA.

# PERSONA CHRISTI.

Gredimur nunc, Deo duce, articulum Johanne de Persona Christi, de quo Chemnitius, Memineri. CHRI. mm, inquit, nos misterium arcana ilim, Gipsis pro STIANO cul dubio Angelu admiranda copulationu, divina na-Fabricio tura infinite cum humana finita in persona Christi, Tund. non possein bujus vita caligine, mentu nostra infirmi- Hell.

RESP.

tate , totam as plene perfpicere, nec omnia quade co quari vel difutari possunt, perfecte intelligere, ac quasi ad oculum demonstrare, vel debere vel poffe: fed religiofa diligentia & folicitudine mentem in omnibu de boc arcano miferio, cogitationibus, questionibus & disputationibus ad lucernam Dei in verbo nobis pralucentem referamus, & intra metas divine patefa-Cionis in scripsura tradita, nos contineamus & coerceamus, lib. de duaba Nat, in Christ cap, IV. pag. 19. Ubi duo inculcat Chemnitius; primum eft, hic non posse cognosci plene misterium illud; quod repetit pag. 28. 52. feq 55. fo &c. alterum, perspicua & firma Scripture tellimonia adducende; quid repetit pag 21. 28. 96 103. &cc. Quando diffusamu conera Ecclesia hostes (monet B. Lutherus ad caput XVIII. Genel ) folida & firma argumenta proferenda funt. Hos enimnifi fiat, non folum rident nos inimici, sed in suo errore magu confirmantur. Item ; Disputatio fundamensa firma jaciat neceffe est : bas cum jasta funt, nibil probibet per allegoriam feu figuram addere lucem caufa Gornare. Vocat deinceps argumenta Rbetorica, et fi minus firma, tamen jucunda, nec fuo frutta carentia, apta ad perfradendum, imo etiam utilia, postquam rei fundamenta ex alin Scriptura locujatte funt. Quare potissimum nobis curzesse debet cum in omni doctrinæ sanæ capite, cui contraveniunt heterodoxi, tum vel maximè in sublimi illo articulo & humanæ rationi impervestigabili atq; incomprehensibili de Persona Christi, ut perspicuis & stringentibus ScriptuMartinium pag. 23. non ese aliunde concludendum: (ed semper respiciendum in Verbum Bei: bine enim sidem esse. Hoc sine saluberrima Chemnitii monita præmittere sequentibus placuit, quæ identidem inculcat. in aureo illo libello, quem Selnecerus in præfatione optime dicit en sa eris literis Gerthodoxa Ecclesia consensa perpetuo & unanimi constructum: ex que velut sonte Danæus in Exam. præs, pag. 1351. derivatos esse clamat omnes istim corporis (Formulam concordiæ intelligit) navos & errores, errorumg, probationes. Sed de his jam videndum erit, & ostendendum, Danæi criminationem falsissimam esse. Cæterum ut ordine procedamus, primum examinabimus Calvinianorum sententiam de Propositionibus Personalibus, deinde accessiria ad tria genera communicationis idiomatum: quod doctrinæ caput Calvinianos maxime urit, estás iis velut in oculis sudes.

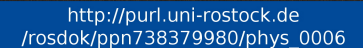
§. 2. Esto itaq; thesis prima: Propositiones personales, Homo est Deus, & Deus est Homo, sunt propositiones, non verbales & impropria sed propria & reales, imò realissima sunt: neg, tamen sunt Logica, multà minàs identica: possent quodammodo referri

ad pradicationes prater naturam & per accidens.

S.3. Huic thesi contradicunt multis modis Calviniani. Admonitio Neostadiana pag. 70. statuit, pradicationem bumanorum de Deo, & divinorum de Homine quantum adnatures, tantum esse verbalem: & pag. 156. Humanitati, inquit, Deites nonrealiter datavel communicata est, sed personaliter unita, h. e. non sic ei data est, ut ipsa sit vel Deites vel Dem. Et p. 68. Dem realiter est Homo respectu bumanitatu sua, sed nominetenus respectu Deitatu sua, & nonrealiter. Vid. pag. præced. Leydenses in Synopsi Disp. 25. th. 37. hoc genus Enunciationis dicuntin persona esse realite & proprium: in natura seorsim considerata ne verbale quidem: at vera de persona cum respectu natura verbale i. e. pertinens ad phraseos explicationem, improprium, aut, ut alii volunt, inustratum est. Rotundè Danæus Op pag. 1334. Non Dei Filim Dem & Homo est: sed idem, qui Dei filim ast, & Homo est. Ex his patet existimare Calvinianos, propositiones personales, Deus est Homo & c. respectu naturarum ne verbales, imò ne veras quidem esse.

S. 4. Unde fit, ut negent Hominem actu primo Deum elfe (vid-





Sadeclem de veritate Humanæ naturæ pag. 177.) confugiantque ad a Moiωση Zwinglianam. Sic Beza in coll. Mompel. p. 294. hancproposionem ille Homo est Deus ita resolvens, intelligimus, inquit, seilices vocabulo Hominis Filium Dei boe modo Filius Dei qui unitus est bumani-Cati & Deit at ipfim eft Deus: Deitm enim bumanitati non eft communicaea. Eandem andiwow propugnant, qui hanc propositionem, Homo est Deus, dicunt esse essentialiter intelligendam, hoc sensu: idem qui est Homo est Deus essentia divinicatis suæ. Pessimè. Homo enim Deus eft personaliter non effentialiter. Vid, Heidelb. in ihrem Beschluße p. 87. Ab his non abit Urfinus in Confideratione commonefactionis p. 84. leq. Nomen Dei vel Homing in pradicationibu personalibus dicie. fignificare individuam personam unim Christi, de qua effentia divina vel Humana pradicatur ut analogia quadam ad pradicationes speciei de Individuo he predicatines referantur. Orthodoxus autem consensus fol. 35. redarguit Lutherum, quod existimaverit in hac propositione, Homo est Deus, Hominem supponere pro humana natura, quod nçum 16. De errorum Calvinisticorum in hac materia est, dum negant, Hominemita capi, ut sonat; & Deumita capiendum, ut sonat; addit autem Orthodoxus consensus hæc : in propositione Homo est Deus, non illud, quo Christus Homo: sed quod in Christo Homo est b.e. 1000500016 & Persona intelligitur. Cum itag, hinc liqueat , propter ejuedem Coccionac in subjecto & pradicato identitatem, Hominem Christum effe Filium Dei prædicatione verèidentica, qua videlicet idem de feipso boc eft, Filius Dei de sua bypostasi ab altera & assumptanatura appellata, propriè & essentialiter pradicetur &c.

S.5. Hactenus audivimus Adversarios nobis & veritati contradicentes. Quorum sententiam priùs, quàm adductis rationibus profigemus, ex logicis notare pretium operæerit, omnem prædicationem. Logicam esse prædicationem naturalem & directam, cum nimirum vel universalis terminus de minus universali, vel connotativus de absoluto prædicatur Huic opponitut prædicatio indirecta, inordinata, contranaturam, cum prædicatur minus universale & absolutum de magis universali & connotativo. His prædicationum generibus addendum est tertium, prædicationis præter naturam & per accidens, in qua subjectum æque aptum est, ut sit prædicatum, & prædicatum æque aptum, ut



fiat subjectum, ut si dicam: albumest dulce', Philosophus est Theologus. &cc. Nec est quod dicas, sieri non posse, ut hæc ipsa de se mutud prædicentur, cum sint disparata. Namaliud est disparata prædicari: aliud terminos, in quibus disparata implicantur, prædicari. Prius est impos-

fibile: posterius fieri posse quotidiana experientia testatur.

S. 6. Talem dicimus esse prædicationem personalem, per accidens nim. & præter naturam. Quam alii nostratium haut dubitaverunt paronymicam vocare, non quidem sensu Arist. sed Scholasticorum. Nam secundum Aristor, ad paronymicam prædicationem tria requiruntur, 2. Forma denominant accidentalis, 2. Subjectum denominatum, 3. ipsum paronymum. Scholastici verò paulò latius acceperunt prædicationem paronymicam & accidentalem pro ca prædicatione, cujus prædicatum non est de essentia Subjecti. Videatur Cl. Reinbothius tract. de prædic. Person. Unum hic addendum de allowod quamipse quog; B. Lutherus flatuere videtur. Verum longe aliter explicat allowory, quam Calviniani nimirum, per avrideary f, reciprocationem respectu prædicati, hoc sensu: De Filio Dei dici potest, quod sit homo, & quod sit Deus, & rurfus de Filio Maria dici potest, quod sit Homo, & quod sit Deus xal al-Asimony h. c. nel av ridoon per reciprocationem, alternative. Calvinia. ni verò suam alloiworv explicant ratione Subjecti ita nim, ut aliud subjectum nominetur aliud intelligatur, pro ut modò dictum est.

§ 7. Assertionis nostræ sequentes damus rationes: I. Qualis est communio naturatum, talis est prædicatio. Atqui communio naturatum, talis est prædicatio. Atqui communio naturatum, est realissima. E.& prædicatio. Major est clara: modum enim essendi sequitur modus prædicandi. Minor ex plurimis Scripturæ locis patet.

Hic urgemus locum ad Ebr. 2. 14, & 16. Ubi verbali communicationi & prædicationi totus contextus reclamat: dicitur namq; Deus particeps sastus humanitatis ad eundem modum, quô pueri communicant carni & sanguini. Atqui id sit realissime. E. II. In quâcunq; propositione uterq; terminus accipitur proprie, ita ut à nativa significatione non demigret in alienam, illa est propria. Atqui in propositionibus personalibus uterq; terminus proprie accipitur. E. III. In quâcunq; propositione terminini formaliter, imò realiter distinguuntur, illa non est identica. Atqui in propositionibus personalibus termini realiter distinguuntur. E. IV. In quacunq; prædicatum formaliter sumptum tur. E. IV. In quacunq; prædicatum formaliter sumptum







non est de essentia subjecti formaliter sumpti, illa non est essentialis, univoca vel synonymics. Atqui in prædicat: personalibus prædicatum formaliter sumptum non est de essentia subjecti formaliter sumpti E.V. Quod Homo sit Deus actu primo evidenter sic probatur: Messias est Deus realiter & actu primo. Messias est Homo realiter & actu primô. E. quidam qui elt actu primo & realiter Homo, est Deus realiter. & actuprimo.VI Quacung; prædicatio non est paronymica nec Synonymica proprièloquendo, illa no est Logica. Atqui prædic. Perf. nec sunt paronymicæ, nec Synonymicæ, E. VII. Quæcunq; prædicatio tales habet terminos, quorum uterq; æque aptus natus est subjici ac prædicari, illa prædicatio est per accidens & præternaturalis. Atqui propositio personalis est propositio quæ tales habet terminos, quorum uterq; æq; aptus natus est subjici ac prædicari. E. Dices exempla prædicationis per accidens supra allata hue non quadrare. Verum quidem esse cum duo accidentia prædicantur de uno supposito, tum ea de se invicem prædicari v.g. Philosophus est Theologus: Album est dulce, &c. Sed in his propolitionibus nullam elle terminoru communicatione, qualiselt in propositionibus personalibus. Resp. Ideo diximus in thess: Quodammodo. Homo enien non tantum Deus eft, sed & Deificatus secundum di fensato. Fiam unionem, ut loquitur Damasc. 1 3. c. 17. Secundum Hypostafin dico, inquit, fecundum quam inseparabiliter Deo verbo unitur, & infe inviceme naturarum ingressionem immansionem 43 ( weixwenory de qua vid. c. 7.) quemadmodum dicimus ferri ignitionem, Ge. Vid. quæ habet cap. 12. Ubi explicat, cur dicatut virgo Deipara. De voce dispensationis seu onerowas, vide notas Casauboni ad Epist. Gregorii Nysseni.

5.8. Hactenus de propositionibus personalibus: nunc ad genera communicationis Idiomatum transcamus. In primo genere controversum est, an realiter Deus passus mortuus sit. Negantid Calviniania. Admonitio Neostadiana sic censer pag. 250. Divina dicuntur de Chrisses secundum Deitatem, bumana secundum humanitatem. E. Deus passus, mortuus est realiter quatenus Homo; sed nominetenus quatenus Deus est &c. Vid. Leyd. loc. citato supra. Communiter Calviniani propositionem. hanc, Deus est passus, explicant vel per à Mosson Zwinglii, ita, ut una natura nominetur, sed altera intelligatur, hoc sensus Humana natura Deo unita est passa: vel persynechd, partis proparte, hoc sensus ces-



i, e. caro unita Deitati est passa. Tales andoug nos repudiamus quipa pe ex quibus sequitur, solam humanitatem esse passam. Alias terminum nat alloin hac materia non defugimus, pro ut videre est apud Celebrauff. Chemnitium de duab. naturis in Christo c. 14. p. 71. Ibi dicit aliternar' and capi in primo hoc genere Communicationis Idiomatum, aliter in terrio genere: in primo genere esse particulam diffinctivam (nonautem separativam ) v. g. Deus est passus nar' allo, non quidem secundum Deitarem sed secundum humanitatem;in tertio autem generenat' alle fignificat caulam v. g. Caro Christi est vivifica propter.

Unionem, non per se &c.

S. 9. Nostra sententia est, actiones & passiones humana naturarealiter imò realissime effeipsius persona Filij Dei. Quod sic probamus: Si verè & realiter duæ naturæ in unam coiverunt personam, adeò ur caro assumpta propria sit caro Fisi Dei, sequitur, quod verè & realiter possideat persona, quicquid habet humana natura, quodque verè & realiter Deus est mortuus, genitus ex Marià &c. Atqui verum prius, E. & posterius. Dices, etiam Neostadianam admonitionem pag. 75. fa. teri Deum esse passum, quatenus : 1. Deus vult obedientiam carnis ; 2. occultat suam gloriam ; 3. non repellit à natura humana mortem & ignominiam : 4. fustentat in cruciatu naturam humanam: f. vult Pater æternus ut nos recipiat in gratiam propter hanc victimam, & 6. addit dignitatem huic victima &c. Refp. hac non fufficere :addendum enim. Deum effe paffum personaliter, appropriative, relative, quia paffa eft persona Filij Dei in proprio corpore, & redundat hæc passio in ipsum Dominum gloriæ. Dicunt quidem Calviniani, Deum passum esse in sua carne personaliter sibi unita, sed sine appropriatione hoc factum esse dicunt, seu fine communicatione propriorum, tantum verbaliter & improprie.

S.10. Tantum de primô genere communicationis Idiomatum: ad secundum pergimus, ubi disceptatur, an in operibus officii caro opere. tur supra naturales vires. Calviniani id negant, contendentes, Christum fua humanitate non exaudire omnes, non fervare omnes, non dare Spiritum Sandum : folim bac Deitara propria effe,ideoque homini Chrifto convenire, non qua bomo fed quacenus Dewest : negant item , Chriftum bumanitate (ua mittere Spiritum Sanctum in corda bominum, portare omnia manibus & bume-



& bumeru, carnem Christinegant operari vitam eternam, negant Divini-Latem exercere totum opus vivificationis, & mundationis per humanitatem, negant denique probari poffe, Johannem etiam loqui de expurgatione percatt, sum inquit : sanguis Chrifte emundat nos, &c. Vide de his omnibus Admonitionem Neostadianam pag. 79. 253. 271, 273. 274. Nostra sententia est omnino carnem in operibus officii operari suprà naturales vires. Cœterum hic distincte expendenda veniunt, i. subjectum operationis, seu principium ut quod, quæ est persona. 2. Principium ut quo, quæ sunt naturæ Christi, divina tanquam causa principalis, humana, tanquam caula instrumentalis unita & conjunctissima. 3. Ipsa operatio v.g. pro peccatis mundi passio humanitatis, ejusque elevatio supra humanæ naturæ vires : 4. Ipsum opus s. Σοππλεσμα v.g. Deletio peccati, reconciliatio cum Deo &c. Nempe in secundô hôc genere antiquitatis illa regula observanda est: Utraque natura agit quod sum est, sed cum communicatione alterius. Unde id quoque patet, opera officii recte referriad Idiomatum communicationem, ejusque peculiare genus constituere; nisi forte velis vocare communicationem operationum, de qua vide Chemnit. lib, de duab. naturis in Christo cap. 12. Ubi enim est idior neu noivaria, ibi est communicatio Idiomatum. Atqui hic est idiov, hic est noivavia. E.

S. II. Sententiam nostram gemino probamus argumento. Primo. Cum dicitur, sanguinem Jesu Christi Filis Dei mundare à peccatis 1. Joh. 1. & reconciliare cum Deo Romanor. s. 9. 10, tum ratione ejusactus vel agit supra vires suas humana natura, vel non agit. Si agit, habemus intentum. Agere antem ita probamus: si suis viribus natura humana vel sanguishumanus non potest mundare à peccaro, sequitur naturam humanam lupra vires suas elevatamagere. Atqui verum prius, E. & posterius. Major patet. Minor manifesta est ex Ef. 43, &c. & infinitis locis aliis, in quibus mandare seu delere peccata ceu Dei proprium describitur. Excipiunt hic Calviniani mundare merito, no autem efficacià. Resp. Eriam mundare metitô est supra humanas vires. 2. Quod etiam mundetefficacia, patet inde, quod sanguine illo dicimur reconciliati, justificati Rom. 3. v. 25 cap. 5.9. 10. Secundo. Si verè participat humananatura de Majestate & glorià Dei, sequitur cam per illam communicatam majestatem agere in operibus officii, Prophetici, Regii, & Sacerdotalis. At qui verum prius, ut patebit ex sequentibus, E. & posterius, Majoris

EQA.



connexio patet. Nam in eum finem communicata fuit gloria & plenia tudo majestatis divinæ, ut humana natura apta esset exercere opera Prophetica, Sacerdotalia, Regia, miraculosa, ut posset gubernare cœlum & terram.

Superest tertium communicationis Idiomatum genus idemque maxime controversum, de communicata Christo homini verè & realiter glorià & plenitudine majestatis divina. Calviniani phrasinillam, Christus Homo est omnipotens, explicant per alloiant & Synech. dochen, hoc sensu, divinitas humanitati conjuncta est omnipotens, ut una nature nominetur, altera intelligatur. In Collog. Mompelgartenfi, p. 26s. fatetur Beza, summa dona Deitari, que in creaturam cadere poffunt, o quorum capax eft natura bumana, in bumanitatem Christi collata effe. fed bas dona, inquit, non funt proprietates Deitatu, que incommunicabie les funt, fed babitualia dona creata que natura humana in fe habet , quibu omnes creaturas superat, Et Admon ; Neoftad. pag. 252. Sieut, ait, non fequitur,en unione Deitati communicari realiter humanas; fic etiam non fequitur exea, bumanitati realiter communicari divinas proprietatesellenviales: & pag. 37. Naturu fingulu in Persona Chrifti, realiter communieari proprietates effentiales alserim natura, negamm & pernegamm cum feriptura & orthodoxa Ecclesia, Vide pag. 25. legg. 397. leg. lidem Neo. stadiani explicantes locum Col. 2. 9. In iplo habitat &c, dicunt pleni. tudinem Deitatis esse ipsam hominis substantiam pag. 257. Qua locutio, si accipiatur, ut sonat, ipsum Eutychianismum fapit.

S. 13. Nos, verè & realiter Christum Hominem participare de gloria Deo proprià & plenitadine majestatis divina, primum in genere, deinde in specie probaturi, prænotanda nonnulla duximus. Inter qua primo loco ponimus, ex præliminari dissertatione repetentes, aliud esse propria communicati, aliud propria seri communia. Hoc seri per naturam rerum nequit, cum involvat contradictionem: alterum seri posse, ipsa natura elamat. Videantur dicta Diss. 15.19, Deinde, cum communicati dicimus proprietates divinas, addimus, interproprietates divinas distinctionem quandam esse. Aliæ nim. sunt, quæ communicati & potuerunt & debuerunt, ut Humanitas Christi obeundis ossicij mediatorij functionibus par esset, quales sunt omnipotentia & c. de quibus thesib. seqq. Aliæ autem tales, quas communicati immediate implicat contradictionem, uti sunt, Independentia, quæ creatu-

re competere nequit : Immenfitas, que cum finito & circumfcripto cor pore stare nequit: Æternitas, quæ tempori, spiritualitas, quæ incarnationi repugnat &c. Quomodo in homine anima certas proprietates non omnes fed everminag feu tales, que operationem quandam externam producunt, communicavit corpori v. g. potentiam videndi, fentiendi, vegetandi &c. non autem spiritualitatem, immortalitatem &c. Tertio distinguimus possessionem seu κτήσιν ab usurpatione seu χρήσειο gloriæ illius possessionem Christus Homo per unionem personalem in ipsoincarnationis momento accepit, sed detinuit eum in statu exinanitionis per voluntarium obicem; exerit autem plane in flatu exaltationis. Ubi distinguendum iterum est inter usurpationem particularem. quam etiam concedimus in statu exinanitionis,& universalem, quam negamus. Quarto, cum communicari proprietates divinas dicimus, patet, hanc communicationem non esse mutuam vel reciprocam : neque enim humanitas dare aliquid perfectionis potest divinæ naturæ. Quod de proprietatibus dicimus, idem de operationibus quoque dicendum. Ubi notamus ex Cl. Schrödero sceptr, regal, Christi pag. 44, quod communicatio operationum fiegemina : una, quæ confideratur in matuo concursu diversarum operationum divinæ & humanæ naturæad commune don na les ma &c. altera, qua operationes divinæ naturæ vivificam effe, operari miracula, gubernare omnia &c. communicantur cum organo carnis, non autem vicissim operationes humanæ naturæ cum Deitate : Illa eft mutua: hæe non : pec enim dicendum : divina natura ambulat, bibit, moritur. Tandem non est quæstio de donis habitualibus & finitis, hæc enim utrinq; conceduntur Christo homini inesse:nec quæritur de communicatione, quæ destruat veritatem humanitatis: hancjenim utring; deteftamur.

S. 14. Pro adstruenda theseos nostræ orthodoxia sequentia militant argumenta, Quameunque gloriam Christus habuit apud Patremabæterno, eamaccepit Homo Christus. Atqui gloriam divinam infinitam &c. habuit Christus apud Patrem abæterno. E. Major probatur Joh. 17.5. Pater glorisica me apud temetipsum ea gloria, quam babui apud teprius quam mundus esser. Excipiunt hicCalvin. intelligi gloriam mediationis. Resp. eam Christus non habuit abæterno. Excipiunt 2. suisse eum abæterno ad hanc gloriam destinatum. & hoc si valeret, liceret quoq; dicere, electos abæterno habuisse vitam æternam, quia abæter-



no ad eam funt prædeftinati. Excipiunt g. elle fermonem de declaratione. Resp.ea nunquam apud Patrem-indiguit. Denique excipiunt proprietates essentiales non posse consequens esse obedientiæ vid. Phil 2.76 9, R. dillinguendo inter possessionem &usurpationem, Usurpatio fuit consequens obedientiæ. Secundo sic arguimus: Cuicunque datus est Spiritus non ad mensuram,ille infinita accepit dona. Atqui Christo Homini datus est Spiritus non ad mensuram. E. Minor est Joh 3.34. Excipiunt, alij quidem, Johannem loqui de donis creatis, quæ sine mensura. funt collata Christo Homini, sed non immense: alij, dici hæc de Filio Dei tanquam de persona missa. Respondetur, ad primum quidem urgendo literam, finemensura. Ad secundum, non polle dici fine suspicione Arrianismi: Filio Dei & persona divina aliquid in tempore datum fuisse: de quare infra dicetur. Tandem: In quocunque habitat tota Deitatis plenitudo σωμαπαως, ille non tantum finita dona, sed etiam infinita accepit. Atqui in carne Christi, sve in humana ejus natura habitat tota plenitudo Deitatis σωματικώς. E. Minor patet ex Colof 2. 9. er au-รัต, าธารรท, ce รที่ อนอุน สมาชิ Damascen, l. 3. de orthodoxa fide c. 6. Excipiunt nihil hie aliud diei, quam Christum effe verum & effentialens Deum. Respondemus, repugnare literam huic glossæ. Et dittinguit Apo-Rolusinter inhabitantem deitatem atque iplum habitaculum : semper. que n' naminen in novo testamento tribuitur habitanti tali, qui est di-Rinctus à suô habitaculô Chrys. Homilia de Spiritu S. tom.; colum 894. fic scribit: Non dicit fimpliciter, in quo babitavit Deitas, fed plenitudo Deitatis, boc eft, omne Deitatis donum : Et ne quis putet, quod in Deo verbo Babitaverit, dicit: In quo habitavitomnu plenitudo Deitas corporaliter. In carne ejm omnie plenitudo sapientia , intellectus , virtus signorum , omnie operations.

5.15. În specie quod attinet communicata humanitati infinita dona, primò occurrit personalitas sive hypostasis Filij secundum illud Johannis: Verbum caro sactum est, hoc est, interprete Damasceno lib. z.
de orthodoxà side c. u. Hypostasis verbi à resintus sacta est hypostasis carnis. Excipiunt, communicationem hypostaseos nihil aliud esse,
quàm assumptionem carnis, Respondetur, hanc non esse integram explicationem. Primò enim hodiequè Filius Dei cum humanitate assumpta communicat hypostasin, quam tamen hodie non assumit. Deinde
assumitur natura; communicatur hypostasis, Adde, quod vox assum-

ptionis





prionis fit ambigua & ambigue olim à Nestorio usurpata, ut exanathe matismo quarto apparet Concilii Ephesini. Vid. Schroderum lib, cia

tato pag. 12. 5. 16. Secundum donum infinitum Homini Christo communicatum est omnipotentia. Admonit. Neostad. pag. 324. censet: Humanam naturam omnipotentiam, omniciam, immensam facere, nibil eft alind nife sam Deificare; cum idem fit omnipotentem effe & Deum effe. Non ergo jams Filius Dei eft caro nostra & os nostrum; sed vel aliam naturam affumfit, vel assumtam naturam nostram in alienam transformavit. Etpag. 496. fe Saro Christi realiter est omnipotens, ae proinde realiter Dem , non est care pera, non caro noftra, non carni noftra ouoxo. . , atg ita confolationis & falutu noftra fundamentum tollitur. Sic argumentamur. Cui fecundum humanam naturam data est omnis potestas in cœlô & in terrâ, ille secundum humanam naturam est omnipotens. Atqui Christo secundum humanam uaturam data est omnis porestas in cœlo & in terra E. Christus secundum humanam naturam est omnipotens. Minorconstat ex dictis non minus notissimis quam clarissimis. Matt. 28.18. dicit. Christus fibi datam effeomnem potestatem incelo & in terra. Dan. 7. 14. Filio hominis dicitur datus effe dominatus, gloriaque ac regnum, ut omnes populi, nationes & lingua ei ferviant : cujus dominatus dominatus est perpetuus, qui non praterit, & regnum ejus regnum, quod non corrumpitur, Matt. 11. 27. Christus omnia fibi tradita effe à Patre asseverat Joh, 13. 3, introducitur Jesus sciens Patrem omnia sibi dediffe in manus : c. 17. 2. Ipse Christus testatur datam fibi potestatem inomnem carnem. Apoc. 5. 12. Seniores voce magna dicunt : dignum effe agnum illum mactatum, qui accipiat porestatem & divitias & sapientiam, & vires & honorem, & gloriam & benedictionem : quibus concinunt omnes res condite que incelo sunt & que in terra, & fub terra, & in mari, & qua in eis funt omnia: ei qui insidet throno & agno beneditio & honor & gloria & robur in fecula feculorum. Excipiunt hîc Calviniani & ad locum quidem Matth. 28. intelligi cum de collectione & gubernatione Ecclesia, qua sit potestatis finita: imà potentiam Christi hominis nominibus illis cœli & terræ velut certis finibus seu limitibus circumscribi. Respondetur, petiid, quod in princis pioest,imò disputari contra principia. Quis enim nescit scripturæ stilo omnipotentiam Dei circumscribi expressione coli & terræ? 1. Paralip. 29. 11. fic Deo benedicit David : Tuaef, e Jeborah, magnitudo G porenpia b gloria & aternitat ac majestat, imb omnia inculo b' in terra. Iple Christus Matth II. 25 Omnipotentiam Dei iildem terminis circum Cribit,cum inquit: Gloriam tibi tribuo, Pater Domine celi & terre &c. Sie Abraham Gen. 14.22. fic alii Sancti lummam Dei potestatem ac potentiam describunt. Ergone dicendum, omnipotentiam Dei effe finitam? Excipiunt amplius, Christum hie loqui de officio mediatorio &c. Respondemus, confundi potestatem, qua Christus Homo in officio suo utitur, cum iplo officio. Denique excipiunt maour exsorar hic dici omnem potestatem vel jus, quale, v. g. Princeps aliquis terrenus habet delendi extremam principatui ipsius vim inferentes, utut non habeat. duaμιν & vires &c. Responderur hoc effugium ipsi quoquo Zanchio displicet lib z, de incarn. quæst. 12. pag 400. Et quanquam ¿ soiav & dura un profani forte autores distinguant, in N. T. fape connectuntur, sequè mutuò explicant, vide Luc. 9. 1. & c 4. 16. & c 10. 19. 1. Cor. 15. 24. Eph. I. 21. Apoc, 17. 13. 1. Petri. 3. 22. Estque ¿ soia velut exercitium δυνάμεως Joh. 17.2. Luc. 22. 69. Matth. 24. 10. Apoc. 5. 12. 13. Adde. quod eg soia illa dererminetur segva na Th yn, de quo anteadictum. Quare na concludimus, illa segoria mione Calvinifica aut est ipsa omnipotentia maou dura pus, aut omnipotentiam includit, aut caret durámed virtute. Si primum & secundum, habemus intentum. Sitertium, titulus fine reattribuitur Chrifto, quod falfissimum est, vel Leidensium judicio, quorum difp. 28. th. 26 hacfunt verba: Hac Chrifts capitis gloria non eft titularis, fed cum potestate & imperio in omnes crea. Buras etiam conjunta; qua tanquam Rex & gubernator omnium , verbo & firitu suo Ecclesiam efficaciter è mundo colligit, O potentia sua adversue mundum & Satanam confervat ac tuetur &c.

S.17. Hæc omnipotentia communicata in tres velut surculos dividitur: nim: potentiam vivisicandi, potentiam miracula edendi, denique potestatem judicandi orbem terrarum, quæ pariter insimitas sunt dona. Et devirtute quidem vivisicatrice tum corporali, tum spirituali loquuntur expressi scripturæ textus. 1. Cor. 15. 21. dicitur per Adamum primum mors, per secundum resurrectio mortuorum sutura: Sicut en min adamo omnes moviuntur, ita in Christo omnes vivisicantur. Joh. 11. 25. dicit sesso sum resurrectio & vita: qui credit in me, etiamsi mortuum surecti, vivet: & quiqui vivit & credit in me, non moritur



SE

in aternum. 1. Joh. 1. 7. Sangun Jesu Christi dicitur nos mundare ab omni peccato. Et Ebr. 9. v.14. Idem Sanguit Chrifti qui per Spiritum eter. num fe ipfum obtulit inculpatum Den, emundare dicitur confcientiam no. fram a mortuis operibus ad ferviendum Deo vivo. Eph. 2. 5. dicimur vipificati cum Chrifto, gratia ejus servati, una 93 suscitati, & collocati in colle in Chrifto Jefu, Matth' 9 6. testatur Christus feut Filium bominis babere potestatem in terra remittendi peccata. De virtute miracula patrandi, teftantur loca plurima. Luc. 8. 46. Chriftus ait virtutem fanandi & fe prodiisfe. Matth 8 3 Jesus extensa manu purgat leprosam. Unde Petrus in Aduc, 10. v.38 Tefum prædicat Nazaraum undum a Deo effe Spiritu fantto & potentia, & obambulaffe beneficie afficientem & fanantem omnes sub Diabolipotestatem redactos, quoniam Deus eras cum co. Tandem, potestatem judicandi humanitati Christi elle communicatam, patet ex Matth. 26. 64. Ubi consessui Sacerdotum & Seniorum dicit Christus, quod fint visuri Felium hominu, fedentem ad dextram poteutia Dei, & venientem in nubibus cali. Clariffime Joh 5 27. porestatem datam effe Chrifto, ait judicium exercendi, quatenus Filius bominis eft. Ipfi quoque Angeli Act. i. it. confirmant eundem Jesum, qui ascenditin cœlum, venturum ad judicandum vivos & mortuos, uti fymbolo Apostolico confitemur. Hæc dona excipit donum omniscientia quod itidem humanitati Christi effe communicatum, paret ex Col, 2, 3. Ubi in Christo omnes thefauri fapientia ac notitia abscunditi dicuntur Efa. 11. 2. super Filio bominis quiescere dicitur Spiritus Jebova Spiritus Sapientia Gintelligentia, Spiritu confilis & potentia, Spiritus feientia & reverentia Jehova Johannes cap. 2.24. causam exponeus cur Jesus non crede. retlemetipsum Judæis hæcsubjungit; non opus erat. ut quiquamei te. ftaretur de homine ; ipse enim sciebat quid effet in homine , ipje noverat omnes c. 6. v. 64 Jefin a principio dicitur fcivise, quinam effent credituri. quinam non credituri. Et diferte Petrus apud Johan. 21. 17. Domine, inquita su omnianofti. Que contra Calvinianos tenenda funt, contendentes cum Orthodoxo Confensu pag. 125-eum, qui afferat humanam Christi effe vivificam; invehere Theologiam omnibus veris Christianis O orthodoxis exfecrandam. Execranda vero hæc est audacia & temeritas, nec nifi anathemate elidenda, quod suggerit Ephesinum Concilium Cauon. 11. Si qui non confitetur, CARNEM Domini effe vivificam, propterea quod propria facta eft Verbi, quod omnia vivificat, Anathema fit. In cujus Anawhema-



thematilmi explicatione Cyrillus dicit : Neftorium voluifevivificatio nem tribuere carni Christi, sed fententias Job. 6. expesuiffe de sola divinita.

86. Tom, IV, pag. 140.

5.18. Enumerata hactenus infinita dona sequitur dignitas adorasionem recipiendi. Hanc Calviniani in scriptis suis varie impetunt. Confens. orthod. cap. 6. pag. 121. fic ftatuit : Que in concrete de perfona ut homine dicuntur, non fatim quog, de Natura & Humanitate in abfracto pradicantur: eo quod bumanitatis natura non fit illud, quo, velcujus, ut ita dicam habitione Homo sit Deus omnipotens & adorandus. Danæus in Exam. lib. Chemnit, pag. 415 hæc habet verba: Ad ipfans Christicarnem etiam in unione persona manentem proprie & per se non dirigitur aut spectat illa nostra invocatio & adoratio, quia qui ad ipsam Christi carnem fuam adorationem dirigit ex ipfius Dei ore maledictus eff. Jerem. 17. 5.eft idololatra Gal. 4.8. Deum blasphemat Deut 4.6. Ge. cum Christin que homo se conservu noster Apoc. 19 10. Ge. Hanc blasphemiam approbat Beza in Colloq: Mompelgart. pag. 35, qui pag. 344. profitetur, Calvinianostotum Chriftum adorare, fed nontotum Chrifte boc eft, humanisatem cum Dei tate, quod hae similitudine explicat: Regem vel principem adoro purpuratum, dextra tenentem sceptrum. In illa adoratione non respicio vel ad corenam, quam in capite gestat, aut ad purram, qua indutus est, aut ad septrum, quod in manu tenet. Sohnius, Martinius, & Remonstrantes gradus quosdam religiosa adorationis confingunt, Papistarum duliæ, hyperduliæ & latriæ haudabsimiles: contendentes, carnem Christi non debere adorari adoratione DEi, hoc est Deo debita: Sed adoratione aliqua inferiori, neq; tamen civili sive politica, sed verè religiosa, que sine scelere gravis blasphemie nulli creaturæpossit exhiberi. Et Remonstrant. Apolog. pag. 154. Personam inquiunt J. C. una adoratione adorare & quidem simul cum carne fua us adoranda, quid aliud eft, quam Chriftum, etiam quatenus homo eft, obje-Eum formale adorationis flatuere? Sed de Remonstrantibus sub finem harum Exercitationum, cum Deo, pluribus dicetur. Hic notamus, etiamfi Objectum adorationis formale, per fe, absolutum & primarium, intrinsece continens & terminans rationem adorandi solam dicamus divinitatem esse;humanitatem vero objectum materiale tantum, secundarium & quasi respectivum, quod propter excellentiam non propriam sed appropiatam & communicatam colitur, tamen non sequi, De-





una & eadem deav de me Deo atq; homini tribuitur, Deo ut subjecto inhæsionis, homini ut subjecto prædicationis: ita unus idemq; cultus divinus Deo proprus, homini appropriatus à nobis hic statuitur. Ex his pater, quid respondendum sit ad quæstionem, quam haud ita pridem movit Maccovius: An Christus, quà mediator, sit religiose adorandus. Quod omnino affirmandum, ita tamen utratio formalis, sub qua Christus, etiam qua mediator est, adoratur, sit sola divinitas acaque.

pariter & EvoapuG.

5. 19. Interim eadem adoratione, qua Filium Dei adoramus, hominem quoq; adorandum esfe, sic probamus: In cujus nomine sectuntur omnia genua & quem omnis lingua confitetur Dominum ad gloriam Patris, is adorandus est adoratione soli Deo propria. In Christi DEI & hominis nomine flectuntur omnia genua &c. E. Vid. Rom, 14, 11. Phil, 2.9. to. Heb. 1. 6. In quibus locis & de adoratione soli Deo debis ta. & deadoratione homini Christo communicate agi ex inspectione evidenseft. Deindeitz concludimus: Si caro Christiin coena manducatur fide, utigin eam credendum. Sicredendum, utig; ea est adoranda adoratione soli Deo debita. At verum antecedens E. & consequens. Vide Rom 10.14 Adde argumenta validiffima è confensu antiquitatis, ipforumq; adeo adverfariorum petita. Quiquis negat, una adoratione venerandum Immanuelem , unamg, ei glorificationem dependendam, juxta qued verbum carof. dum eft, anathema fit, ut habet anathematismus VIII. Concilii Ephesim cui adstipulatur Concil. Occumen-V. Si qui non una adoratione DEUM verbum incarnatum cum ejus carne adoraverit, anathemafit. Adde Cyrilli defensionem VIII Anathematilmi, docentiseum, qui non dicat unicum filium unica confidentia honorasum effe, sed duabus it a ut una propria tributafit corpori, altera verbo, direllere unitatem persona: & Canonem 7. Concil. Constantinopol. V. ubi definitur, eum, que dum introducit adorationes, diffeparare naturas in persona Christi. Nec male rem totam explicant Theologi Leidenses in Censura Confessionis Remonstrantium, nist quod deadjuncto inseparabilinimis crude philosophaneur. Verba eorum hæc funt: quandoque. dem divina naturacum bumana in una persona mediatoria conjuncta effo bine ft, ut una aderatione merè divina, non duabus diffin di, nec una ex duabus minta, a nobiscolatur, in qua objectum formale & cansa propria fi-



voterminm eft divina tantum natura, que bujus cultus per fe tantum eft capax, humana vero natura in eadem persona ut & officium mediatorio. quatenus ad bumanam quog naturam fectat, funt objectum confiderationi in eddem adoratione: queniam Christum aderamu, quia filius Dei ae verus Dem eft , & quia ei inmediatoris quog, officio, divina plane propriegates & operationes conveniunt , ita tamen ut fimul in co confideremus. non tanquam objectum formale, ut caufam propriam feu terminum adorationin, fed tanquam adjunctum persone adorande in separabile at q eruno. caror bumanam ejus naturam & operationes, quas tanquam Mediator per bumanam quog naturam ad salutem nostramexecuit. Recte Camer, Tom. III Oper, qq. ad Ebr. c. 1. v. 2. Chrifto inquit adoratio debesur, velob nazuram divinam, velob officium mediatorium. Poftquam enim Dei filim Edem bomo eft ac mediator nofter, neg, natura divina feorfum, neg, bumana feor sum confider and a eft. Sed neg inter adorandum Christu qui idem Deus G bomo eff, exuendus eft officio mediatoris, atg ita à nobis confiderandus nude : fedut propheta, ut facerdos, ut rex Ecclefie: altus enim adovandi unu cum fit, ifta omnia conjunctim respicit in Christo. Si tamen fieri posset, quod amnino fieri non porest. ur, qui mediacor est verè & proprie, idem non effer Dem, Mediator adoranden non effet, ed qued bic culeus mere divinus & religiosus est, Deo debitus non modo gradu, sed specie ab omni alia cultu diver lus.

\$ 20. Reliqua est omniprafentia, de qua non codem modo senserunt & locuti sunt Augustanæ Confessionis Theologi, salva hactenus Eccles fiæ pace. Neg; eft, quod hic ante victoriam triumphum canantad. versarij, dicantque, Heshusium p. m. aliosque eum secutos, nihil sibi cum ubiquitate commune esse voluisse. Nam & nos ubiquitatem illam nobis affictam, una cum corporis extensione, expansio. ne, diffusione, diductione & similibus absurdis rationis cogi-Interim nunquam negavit Heshusius carn tatis detestamur. five humanitati Christi communicata esse infinita dona omnipotentiæ, omniscientiæ, subsistentiæ ir ἀυτῷ τῷ λόγφ: nunquam negavit, cum carne Christi communicatam præsentiam in omnibus istis locis, ubi Sacra Cona administratur. Non definit unionem personalem per gestationem & sustentationem: non negat Christum, ubi velit, adesse posse: non negat eum etiam secundum humanam naturam adesse virtute propria, operatione & dominio. Unde patet, immane

quan.





quantum inter Hoffmannum discipulosqi & Calvinianos discrimen intercedere. Et reche judicat dochiff. Schroderus Scept. Regal. pag. 693. etiamsi quastio de omniprasentia corporis dominici nunquam fuisset mota, mibilominus tamen afferendam fuifecommunicationem majeftate divina. cum assumta carne factam, ut pote fine qua sublimu ille & augustus articulus de sessione ad dexteram Deinec fatuintelligi,nec sincere explicari posoft. Quod & ideo fatto opuserat, ut reprimeretur muysegia adverfariorum, qui punctum omniprasentia quaftionem particularem, cum Majestatu communicatione, cuju ambitumulto plura comprehenduntar, cupide confundunt, codem carbone utramg notant, & fub codem ad invidiam excogitate nomineubiquitatu utramg, criminantur Ginfectantur, Hæcille, Nempe, si non movissent Calviniani certamen de præsentia corporis Christi in. cœna, nunquam forte Lutherus ad alteram de omnipræsentia carnis Christi devenisset, altumg; ea dere fuisset silentium. Ipsi Status Imperij in præfat. Formulæ concordiæ fatentur, nonnulles Theologos 6 in bis ip/um Lutherum, cum de cana dominica agerent, invitos etiam ab adver-(aris ad diffutationes de Personali unione duarum in Christo naturarum) pertrattos effe &c. Vide Chemnit, lib. de duab. Nat, Cap, XXX, fub finem, ubi commemorat, B. Lutherum, cum multis argumentis de generali ubiquitate disputasset, postea cum animadverteret, in quos labyrinihos disputationum, controversia sacramentaria ita abriperetur, & à verbis institutionis, quibus præsentia corporis & sanguinis Christi in cona traditur & promittitur, abduceretur, tandem in majori sua confessione. confilium dedisse, quia disputatio illa pro simplicioribus non est necessaria, contra adversarios vero frustra & abig; fructu suscipiatur, ut contenti simus verbis Christi, quibus in institutione Cona affirmat, Hoc, quod in dominica coena adeff, exhibetur & ore accipitur, esse sunm corpus. Quod si quæratur, quomodo hoc possibile sit, ac si obijciatur; hoc pugnare cum veritate corporis humani, ut simul sitin pluribus lo. cis, B. Lutherus simplicioribus præscribit hanc responsionem : Quia. Christus non nudus homo, sed verus substantialis & perfectus DEUS & homo est in una inseparabili persona. Et quia dextera Dei, ad qua Christi corpus collocatum est, ubiq; est, nec ullo loco est circum scripta, conclusa & alligata. Ideò, quia ipse de pane Conædominicæ dixit: Hoc est corpus meum, fine dubio ipsum pro sua sapientia & omnipotentia, cujus nec modus nec finis nobis constat, facile posse invenire modum, li-SCE



cet à nobis non Intelligatur, quomodo corpus ipsius simul sit in coelo, & in omnibus locis illis in terra, ubi coena dominica juxta institutio-

nem celebratur, cum utrumq; fit ipfius verbum.

5. 21. Nolumus me centryme niver ; potius cupimus m nucer su ma 9 60 ay, ut m' evanter custodiamus. Qua in re modis maximis commendanda venit magni Chemnitii modestia atqi circumspectio, quam spe-Ctandam dedit aureo illo & nunquam satislaudato de duabus Naturis in Christo libello. Quem secuti dicimus primo cum Formula Concordiæ: qued natura humana propter unionem personalem cum divinitate non fit conjusa, aut in eam transmutata: quod item bumana in Christo natura in omnia locaceli & terranon fit extenfa localiter. Solent nimirum Calviniani nos nescio cujus Eurychianismi reos agere, cum tamen non ignorent, nostros ab Eutychianismo tantum abesse, quantum ab infima terra summum abest coelum. Nuspiam enim veritatem corporis Christi, etiam gloriosi & ad dexteramDei sedentis negant subiq; cam inculeant & defendunt. Hutterus difp. VII. de Omnipræf. cap. poster. antithes. 3. Quatenu finitus, inquit, Christus bomo est, est etiam in suo #2. Imo quatenus est Ens corporeum naturale rationale, non omni excluditur loco. Mena Rerus contra Martinium pag. sa. feqq. Augustinum notat ex proprietatibus corporis concludere absentiam carnis Christia terris. Idem, inquit, Menzerus, ego confirmo. Corpus enim Christi in calo jam est, non in terris, visibiliter nimirum, exceptis apparitionibus extraordinariis, ut A ct. 9. & 27. Approbatibi Menzerus axioma Augustini, Fulgentii, Vigilij: Chri. fus habet verum corpus, & secundum veri corporis modum seu per naturam carnis sue est alicubi localis, non ubig, non nusquam. Addit, manere corpus Chrifts finitum G circumferipeum : quod quicung negaverit, anathema. efto. Et pag 76. corpus Christi jam in calis existens esse ait non quidem in loco proprieditto, fed in a calefti. Schroderus lib. fapius citato pag. 212. Veritatem natura bumana etiam in eminentisima majestate & glovia , tum quoad animam , tum quoad corpus docet, & diffinquit proprietates, qua sunt corpori Quoixo neu woveu pa mino communes, sujumodi funt effe finitum, quantum, habere partem extra partem, poffe in loco effe, poffe moveri , poffe fectari , poffe palpari Ge. que in flatuglo. ria manent; ab aleis proprestatibus, ut sunt, est mortale Go que non amplius manent in glorie statu. Idem pag. 620. Corpus Christi, ait, cujus prafentiam in S. Cana Luther ani credunt, non est infinitum & incircumseriptum.

ptum, fed uti noftrum corpu eft finitum & circumferiptum, circumferis ptione salteminterna. Nec est ita omnipyasens, quin sicuti no grum corpus, fecundum veri corporis modum localiter etiam fit prafens. Intriduo mortis. inquit Lobechius difp. 6. in August. Confest thes. 91, anima localiter corpore fuit foluta, itaut definitive effet in paradifo, O' corpus circumferipiive in sepulchro existeret. Adde Würtenbergenles in scripto Germanico contra Hofmannum exculo Tubing. anno 1589. qui pag. 94. dicunt affingi fibi,quali doceant, bas Chriffi Leib mit der Gottheitan alle Drie ausaefpannet / und alfo alles mit Fleifch und Blut Chriffi erfüllet fen, (ut loquuntur pag. 43.) bas alles voll Fleifch / Bein / Haut und Haar Chrifti fen/welches Gedicht wir allezeir in abgrund ber Dellen verdammer haben. Ex his patet, quantam injuriam nobis faciant Calviniani, cum errores Eutychis nobis affingunt. Hic enim docuit, Dominum nostrum ex duabus conftitifenaturis ante unionem, poft unionem vero, unam tantum in ille naturam effe: nec corpus domini nobis consubstantiale effe. Vid. Evagr. lib. i. Histor. Ecclesiast, cap. 9.

Sizz. Quanquam vero hæc ad eum modum se habeant, & corpus Christi tum in statu exinanitionis tum in statu exaltationis manserit fi. mitum, circumscriptum, sicut nostrum corpus est, non tamen ita Christus homo consedit ad dexteram Dei & secundam humanam naturam Rex cœli & terræ factus eft, ur absens omnia gubernet, & inprimis, utabsens Ecclesiam regat, tueatur, ornet. Absit vero ? Quin bumanitas (verpa fune Magni Chemnit. lib. cit. cap. 30. pag. 205.) Noya & cum Noya umnibus dominatur, non ex longinquo aut immenso intervallo absens, seu per vicariam operam & administrationem, sicur Reges solent, quando ipsorum imperium per multas & longinguas provincias late extenditur : fed ficut in 76 ya subsistit, ita etiam quatenus τω λόγω personaliter adharet, in λόγω omnia cora se prasentia habet, & omnibus prasens dominatur cu To Noyw. Schrod. pag. 695. docet, vocabulum omniprasentia, cum de presentia essumte natura est sermo, bifariam usurpari : uno modo, quo salva sua veritate, finirate & localitate, dicitur omniprafens, quatenus To Noya, ubicung, five in calo five in terra is adeft, conjunctior est creatura quatung alia. Dicitur omniprasentia TE Noye, & unionu Gc. Altero modo, quo salvaveritate Jua, rebus creatis dicitur effe prafens, quatenus non folum in bypoftafi xóy& omniprasenter subsiftit, sed etiam per operationes divinas, quarum per unio.



Bens

mem & exaltationem nouvovos facta est, omniprasenter ves universas sustemtat, conservat & gubernat. Dicitur alias omnipræsentia ratione creatura. rum: item omniprasentia inequipaosas seu exaltationis, ed quod etiam nitatur exaltatione illa per quam assumta caro sedet ad dextam Dei, Mentzeri contra Martinium verba sunt pag. 426. scriptura describens calefte & divinum Christi homini imperium, at geali & terra, inprimit autem E6elefia gubernationem & conservationem ejusmodinobis Jesu Christi ad dexeram Majestatic exaltati omniprasentiam commendat, qua petisimum in regendo orbe omnipotentia, in propugnanda & exornanda Ecclesia divina gratia, in puntendu hostibus infinito robore & justitia definitur. Rette dicere posiciomnipotentem presentiam & omnipresentem potentiam. Hacte. nus Mentzerus, qui in Martinio Elenchomeno pag. 6, seqq. Martinium culpat definientem abiquitatem seve omniprasentiam per prasentiam bumananatura in omnibus locis, & pag. 8. omniprasentiam effe dicis Christi prafentu divinam actionem, pag. 14. addens, localem ubiquitatem pariter nos cum Calvinisticis detestari. Neg; enim de generali ubiquitate Christi hominis inlignis, lapidibus, pomis, avibus, pecoribus, piscibus, soliciti nunc sumuscum Formula Concordiæ pag. 878. & Chemnitio pag. 205. Eujus verba in prima editione lib.de D.N. in Chr. notabilia sunt: Queniam de generali illa corporu ubiquitate O prasentia in omnibus creaturis nec inter veteres quidem satu conftat, nec ipsorum testimonia & sententia consentiunt, ideo in medio relinquam: abundet quing, suo sensu. Hanc modestiam laudamus: adversariorum intemperiem aversamur.

S. 23. Explicatam hactenus omnipræsentiam probamus ex Matth. 18. 20. Matth. 28. ult. Sic argumentamur: Quæcunq; præsentia ad officium Christi regium pertinet, illa est utriusq; naturæ. Atqui præsentia, quam Christus locis citatis promittit, pertinet ad officium Christi regium, E. Major clara est: actiones enim officii sunt utriq; naturæ communes. Minor negari nequit. Deinde producimus locum Eph. 1. 23. cap. IV. 10. Isthic dicitur Christus Homo implere omnia inomnibus: hîc verò ascendisse longé supra omnes cælos, ut impleret omnia. quem locum sic interpretatur Occumenius: Nuda quoq divinitate olim omnia implebat. Et incarnatus, ut omnia cum carne impleret, descendit & adscendit. Et Theophylactus: Ilt omnia impleat dominatione operationeq, idq in carne, quandoquidem divinitate jam anteacum campleret. Hac autem adversus P. Samosatenum & Nestorium sunt. Tandem producimus loca Psal. 110. 2, Apoc. 1, 13. Priori loco dicitur Christianes.

Aus





Austia federe ad dentram Dei, ut dominetur in medie inimicorum faorum, Posteriori dicitur Christus Homo in medio Ecclesiæ versari. &c. Quicungs enim dominatur in medio inimicorum suorum &c. enmoportet istic præsentem esse. Atqui post exaltationem Christus dominatur in medio inimicorum suorum. E. Quæhic objiciunt Calviniani, loquuntur de locali ubiquitate, adeoq; meræ sunt Elenchi ignorationes. Illa quoq;, quæ objiciunt, quod Christus reliquerit mundum, non fit hic &c. paritet. non feriunt scopum. Reliquit enim Christus mundum, quantum ad visibilem conversationem, non autem quoad præsentiæ gubernationem. Dehac quæritur, nonde illa: hancergo probent, fi virifunt, aus

desinant maledictis propter veritatem nos onerare.

§. 24. Tantum de infinitis donis, quorum plenariam usurpationem Christushomo per exaltationem accepit. Dices cum Calvinianis: hæc dona totamá; adeo exaltationem non pertinere ad essentiam humanem, sed personæ tantum per vocabula conereta attribui, eandemá; esse rationem exaltationis Christi, sicut dicitur, Filium hominis descendisse de cœlis, ac fuisse ante incarnationem, quod personæ quidem tribuitur, non autem convenit ei secundam humanam, verum divinam naturam. Respondeo, hac objectione nihil est ineptigaut falsius, Quomodo enim natura, quæ in Christo invariabilis & immutabilis est, altius evehi aut. sublimius exaltari potuit ? Quomodo secundum cam naturam, cujus potestas est æterna & infinita, accipere aliquid potuit? Quomodo fecundum eam naturam potest dici ad dexteram Dei consedisse, quæ ipsa eft dextera Dei? Tandem, fi secundum divinam naturam sublimatus eft, quomodo non inde sequetur Arianismus, itaut dicendu fit divinam naturam 72 1678, ab æterno non habuisle omnia, infinitam virtutem ac potentiam non possedisse, Nogov non esse genitumab ærerno, non. effe sposon Petri, neq; verè & effentialiter DEUM effe ? Deitatis enim proprium est, ut sit sibs sufficientissime, eui nec addi nec demi quippiam possit. Coeterum hic minime prætereundus est illustris Pauli locus ad Phil. 2. & inprimis m' sxae loure, quod ex gratia donare fignificat. At repugnat divinitati à gratia aliena pendere. Putant quidem adversarii non inconveniens esse locum Pauli interpretari de Christo secundum. divinam etiam naturam spectato, ed quod verissimum fit, 26201 admirando modo se humiliasse, cum nostri causa homo fieri fuit dignatus. Verum committunt ignorationem Elenchi, Neg; enim hæcnosinter. & ad

& adversariosagitatur controversia, an 26205 suo modo se humiliaverit: sed, an præsens Pauli testimonium proprie & directe agat de hu. jusmodi humiliatione, quæ dogo, quatenus est dogos, attribui possit. Nulla ratione id promittit textus. Agitur enim non de humiliatione. active sumta sed passive: de forma servi, de exinatione reali, de obcedientia, secundum quam suffinuit mortem crucis, quæ velut limes & terminus illius obcedientiæerat. Pleræq; adversariorum objectiones Elenchi ignorationes sunt, ut cum ex 2. Sam. 7. sic argumentantur: Cui sedes firmanda pomittitur, is est exaltatus, Atqui Filio Dei &c. E. ex Ebr. 1.5. De quo intelliguntur ista verba: Hodie genui te, is est exaltatus, Atqui de Filio Dei & c. E. cx Pfal, z. Cui Deus Pater gentes in hæreditatem & terminos terræ in possessionem dedit, is est exaltatus. Atqui Filio Dei &c. E. ex Joh. 5. Cui data est potestas exercendi Judicium, is est exaltatus, Atqui Filio Dei &c. E. Joh. 6. Is exercet judicium & suscitat mortuos, qui à Patre missos est in hunc mundum. Atqui Filius Dei &c. E. item : Qui sicut Pater honoratur, ei quoq; datum est judicium. Atqui Filius Dei &c. E. item: Qui'datum est vitam habere in femetipso, huic quoq; data est potestas faciendijudicium. Atqui Filio Dei &c. E. Item.; Qui Spiritu Sanctu visibiliter effudit, is est exaltatus. Atqui Filius Dei &c. E. Tandem: Per quem Pater condidit secula, qui est splendor gloriæ Patris & expressa imago substantiæ illius, qui moderatur omnia verbo potentiæ suæ, qui fecit purgationem peccatorum per semetipsum, qui elt noster Pontifex & Sanctorum administrator, is est exaltatus & sedet ad dextram Dei, Atqui æternus Dei Filius &c. E. Nihil hæc omnia concludunt: meræ funt άγνοιαι ελέγχε: concludere debebant; Ergo fecundum divioam naturam est exaltatus & glorificatus. Sed nec id concludere debent: Ergo est glorificatus verbaliter & externe: huc enim recurreresolent, qui in toto hocarticulo de Incarnato Dei Filio ut plurimum nil nisi verba dant. Hoc erat concludendum : Ergo fecundum divinam naturam realiter est glorificatus & exaltatus, reali nimirum illa donatione, pro qua impetranda obsecrabat Patrem. Vide Schröd. pag. 286, seg. & 154. leq.

COROLLARIUM, I.

Quaritur, cum dico, Christus est Mediator secundum utramg, naturem an vi jecundum capiatur specificative, an ve-toreduplicative? Respondetur specificative: imo, si vi secundum capia-





capiaturita, utreduplicet ipjas naturas in unione consideratas, capi etiam reduplicative potest: non vero, ut reduplicet naturas in G per se atg. formaliter consideratas.

#### COROLLARIUM. II.

Quaritur, postquam viricum s to de facta est hypostasis carnis, an hypostasin to de recté Damascenus Orac.conir. Acephalos vocaverit ovidenve Respondetur, sumendo vocem persona concretive, persona sili Dei jam non amplius sola divinitate ut assumente, nec sola humanitate ut assumea, sed utrag plene definitur é velut componitur.

## COROLLARIUM. III.

Quaritur, an Christus hodienum pro nobis ad dextram Dei sedens intercedat ?, Respondetur: Omnino; quanquam id hodie non siat cum illis circumstantiis passonum, lacrimarum, supplicationum, validi clamoris, de quibus Ebr. 5.7, (hanc alii vocant intercessionem formalem) Sed jus semel acquisitum nobis applicando, suumg, meritum & Satisfactionem Trinitati prasentando, adeog, objective seu maserializer intercedendos

COROLLARIUM. IV.

Quaritur, an Christus homo virtute secum communicatà resurrexerit? Aff.

COROLLARIUM. V.

Quarieur, qued sentiendum sit de illis Calvinistarum glossis, quibus miracula in & post resurrectionem Christi sacta en pariete potius, jamua & sepulchrimole, quam in corpore Christi glorioso edita affirmans: item, Christum vel per senestram vel per tecta, vel aliunde ad discipulos ingressum contendunt? Resp. pudenda bac sunt somnias

COROLLARIUM. VI.

Quaritur, qua fide Leidenses Theologi Disp. 28. thes. 14. dicani, nos, quos Ubiquitarios vocant, fingere modum adjuensus Christiin calum non verum & corporeum, sed tantum disparitionem ex oculis discipulorum? Respondetur, pessimà.

COROL-



### COROLLARIUM, VII.

Quaritur, quid sentiendum sit de descriptione cali, in quod Christus adscendit. & sessionis ad dextram Dei, quam tradunt adversarii? Respondetur, describi hac ates yeaps.

COROLLARIUM. IIX.

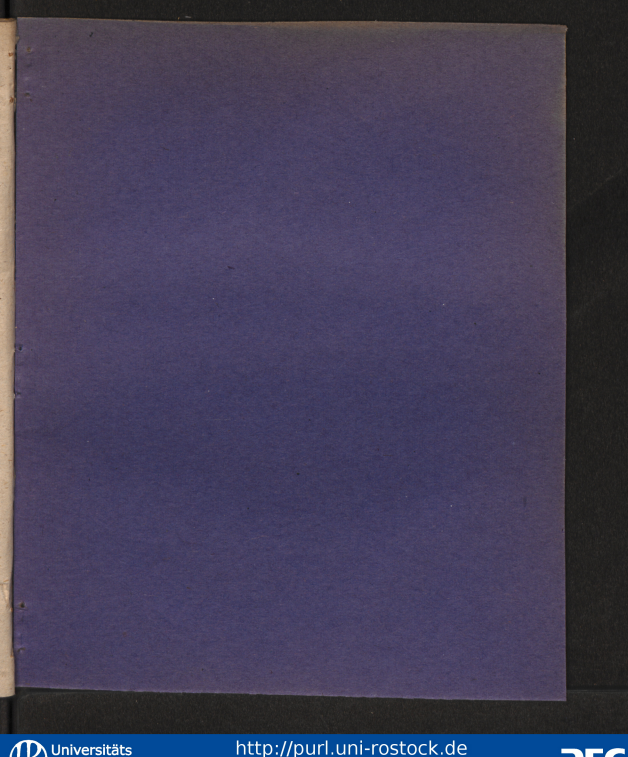
Leidenfes in Synopf. pur. Theol. Dif. 25. thef. 35. dicunt de persona ab alterutra natura appellata, enunciari prædicata alterius naturæ, & de persona quidem à divina natura appellata, prædicari humana OMNIA; vel ab humana, divina OMNIA. Verum enimvero (alubre monisum est Philippi in Locis, dignam esse diligentiam piis loqui cum Ecclesia, ubi addie; non sine eruditis causis Ecclesia vetus alios modos comprobavit, alios rejeciti Interveijculas propositiones suntista; Christus est creatura, Christus capit effe, Christus factus est, Christus in assumpta habitat huma. nitate, Christus subsistit in persona Filis Dei, Item, Filius Maria mon est alterius à Patre & Filio essentia, Filius Maria non babet carnem & sanguinem, Filius Maria subsistit in persona proprias Item, Filius Deieft creatura, Filius Dei ab aterno non eft, Filius Dei eft natura corporeus & similes. Quanquam enim has commode explicari per primum geuus communicationis Idiomatum posint, prudenter tamen Veteres vitarunt ambiguitatem, vitarunt infidias, ut loquitur cit. loc, Philippus, & ab his loquendi modis abstinuerunt, ne simpliciores vel offenderentur vel seducerentur, & illa occasione baretici falsas opiniones Bargere pollent.

ADDENDA ad S. 14. vid. Polanus lib 2. Syntag. Th. cap. 31.fol. 190.

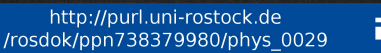
Ad S. 26. Potestas de qua loquitur Christus Matt. 28. aut est finita, aut infinita. si finita & creata E. Christus secundum Deitatem habebit aliquid finitum & creatum; si infinita, habemus quod volumus. Dices, esse respectu Deitatu infinitam, respectu humanitatu, sinitam. Respondeo contra principia disputatur, quando uni eidemą, voci semel posita simul potestate sinitam & infinitam signistiandi vis attribuitur. Dices potestatem officis hic intelligi, qua nec sinita sit nec infinita. Respondeo, & sic contra principia disputari, ipsisq. Photinianis arma porrigi, contendentibus, dari Ens., quod nec creater

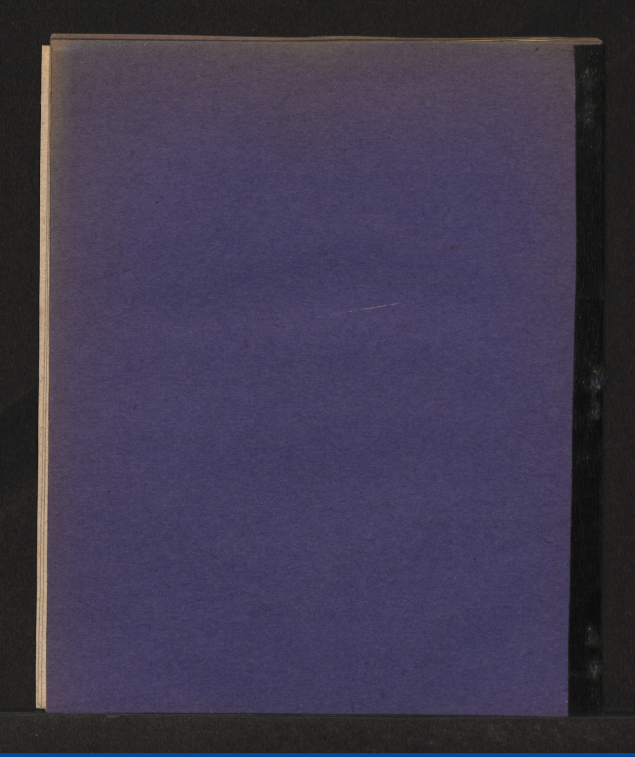
sit nec creatura, nec finitum nec infinitum.















Ausita sedere ad dextram Dei, at dominetur în Posteriori dicitur Christus Homo in medio Ecclenim dominatur in medio inimicorum suor præsentem esse. Atqui post exaltationem Christimicorum suorum. E. Quæ hic objiciunt Calcali ubiquitate, adeos; meræ sunt Elenchi ign objiciunt, quod Christus reliquerit mundum non feriunt scopum. Reliquit enim Christus visibilem conversationem, non autem quoa nem. De hac quæritur, non de illa: hancergo desinant maledictis propter veritatem nosone

§. 24. Tantum de infinitis donis, quorum Christushomo per exaltationem accepit. Di dona totamá; adeo exaltationem non pertit nem, sed personæ tantum per vocabula conere rationem exaltationis Christi, sicut dicitur, Fi de coelis, ac fuisse ante incarnationem, quod p non autem convenit ei secundam humanam, Respondeo, hac objectione nihil est ineptio au netura, quæ in Christo invariabilis & immuta fublimius exaltari potuit ? Quomodo fecund potestas est æterna & infinita, accipere aliqui cundum eam naturam potest dici ad dexteram est dextera Dei? Tandem, si secundum divinan quomodo non inde sequetur Arianismus, ita u turam 78 2678, ab æterno non habuisse omn ac potentiam non possedisse, 2020v non esseg effe i posonor Petri, neg; verè & essentialiter DI proprium eft, ut fit fibi fufficientissime, eui nec possit. Coterum hic minime prætereundus e Phil. 2. & inprimis w exaclours, quod ex gra repugnat divinitati à gratia aliena pendere. non inconveniens esse locum Pauli interpreta divinam etiam naturam spectato, eò quod vei rando modo se humiliasse, cum nostri causa Verum committunt ignorationem Elenchi, N 2 es im suorum.
Quicunque
portet istic
r in medio
tur de loquoque, quae
pariter
antum ad
thernatioisune, aus

A8 C9 B9 towards document

**B7** 

01

03

60

5.0 5.0

16

17

20

A5

42

**B**2

C2

A

B1

5

pationem anis: hæc m humademá; elle escendisse tribuitur naturam. odo enim vehiaut am, cujus modo fequæipla matus elt. vinam navirtutem no, non tatisenim quippiam locus ad lificat. At adversarii cundum 20v admidignatus. osinter & ado

