

Dieses Werk wurde Ihnen durch die Universitätsbibliothek Rostock zum Download bereitgestellt.

Für Fragen und Hinweise wenden Sie sich bitte an: digibib.ub@uni-rostock.de

Caspar Mauritius Adam Friedrich Fischbach von

## De Sanctissimo Coenae Dominicae Misterio Contra Calvinianos Exercitatio

Rostochi[i]: Kilius, 1653

http://purl.uni-rostock.de/rosdok/ppn740001973

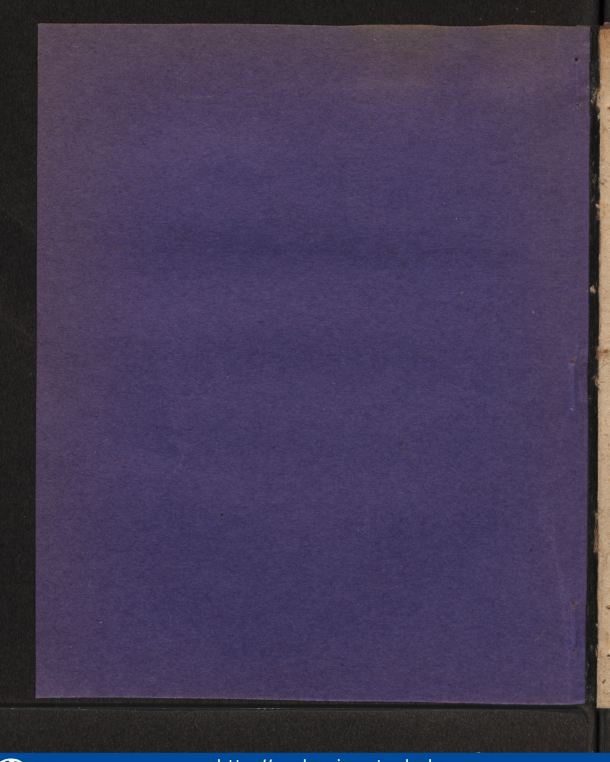
PUBLIC

Druck Freier 8 Zugang

R. U. Meol. 1653.

Main his, laspur/6

Vest.: Fireboach, Man Trich. v.







## SANCTISSIMO COENÆ DOMINICÆ MISTERIO CONTRA CALVINIANOS EXERCITATIO

Quams

DEO Opt. Max. Directore

Consensu Venerabilis Facultatis I heologica in Academia Rostochiensi

PRÆSIDE

CASPARO MAURITIO, S. S. Theol. D. P. P. & Eccles.

Publice ventilandam offers

ADAMUS FRIDERICUS von Sischbach/Rig. Liv.

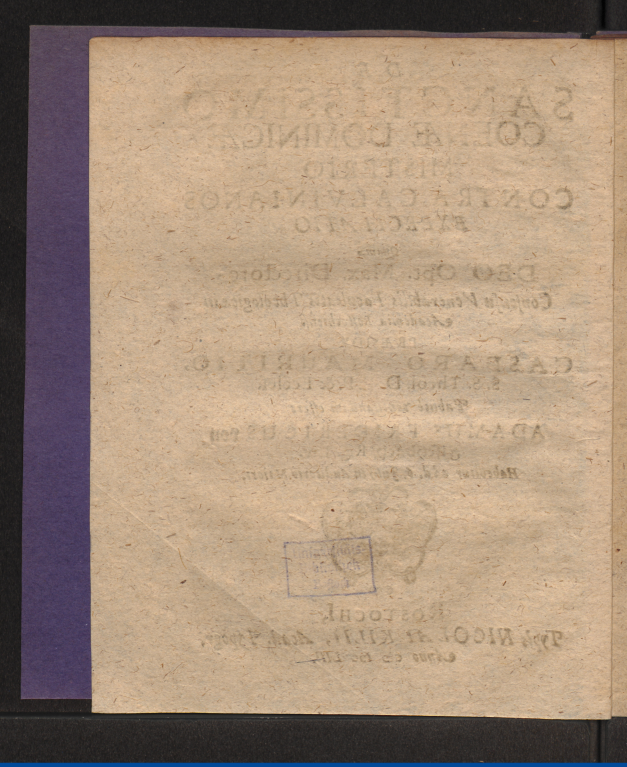
Habebitur ad d. 6. Julij in Auditorio Majori.



Typis NICOLAI KILII, Acad. Typogr,

Anne clo loc LIII.











## DEO DUCE!

Cturi nunc sumus de Sacra Cœna, sanctissima illa unionis spiritualis tessera, que hodie, prohdolor, materia facta est litium infinitarum. Cum Pontificiis nunc res nobis non erit, qui decreta recentis ejusdemq; contaminatissima Ecclesia stolidi adorant. Calvinianorum acumen examinadimus, quod temerario ausu pestilentissimog; exemplo inferunt

in admirabile hoc arcanum. Tu, Deus, annue copto!

THESIS PRIMA.

Verba hac: Edice, hocest corpus meum, pro vobis eradicum, bibise, hocest Sangvis meus, pro vobis effusus, proprie, literaliter adeog. To puri sunt accipienda.

6. I.

Um gemina sit ratio interpretandi loca Scripturæ, altera 2 n' on nov, sive proprie & ad literam, altera Tresmy sive improprie & figurate, prima quæstio Orthodoxos inter & Calvinianos exurgit hæc: An verba Institutionis modo recitata potisimum ifta, Hoc est corpus meum, hoc est sangru meus, sint priori an vero posteriori modo interpretanda. Nos priorem sequimur rationem : Calviniani posteriorem. Sed hicmira sententiarum varietas. Sunt, qui in Copulaest cum Zwinglio tropum collocant: sune qui cum Oecolampadio in prædicato corpus, langvis, tropum fovent & explicant per lignum corporis, langvinis : lunt denig; qui contendunt, neq; in subjecto, neq; in Prædicato tropum esle, esle tamen propositionem Metonymicam. Postremos hosceut nimum absurdos & falsos dimittamus. Nullus quippe Rhetor ad eum modum propositionem tropicam nobis descripfir. Falfitatem cumulant, cum dicunt, duplicem esse Metonymiamaliam apud Grammaticos, aliam apud Rhetores. Quis ralia portenta unquam fando audivit? Recte Leidenses Disp. XLV. thef. 65. de



de opinione Crellii, figuraram propositionem Logicam Rhetorica opponentis, atq; illam toto enunciato, hancvoce definientis judicant his verbis : Cum Logica mentis & interna vationis, non fermonis fit, ejus figurata ptadicatio nulla est, sed figura Rhetorica elocutionis tantum. quamvis ejus caufa ab attributione est, sedes tamen in parte aliqua & certa est. Hac Leidenses, qui th. 71, cum Oecolampadio collocant tropum. in prædicato, putanto, has propositiones æquipollere, Panis & vinum est corpus & sangvis Domini, &: est communio corporis & sangvinis Domini, non qua panis, sed qua fideles communionem habent cum. corpore Christi. Cœterum thes. 73. tropi genus esse dicunt Metonymiam signati pro signo : & effe quidem signa bujusmodi, quibus prafentia conjuncta & unita suo modo sunt (nempe Sacramentaliter, id est, realiter quidem, puta genuce respective, non autem substantialiter) res significata corpus & sangvis Domini: imo hac signa esse quasi vehicula, instrumenta, per qua exhibetur five offertur omnibus, credentibus vero confertur datur & afidelibus sumitur ipsisimum corpus & sangvu Christi. Ames in medull. Theolog. lib. 1. cap. 40. ponir in prædicato quintuplicem tropum. 1. Metonymiam figni pro fignato 2. Metaphoram, panis est fimilis corpori Christi. 3. Metonymiam adjuncti, panis est adjunctum corporis Christi. 4. Synecdochen, Panis est totus Chr. stus J. Metonymiam subjecti pro adjuncto, Panis est omne Christi beneficium &c.

S. 2. Hæ sunt celebriotes Calvinianorum sententiæ. Alia Troposophorum glossemata qui legere cupit, adeat Slüsselburgium & Schröderum: quorum ille in Catalogo de Calvinian.pag. 30. triginta & unam:
hic in Sceptro Regali pag. 600. seqq viginti sex Calvinianorum glossas & depravationes Verborum Cœnæ recenset. Digna notatu sunt verba
Magni Chemnitii, quæ in libello de Fundam. SS. Cœnæ pag. 30. habet:
Quando, inquit, à simplici propria & nativa verborum sententia disceditur,
tunc in multas varias & dissimiles interpretationes & opiniones sicut manifestum est, verba illa distrahuntur, & dum quis si sum opinionem tuetur
mens dubia & interta relinquitur: neg, enim hastenus inter ipsos conveniris
potuit in qua voce collocandus sit tropus, quæg & quis sit tropus, quæg; sit vera
& constans verborum illorum interpretatio. Sed quot autores, sot sunt
sensus. Et cuilibet regi sua regima pulcherrima videtur. In tanta interpretationum & opinionum variesate, quæ porest esse side wanco poesa &
sum semper rester ambigua incertitudini appendix: possunt forsan verba illa

aliter etiam exponi atg, intelligi. Subnectir loco citato Chemnitius verba Lutheri, quibus ad ipsum Filii Dei tribunal se producturum ait hanc apologiam : Domine Jefu Christe, nata fuit controversia & ortum certamen de verbu testamenti tui. Quidam contenderunt, verba ifta aliter, quamin propria & nativa sententia sonant, intelligenda effe: sed quia inter epsos non convenit, quis tropus & in qua voce sis collocandus, non potuerune unicam & certam interpretationem illorum verborum constanter & consentienter oftendere: sed in multas parias & disimiles interpretationes & opiniones distraxerunt verbatestamenti tui, non potui itag, nec volui fidem. meam in hac tam gravi controversia committere incertu illu variu & dissentientibus interpretationum & opinionum fluctibus. Econtra vero vidi, fe verba accipiantur, sicut sonant, in simplici propria & nativa sententia, sunc conftanter reddi unicam & certam fententiam. Ego igitur, qui ftatui, te voluisse unicam & certam esse testamenti tui sententiam, in ea interpretatione acquievi, quam verbain simplici propria & nativa sententia unicam & certam reddunt & oftendunt, Si enim voluisses aliter, quam sonant verba illa, intelligi, fine dubio adjecisses claram & apertam declarationem, sicut idem fecisti in illu locu, in quibus allucinatio non est conjuncta cum ranto periculo, sicut in verbis testamenti tui. Gemina his habet CL. Calixeus Exerc. I. de Transsubstant, thes. V.

S. 3. Lutheri ergo est sententia, quæ & nostra est, interpretanda effe verbaSacramenti ousering five constitutiva. Hor eff corpus meum &c. sicut sonant in simplici propria & nativa sententia, sine figura & tropo. Nullus enim in re tanti momenti Evangelista, Apostolus vel minima quidem monitiuncula ad tropum nos ducie. Arque hæc interpretario literalis rationi misterii, quod in Coena mirabile est, explicande quam accommodatissima est. Scilicet fatetur Ecclesia Catholica cum Cypriano Con & Sacramentum esse santia santiorum, cum Chrysoko. mo, esse Perutiv pucherov hoc est, tremendum misterium, quod rem exponit sensus omnes ipsiusquadeo rationis judicium longissimė exce-Calvinus ipse lib. IV. Institut. cap. XVII. sect. 7. fatetur. sibi non licere ullu verbu complett i tantum misterium, quod ne animo quidem, inquit, satis me comprehendere video, & libenter ideo fateor, ne quie ejus subsimitatem infantia mea modulo metiatur. Quen potius lestores hortor, ne intra istos nimium angustos sines, mentu sensum contineane: sed multo altim affurgere contendant, quam meo ductu posint, nam ego ipse quoties

auoties bac de re sermo est, ubi omnia dicere conatus sum, parum adhuc mibi pro ejus dignitate dixisse videor. Quanquam autem cogitando animus, plus valet, quam lingva exprimendo: rei tamen magnitudine ille quog vincitur Gobruitur. Itag, nihil demumrestat, nisi ut in ejus misterii admirationem prorumpam, cui nec mens plane cogitando nec lingva explicando par estes potest. Et sect. 32. Porro de modo si quis me interroget, fateri non pudebit, sublimius esse arcanum, quam ut vel meo ingenio comprehendi vel enarrari verbis queat: atg, ut apertius dicam, experior maois, quam ut intelligam. Itag, veritatem Dei, in qua acquiescere tutolicet, hic fine controperfia amplector. Pronunciat ille carnem fuam effe anima mea cibum; fangrinem effe potum. Talibus alimentis animam illi meam pascendam offero. In sacra sua cæna jubet me sub symbolu panis & vini corpus & sangvinem fuum sumere, manducare & bibere: nihil dubito, quin & ipfe verò porrigat & ego recipiam. Hæc Calvinus. In quibus duo notamus. Primum est, quod evidentia verborum institutionis & consentiente Evangelistarum atq; Pauli sententia coactus fatetur, Christum vere porrigere Sub symbolis panis & vini manducandum Corpus & bibendum Sangvinem luum. Est enim in verbis institucionis accipite edite hoc est corpus meum &c. exhibitiva propositio, cujus ea est indoles, ut exprimat id, quod alii tradimus & exhibemus. Illud vero, si plura contineae unita, five fi plura conjunctim exhibeantur, voce, quam prædicati loco ponimus, id exprimimus, quod alias incognitum & sensibus minus obvium est, ut proinde indicari opus sit, quomodo tradito sacculo dicimus, hoc est aurum summma centum ducatorum. Sacculum videmus, sed quod sacculo continetur, non constat, ideo ab eo, qui porrigit, five dat, exprimitur. De quo infra pluribus agendum. Alterum eft, quod sublimius esse dicit misterium, quam ut ingenio comprehendivelenarrariverbis quear. Quæ verba quomodo cum tropis & figuris, quas in verbis institutionis ponunt Calviniani, conciliari queant, non videmus. Si enim tollatur to patov, & figura substituantur, quodnam remanebit misterium? Nullum profecto. Omnia erunt rationi & sensibus familiaria, pervia, facile comprehensibilia. Alterutrum ergo dicendum, aut misterium non esse & rationem sequendam ducem in constituendis tropis, figuris; aut misterium esse, & caprivandam rationem. Quod fienim misteria non voluerimus admirrere, nistracione explicari possunt, peribit omnis misteriorum ratio, peribit

pèribit aniculus de Trinitate, Incarnatione, Resurre Lione, ur testantur eventa superioris seculi, quo ex Calvinianorum Schola prodeuntes post oppugnatum hoc milterium tentarunt quogi articulos modo dictos Georgius Blandrata, Alciatus, Valentinus Gentilis, Franciscus Davidis, Adam Neuserus aliiq; Sociniani. Neqiad tropos in explicatione sacrarum literarum deveniendum, nisi id summa flagitet necessitas, eademq; vera necessitas non à ratione consicta: sic enim peribunt articuli sidei atq; spoliabuntur laude debita sancti, qui à clara litera nonpropterea sibi discedendum duxerunt, quod cum ratione pugnaret. Vide exemplum Abrahæ Gen. XIIX. XXII. Rom. IV. 18. seqq. Ebr. XI. 11.19. Illustris est regula, quam hic inculcat Augustinus lib. 3, de doctr. Christ. cap. 16. Si, inquit, secutio praceptiva aut flagitium videtur jubere, aut utilitatem & beneficentiam vitare, sigurata est. Nec est, quod dicas, juberi hic avsquam payiav. Hanc enim Cyclopicam & Capernaiticam lanienam detestamur, ut ex dicendis infra

parebir.

§. 4. Prolixi sunt adversarii in defendenda sua sententia & refutanda nostra. Solus Wendelinus Christianæ suæ, ut vocat, Theologiæ Lib. I. cap. XXIII. tractatione hujus controversiæ paginas bene multas implevit, adeoq;, quicquid ab aliis hujus sectæ in hac controversia Sacramentaria sive pro se sive adversum nos imegris voluminibus tractatum est, in compendium quoddam sed dispendiosum redegit. Expendamus merita caulæ. Videamus, quid præstare voluerit, & experiamur, sed brevibus, quantum præstirerit. Esto hæc nunc cura no-Ara & materia exercitii Academici. Agit Wendelinus libro & capite citatis thef. IIX. de sensu verborum Institutionis hoc ordine, ut primum suam suorumqi sententiam explicet & confirmer, deinde nostram recitet & refutare conetur. Sequemur eum 2 mode. Primum disputat de subjecto Propositionis, Hoc est corpus meum, & vult evincere, demonstrativum Hoc solum significere panem Rationes eius funt.I.Quod Christus suis manibus de mensa solum accepit, fregite diffribuit, id folum fignificat demonstrativum hoc. Arqui folum panem Christus acce. pit & E. Solum panem significat demonstrativum Hoc. Respondeo Majoremesse insufficientem. Verba institutionis sie jubent suppleri defectum Majoris. Quod Christus de mensa accepit, fregit, distribuit & manducare arq; bibere justit, id intelligendum per 7 Hoc. Arqui non: A goriodi Subminis and panema

panem solum sed & corpus accipere arq; manducare justit, inverbis, Accipite, edite, Hoc&corpus meum. Ergo non folus panis sed &corpus denotatur per demonstrativum Hoc. II. Paulus expresse interpretatur demonstrativum Hoc de pane, Panu est communicatio corporu Christi I. Cor. X 16. Quod si per panem intelligendum complexum ex pane & corpore unitis, sensus verborum Christi effet, Panis cum corpore est corpus meum &c. quod absonum. Sed diversæ propositiones Christi & Pauli. In verbis in-Airutionis subjectum esthoc, prædicatum corpus. At in Paulo subje-Chum est panis, prædicatum communio corporis Christi. Retorquemus ergo argumentum. Si panis est communio corporis Christi, utiq; 7 Hocnon potest denotare solum panem. Ratio est. Quia si dato pane, daturetia corpus Christi, sequitur esse aliquam inter panem & corpus unionem Porro, Ubicunqi demonstrantur res unita, quaru altera sensib? obvia altera in cognita est, ibi hæc(incognita &cinconspicua) in prædicato exprimitur, particula vero deix nun (Hoc) subjecti loco posita complexive res unitas demostrat. Exempla obvia sunt, quæ omnia & singula stant pro nobis & veritate, Non enim alia vim habet, nec habere potest Hoc, nisi velimus cum Carolostadio dicere, esse in verbis Institutionis propositionemidenticam, similem huic, Hoc est mensa, cujus sensus est, hoc, quad individuo demonstratur, est mensa. At hanc esse ejus vimin verbis institutionis negant, & recte quidem, adversarij. Repugnat enim no S: repugnant verba: Hoc'est sangvis meus Matt, XXVI.28. Aut ergo proferant adversarij aliam analysin congruentem & consvetudine receptam, aut concedant, vi Hoc substantive & complexive sumi. III. Quod jubemur ore manducare in memoriam corporis Christi, id solum denotatur per pronomen Hoc. Atqui felum panem jubemur ore manducare in memoriam corporu Christi, ut ex Paulo liquet, jubente nos comedere pane in memoriam corporis pro nobis fractizid est, crucifixi. Ergo folus panis denoeatur per pronomen Hoc. Majoris vis nulla est. Posito enim, justos nos manducare panem in memoriam corporis Christi pro nobis crucifixi, non sequitur, non potuisse simul mandari ipsam corporis Christi manducationem. Quod si vero mandaturipsa corporis Christi manducatio, ut omnino mandatur, manifestum est w Hoc non solum panem. denotare. Minor nuspiam velin Evangelistis velin Paulo apparet. In. Evangelistis enim non dicitur: Hoc facire in corporis mei commemorationem, sed, hoc facite in mei, hoc est, crucifixionis & passionis mez memoriam, annunciate mortem Domini, qua est interpretatio Pauli.



Ex Paulo liquidum est, confundi à Wendelino distinctas propositiones, Edite hoc est corpus meum pro vobis fractum five crucifixum, &, Hoc facite in mei commemorationem. Ubi hic illa Wendeliniana, folum panem. jubemur edere in memoriam corporis Christi? IV. Quod significatur per pronomen Hoc est Symbolum & Sacramentum corporis Christi. Aqui folus panis est Symbolum corporis Christi. Ergo solus panu intelligitur per pronomenHoc Inhis etiam formæ bonitatem desideramus. Non enim licet sub Majore absoluta minorem formare exponibilem exclusivam, salva forma. Nec valet : Omne rationale est sentiens, solus homo est rationalis, Ergo solus homo est sentiens. Dices: ideo non valere, quia Minor virtute negans est in prima figura, Wendelinum autem argumentariin. secunda. Respondeo, etiam Wendelini Syllogismum in prima figura esse & mentiri secundam. Majoris enim termini transpositi sunt, ut in. illo: Omne id est sentiens, quod est rationale. Si hic subsumas: Solus homo est rationalis, vitiosa erit collectio. Præterea Major est falsa, Nullus apex ex Evangelistis, nullus ex Paulo produci potest, quo solide Interim, quodattinet Minorem. facile concedimus panem esse symbolum corporis Christi, sicut Veterum quoq; non nulli dixerunt, panem esse signum & figuram corporis, attendentes similitudinem inter corpus & panem, qui suo quodam modo cœlestem. nutriendi virtutem corpori Dominico insitam figurare aprus est. Sienim queratur, cur Christus adhibuerit in facra coena panem & vinum, respondent Theologi, id factum esse, tum ut typi Cona sacra implerentur, verbi gratia Manna Joh. VI. 31.32. I. Cor. X. 3. 4. tnm propter ava do jav illam, quæ est inter panem & corpus Christi, & vinum arq; Sangvinem Christi. Sicut enim panis e multis granis conficitur, coquitur & nutrit: ita corpus Christi in cruce velut coctum nutrit nos advicam æternam, efficito;, ut quotquor de pane illo participamus, unum corpus simus I. Cor. X. 17. Et sicut vino sitis extingvitur, cor exhilaratur, ita sangvine Christi restingvitur sitis spiritualis, resicitur homo &c. Interim nec nos nec Veteres à Cœna Dominica abesse corpus & sangvinem dicimus, de quo pluribus infra. Quod artiner Augustini verba, quæ extant Tom. VI. p. 157. edir. Basil. contra Adimant. cap. 12. ubi ait, non dubitavit Dominus dicere, hor est corpus meum, cum daret signum corporu, non ille loquitur de signo separato, sed conjuncto. Ut enim. langvis



fangvis est signum anima, sic panem signum ait dici corporis Christi. Loquitur ergo de signo as ata & conjunctissimo. De Luthero non est, quod dicamus. Manifesta ejus est circa hoc punctum sententia. Fatetur ille ta Hoc panem indigitari, sed non solum. Idem nos sacimus. Quod attinet Authorem orthodoxi consen sus, opus ille suum molehaud exiguum perpetua ignoratione Elenchi complevit., dum ubiquis disputat adversum modum præsentiæ Christi in cæna & manducatio-

nis physicum; quem pariter cum Calvinianis detrahamur. Sic confirmare sua voluit Wendelinus, jam respondet ad no-Ara. Primo dicimus, si Christus per 1870 voluisset intelligere panem, utiqi dixisset, hic panis non hoc. Excipit Wendelinus. 1. tritam esse loquendi consvetudinem, que per demonstrativum hoc indigitat illud, cujus antea facta mentio est. 2, retorquet argumentum nostrum: si Christus voluisset dicere, quod nos intelligimus, clarius dixisset hoc complexum. Si tritam loquendi consvetudinem sequamur, aliter intelligi के रहें quam συμπεπλεγμένως five complexive nequit. Aut enim efficit π hes propositionem identicamaut capitur complexive. Tertium non datur. Sed identicam propositionem juxta nobiscum rejiciunt Calviniani. Quare reliquum est, ut capiatur complexive. Negs id indicari aut exprimi necessium fuit. Non enim, cum porrecto alabastro dico, hoc est ungventum pretiosissimum, opus est addere, hoc complexum. Nulla enim hic obscuritas. Et quid hoc esser dicere, hoc complexum est corpus meum? Non enim panis & corpus est corpus Christi, Eadem ratio est exemplorum sacrorum: Hicest Filius meus (de homine)hoc est Spiritus Sanctus (de columba) Hic est Angelus (de Viro Jud. XIII. 6.13.) In his exemplis est in subjecto complexio, pariens conceptum. confusum, qui tamen mox cogitur distincto conceptui cedere, quem\_ gignic prædicatum. II. Si Christus voluisset voce Ten indigitare solum panem, uriginon dixisser 78 m sed 87 @ Excipit Wendelinus provo. cando iterum ad consvetudinem, que sepè pro masculino vel fæminino usurpat Hoc, verbi gratia; Quid hoc est? Sed non est verisimile, fi 18 mesfer politum loco 87 3, id à nullo Evangelistarum fuisse monitum & clarius expressum. Adde, sic sieri debere propositionem identicam. Ubi enim to Hocrem unam demonstrat, ibi proposicio necessario estidentica, nec aliud exprimitur in prædicato, quam fuit expressim in subjecto. Erhoc

Et hoc tam firmo innititur fundamento, ut nulla evs does hac universa-Manet ergo, To Hoc complexive capiendum. litas labefieri posit. III. Si n 1870 folum significat panem, utiq; in polteriori parte Conz n Tem significabit solum vinum, cui tamen contradicit Lucas, dum addit,illud 7870 esse essusum in remissionem peccatorum. Excipit Wend. illud enxuvousor referendumesse ad aina, quod pracesse, vel, fireferendum ad ming nov intelligendum effe facramentaliter, quomodo de Symbolis affirmatur res signata, de pane corpus, de vino sangvinem. Beza putat elle moone Parès in verbis Lucz, sed repugnant Heinsius & Dieu, qui notant ex lingvæ Ebrææ indole id dichum esse, ac si dixisset Lucas: έντα άμαπ με (ο επν) ευχυνόμουν. Erfatemur, calicem hic dici effusum in remissionem peccatorum, non respectu sui, multo minus respectu vini, sed respectu sangvinis Christi, quem continet. Ubi nota, minime id dici poruisse, si tantum figura & symbolum sangvinis Christi contineatur. Sic enim calix veteris Testamenti continens sangvinem hircorum, qui longe expressius & luculentius symbolum fuir fangvinis Christi, meliorijure dicendus esfet calix N. Test. Et hoc arg. est contra figuras & tropos Calvinianorum solidissimum, Manet ergo vis argumenti. Quomodo no 18m accipiturin posteriori parte cona, sic etiam capitur in priore. At in posteriore sic capitur, ut non denotet folum vinum, hoc enim non est causa & fundamentum Novi Testam. Ergo. Quod de sacramentali symbolorum de rebus signatis prædicatione dicitur, omni caret fundamento & exemplo. IV. Ubicunq; ponitur 70 Hoc neutraliter, ibi complexive fignificat. Excipit Wendelinus hoc falsum effe. Addat ergo in Majore : ubi To Hoc ponitur substantive, ibi vel complexive capitur, vel efficit propositionem identicam. Eligat nunc urrum volet. Si posterius, Calvino deserto Carolstadium sequetur. V. Tritissima est loquendiratio, ut, cum duo conjuncta porriguntur, subjecti loco ponatur totum complexum. Excipit Wendelinus, Lutherihanc effe argumentationem fed nullam ejus effe consequentiam, nifi prius probetur, Christum non solum panem fregisse & manducandum prabuisse, sed etiam cum pane corpus suum, quod tum mense asidebat. Verum pro Luthero stat evidentia verborum institutionis & inductio omnium exemplorum. Cæterum distingvendi sunt actus præparatorii ab actibus substantialibus Conæ. Solum panem accepit, fregit, & sic praparavit, at una cum pane accipi & manducari justit corpus



pus fuum. VI. Id denotatur particula Hoc quod Christus accepit, fregit & jussit edere. Arquinon solum panem verum etiam corpus justit comedere Ergo. Responder Wendelinus limitando Majorem: Quod insitedere oraliter, corporaliter & proprie &c. Et sic negat Minorem. Chrifum enim non jusisse edere corpus suum proprie sed improprie. Si autem\_ quæras ex Wendelino, quando ergo & ubi Christus jubeat corpus suum edi improprie, respondet, id fieri implicite in verbo edite, explicite in verbis, hoc facite in mei memoriam. At hæcresponsio in verbis institutionis non est fundata, sed iisdem repugnat, contravenit Catholicæ illi Regulæ inrerprerationis scripturarum: Vox una semel posita &qua literas& qua sensum non potest sustinere duos diversos significatus. Arqui vox edere semel posita, Ergo non potest sustinere duos diversos significatus. Adeogs propriè corporaliter & oraliter editur non tantum panis, verum etiam corpus, quod attinet instrumentum edendi, interim comeditur corpus non modo proprio & physico, sed modo mystico & sacramentali, non immediate, sed mediante pane benedicto. Quare etiamfiaddatur limitatio Wendelini, erictamen adhuc vera Minor, quod Christus edere justit corpus suum proprie, qua rem, non qua modum. reisut dictum. Negsullum præsidium Wendelino est in ultimis Institutionis verbis. Aliudenim est: edite corpus meum: aliud: hoofacite in. mei memoriam. Prius rem concernit, posterius sinem. Deniq; si implicite in verbo edite Christus jubet corpus suum edi improprie, side nimirum, siq; soli sideles corporis Christi participes sunt, utiq; Judæ infideli verè dicere non potuisset : Ede, hocest corpus meum. Necvere Marcus: Et biberunt omnes.

5.6. Progreditur Wendelinus ad prædicatum propositionis Sacramentalis, & recte statuit intelligi corpus proprie dictum. Atque hac in parte ab aliis ejusdem sectæ, quarum verba δ. 1. allegata sunt, dissertit. Et merito quidem. Expositio enim illa, quæ in prædicato corpus, sangvis, singit tropum, repugnat τῶ ρητῷ, & naturæ propositionum exhibitivarum, quarum fundamentum est unio rerum præsentium. Quanquam enim hedera sit signum vendibilis vini, nemo tamen unquam tradendo hederam dixit, accipe, hoc est vinum. Deinde repugnat naturali & legitimo sigurate loquendi modo. Si enim id, quod Calviniani intendunt, dicere Christus voluisset, utiq; nondixisset. Hoc est corpus meum, seu panis est corpus meum, sed contra: corpus meum

est panis sive coelestis cibus, & sangvis meus est vinum sive porus spiritualis. Sicenim ipse quoq; Christus solet hos terminos locare v. g. Joh. W. 35.55. Caro mea est cibus, non contra. Illud enim, in quo proprietas, quam exprimere volumus, est magis clara, prædicari debet de eo, in quo minus est clara, v.g. virum fortem expressuri dicimus: Hic homo est Leo, non aurem, hic leo est homo &c. Hæc enim est natura prædicationis ordinatæ, ut prædicetur terminus connotativus, sive, qui stat loco connotativi de absoluto, non contra. Terrio repugnathæc expolitio oppolitorum naturæ, quæhæc est, ut non possint de se prædicari in casu recto. Unde consequitur, nullum relatum de altero dici posse in casu recto sive proprie sive figurare. Quare nec signata de signis (inter hæc enim esse quandam geow ipsifatenturadversarii) puta corpus de pane, sangvis de vino prædicari possunt. Nec ulla idonea probatorum virorum exempla possunt proferri, qui ejusmodienunciationes construxerint. Quanquam enim v.g. Toga ut fignum pacis sæpe usurpatur pro pace, non tamen integram enuntiationem efficiendo dicere possum, Toga est pax. Et sie in aliis. Quarto repugnat hæcexpositio determinationi Christi & Pauli. Christi determinatio hæc est: corpus, quod pro nobis traditur, sangvis, qui pro vobis effunditur. Hic ro quod & qui ostendit idem corpus exhiberi in cœna, quod traditum est in cruce. Neg; enim geminum corpus habet Christus, sed unum tantum. Cœterum non debet To quod exponi per quale, vel quatenus Neg; enim faltum licer facere de prædicamento in prædicamentum, de substantia in qualitatem. Neg; in his verbis mandati, quibus docemur, quid edere debeamus, modus percipiendi corpus Christi describitur, sed inculcatur veritas rerum percipiendarum, quanquam haudinviti concedamus, non modo nobis exhiberi substantiam corporis Christi, sed ejusdem essicaciam. Bene Beza Oper. Volum. III. pag. 204. Epist. V. ad Alamannum : Certe corporis 6º Cangvinis nomina nimis absurdum foret de fructu & efficacia mortis Domine interpretari, vel ad solum ipsum Spirituale institutum restringere quod ut quam plenisime intelligatur, age pro his vocibus, corpus & fangvis, substituamus illam interpretationem & dicamus: Hoc est efficacia mortismea, que pro vobis traditur, & hoc est Spiritus meus, qui pro vobis effunditur. ineptius est hac oratione? Nam certe verba illa, quod pro vobis traditur, &. qui pro vobis effunditur, necessario huc te adigune, ut de ipsamet corporis &

Cangvinis substantia hoc intelligere cogaris. Hæc ille. Pauli determinatio hæcest: Panu est communicatio corporu Christi. Si hic corpus idem est ac fignum & figura corporis, absonus emerget sensus: Panis est communio signi corporis Christi. Quinto repugnat hæc expositio toti Scriptura, qua corpus Christi agnoscit verum & naturale, item mysticum\_ & spirituale, quod est Ecclesia. Nullus potest produci locus, in quo corpus Christiaccipiatur pro symbolo vel signo corporis. Sextorepugnar hæc expositio hypothesiadversariorum, Id quod gemina ratione evictum damus. Primo, si verba Christi, hoc est corpus meum, ira funt refolvenda, hic panis est fignum corporis Christi, sequitur, Christum inverbis Coenæ nullam prorsus instituisse manducationem corporis sui, nec fidei, nec oris, sicut statuunt Sociniani Calvinianorum pulli. Ecquibus enim verbis influtuisset Dominus manducationem corporis sui, nisi illis, Edite, hoc est corpus meum? Arqui his instituit non nili manducationem figni corporis, hoc est, panis. Nulla ergo relinquitur manducatio corporis CHRISTI five oralisfive spiri-. tualis per fidem. Nec est, quod dicant; signa non esse vacua. rebus signatis, sed eas habere connexas. Respondemus enim, nos verbainstitutionis requirere, quibus Christus justit manducare & bibere. res fignatas. Nulla enim confequentia: Christus justit ore manducare panem in his terris existentem, qui est signum duntaxat corporis sui in ecelo existentis. Ergo etiam per eadem verba justir manducare side. corpus suum. Si autem ex manducatione panis recte colligitur manducatio corporis Christi, tanquam connexi, necessario sequitur etiam incredulos manducare corpus Christi, quod tamen pertinaciter negant Calviniani. Secundo sic concludimus: Quæcunq; interpretatio nihil præter nuda symbola absentis corporis & absentis sangvinis relinquit, ca est Anabaptistica, impia, blasphema, teste Beza Epist. s. Arqui interpretatio Calvinianorum talis est. Ergo Minor probatur: Quanquam enimamplissimis verbis protestentur & dicant Calviniani Christi corpus vere, realiter (addunt nonnulli, substantialiter) adesse (subintellige fidei ) camen & hoc dicune, id tanto intervallo à nobs diffare, quantum diffat summum celum ab hac nostraterra. Quod pronunciavit Bezain. colloquio Possiaceno; & pronunciare alios quoq: omnes Calvinianos necessimest. Negant enim omnes, corpus Christi adesse in his terris: uns , in de infames corperii &



Negant corpus Christi esse in pluribus locis & præsertim illis omnibus, in quibus S. cœna administratur: Negant aliter in N Testamenti Sacramentis adelle sangvinem Christi, ac fuit præsens in V. Testamento. Vid. Calv. lib. 4. Inst. c 14. Sect. 23. Relinquitur ergo, quicquid dicant Calviniani, quod veri fint Anabaptistæ. His adde verba Chamieri Tom.IV. lib. X. cap. IV. num. 3. Certum, nonnullis placuisse potius, tropum statui in prædicato, ut corpus meum sit pro signo, sive Sacramento corporis mei. Sed boc redit eodem. Quamvis, si subtiliter excutiatur, videatur aliquanto alienius. Nam 1. Si accipiatur prædicatum pro signo prædicati; jam olim petra. erat reapfe fignum Christi! cum tamen Aug. negarit tum eam fuisse, quod est dicta. 2. Figuratum corpus non est corpus, Et sic hac enunciatio nullum corpus Christire veraindicaret: sed aliquid ei simile, cum tamen Paulus dixerit, panem esse communionem corporis Christi. 3. Quod genus Tropierit? Non. Metaphora: Nonenim significaret id quod Christicorpus efficeret in nobis, sed aliquid potius quod panis: simile tamen: Ut cum regnum cœlorum dicitur fagena: Christus non docet, que sint effecta sagene: Sed regni colorum. Sic cum Herodes dicitur Vulpef, hujus animalis proprietas prædicatur de Herode. Oporteres E. vel proprietatem aliquam Christi pradicari de pane, vel inverti ordinem enunciationis, Corpus meum est hoc, ac tum metaphora esfet non in corpore: sed in altero extremo. At Christimens est, quam olim expressere multi: corpore suo nos ali invitam aternam. Si E. non designetur ulla proprietas panis, non potest dicimetaphora. Nec dicipotestesse Synecdoche: Nam. tum corpus Christisic erit tropicum vel ad se, vel ad panem. Et vel latius sumendum : vet ftrictius. Si ad fe & latins , honificabitur panem effe aliquid amplius quam corpus Christi. Sin strictius : panis non effet nisi aliqua pars corporis Christi: quod falsum. Si relate ad panem corporis synecdoche pertinet G quidem latius id interpretando; corpus Christilatius patebit, quam panus; perbi gratia si dicas, lapides esse domum; qua tamen complectitur etiam ligna cum tegulis: Sin strictius, panis latius patebit quam corpus, ut si dicas, bos lapides futuros cubiculum tuum, qui tamen totam domum conftituturi fint. 11trumvis eligas, absurdum erit. Superest Metonymia : quam si statuas in corpore, boc oportebit dici vel de causa sua vel de effectu, vel de subjecto, vel de adjuncto At ratio dari nequit, qua dicatur, hic panuest ea caufa, que efficit meum corpus, putà, mater mea : vel est effectum, quod producitur à meo corpore, putà, vita eterna: vel est subjectum mei corporu: nimirum cœlum: vel adjunctum, nim, gloria calefts. Imo hac rationon terminabit figni relatio-B 3



nem adipfum corpus Christi: quod tamen necesse. Sed adid, quò refertur corpus Christi, ut rursus identica sit propositio: ut cum dicimus: Hæc tabula ess Hercules: sensus est: Hæc tabula ess repræsentans tabula Herculem: itablic panus est panus significans corpus Christi, quod accedit ad Anabaptistas, nullam peculiarem essicaciam Sacramentus adscribentes in rem significatam.

6. 7. Hæc de prædicato sufficiant, Sequitur copula, in qua Zwinglius, Chamier eosq; secutus Wendelinus improprietatem & tropum collocant. Interim de nomine & specie tropi non anxie laborandum censet Wendelinus infra resp. ad argumentum nostrum IX. Sed hoc pro nobis facit. Si enim nullus tropus est, qui modificet copulam, utiq; in. copulatropus figi nequit. De copula loquimur sive de est terrii adjecti, non de est secundi. In copula non est Ironia, non Synecdoche, ut fatentur omnes. Negselt Metaphora, sive tropus à simili ad simile. Nullumienim similitudinis inter to est & to significat sive ratione formalis ( fensus) sive ratione materialis (literarum) fundamentum monstrare. possunt adversarii. Imo nulla est proprietas 78 est, quippe communissimi conceptus : nulla ergo potest esse Metaphora. Denig non est Metonymia: hæe enim est, cum NOMINA cause & effecti, subjecti & adjuncti permutantur. Summa to est simplicissimus est conceptus, non refolubilis in alios plures, adeoq; nihil fignificat, fed tantum copular, soevos neav ματ @ σημειον έπ, alla secompair ovive en ut ex lib. nep. equav. cap. 2. tyrones norunt. Quod fi nihil fignificat, utiquedes tropi elle nequit: per hunc enim significatio propria demigrat in alienam. Neq; enim tropi in verbis ponuntur, nisi ratione peculiaris alicujus natura, qua in uno verbo implicatur, & non in altero. Attdest nihil peculiare involvit, sed id, quod est commune rebus omnibus, neq; in plures conceptus resolvi potest. Qui dicunt cum Cham. lib. X, cap. VII. num. 8. To est æque effe compositum ac reliqua verba, puta, amat, quod resolviturin est amans, illos in resolutione secunda certia &c. in infinitum ire necesse est, ut tyrones Logica norunt. Wendelinus dicit, copulam conjungere vel gowdag cum proprie accipitur, vel Menicos cum improprie. Quorum neutrum recto stat talo. Non enim Deus est homo essentialiter vel substantialiter, etiamsi propriè ibi capiatur copula. Nec homo est doctus, Pater, agens, patiens essentialiter, etiamfi in his tè est proprie accipiatur. Sed improprie accipi copu-

copulam authoritas Rhetorum gentilium & Christianorum ( quos omnes errori suo servire stulte dicit Wendelinus) vetat. Quin & Logici vetant, copulam statuentes tantum esse unionem subjecti & prædicati, facereq; ut terminus unus actu sit subjectum, alter actu prædicatum. Deniq; re est apud Lucam omittitur. Non ergo potelt modificari. Non tamen desunt Wendelino rationes, quibus probare conatur copulam improprie accipi posse. Prima ducitur ab exemplis & locutionibus Sacramentalibus : Circumcifio est fœdus, Agnus est pascha seu transitus, Petra erit Christus, Septem vacca septem anni sunt. His adde exemplum, quod habet infra resp. ad arg. nostrum IX. Verbum amare est diligere, hoc est, significat diligere. Resp. in genere. Etiamsi in his omnibus propositionibus re Estidem esset ac significat', tamen adhuc argumentatio bona non esset. Est enim argumentum à particulari, & est manifesta dissimilirudo inter sacramenta V. T. significativa & sigurativa, &N.T. quo rempore omnes figuræ sunt abolitæ & deletæ superveniente corpore Christo. In specie circumcissonem quod attiner, manifesta est dissimilitudo inter sacramentum cœnæ, quod constat materia cœlesti & terrena, ita quidem, ut secundum'adversarios cœlestis prædicatur de terrena, & circumcisionem, cujus materia terrestris est abscissio præputii, cœlestis ipse Christus, quorum alterum de altero non prædicatur. Adde, quod diversimode accipiatur vox fæderis, unde diversæ emergunt propositiones. Si enim dicas: circumcisio est fædus, vox fæderis accipitur pro instrumento, per quod voluntas Dei gratiola explicatur, adeog; sacramentum circumcisionis est fœdus effer ctive, dum efficir ut recipiantur homines in fædus, velut organon efficacissimum, velsimavis, signum non mere muavnio, sed usmoonwiratq; wer pecqueror. Rom. IV. 11. Si autem dicas, circumcifio est. signum sæderis, ibi sædus significar ipsam Dei de sædere gratioso voluntatem & promissionem, cujus applicationem circumcisso obsignat. Alteram propositionem, Agnus est transitus, quod attiner, manifestum est eam esse ayea Por & propterea ad probandum inidoneam. Nonnulli pervocem Pelach intelligunt transitionem, quod festinandum erat, ut in transitu Domini per omnes angulos Ægypti percutientis primogenita Ægyptiorum Ifraelitis parceretur, eorumq; ædes præterirentur ab Angelo percussore vidente sangvinem agni paschatis postibus illirum esse. Ad hanc transitionem, non vero ad agnum, referen-



dum esse demonstrativum Ninex contextu liquidum est. Et que esset analogia fignificativa inter agnum & transitum Domini? Alii quidem per Pelach intelligunt victimam transitus hoc sensu: Hic ritus mactandi & manducandi agnum est singulare sacramentum & festivitas Domini, sive Domino verf 12.26. Sed quid hoc ad rhombum? Nihilhic pro analogiis significativis & metonymiis sacramentariis. In Tertia enunciatione, Petra est Christus, pariter To Est non est idem ac significat, Nam in subjecto non intelligitur petra materialis, sed spiritualis consequens & concomitans Israelitas, quæ revera & proprie est Christus. In quarto exemplo non intelliguntur vaccæ proprie dictæ nec anni proprie dicti sive in temporum serie decurrentes, sed imaginarii, adeoque seprem vacca fuere signum mere dewond, cujus visione adumbrabatur fœcunditas aut sterilitas septem annorum. Nobis nuncsermo est de propositione sacramentali eaq; realiter non imaginarie exhibitiva... Manifesta ergo est dissimilitudo. In ultimo exemplo notanda est ambiguitas vocis significat. Velenim idem valet ac signum est, velidem. ac sensus est. Rursum voces amandi & diligendi velaccipiuntur formaliter pro ipso sensu harum vocum, vel materialiter pro ipsis apicibus & literis. Posteriorimodo amarenon est diligere, nec signum est 78 diligere. At priori modo non fignificat sive signum est 78 diligere, sed reveraidemest, quoad sensum nempe. Idem ergo valetac si dicam : Amare eundem sensum obtinet, quem 7 diligere. Ubi hic ratio signi? II. Confert Wendelinus has phrases: Calix est novum Testamentum in meo Canovine, &, Hoc est corpus meum. Verum in priori mest non est idem ac fignificat. Neq; enim calix in langvine Christi, sive, ratione sagvinis Christi consideratus est signu, sed causa & fundamentum Novi Testamenti. Ubi nota, additionem (in sangvine meo) non esse referendam esse ad voces i nouvi dadinn, namic repetendus fuillet articulus ή εν τω αίματί με fed ad voces, 7870 to mrie nov, hoc fensu: Hic calix respectu langvinis, quem modo mystico & supernaturali, verè tamen, continer, est N. T. five causa Novi Testamenti. Retorquemus ergo argumentum : Sicut in illa propositione: hic calix est N. T. vox calicis non accipitur pro solo vino (hoc enim non est causa Novi Testamenti) ita quoq in propositione: Hoc est corpus meum, To hoc non denotat panem solum. III. Confert locutionem Pauli : Panis est communio corporis Christi, & Christi,



Panis est corpus meum. In quibus tamen enuntiationibus diversitas esta ut supra notatum. Non eltlocutio Biblica & Christi: Panis estcorpus meum. Neg; in enunciatione Paulina rd est idem est ac fignificar. Quid en invesse dicere: Panis est signum communionis corporis Chri-Si inspiciamus Paulum, explicantem suam no voviav per to pertixes I. Cor. X. 21. utiq; clarum est id, quod nos volumus, eos, qui participant de pane benedicto, participare etiam de corpore & sangvine Domini, non credentes tantum, sed & indignos, quirei fiunt ipsius corporis Christi. IV. Si to pator valer, fequitur panem korwowie effe Christi corpus, effe alimentum hominis, Christum sumfife proprium corpus & fregiste, effudiffe proprium fangvinem, panem effe datum in mortem, Christi corpus gloriofum etiamnum frangi, frustra nos credere rediturum Christum in hunc mundum, quippe qui jam hic est &c. Hæc absurda laborant falsa hypothesi, quasi per to hoc sit intelligendus solus panis. Verum est, in cœna Boudos & substantialiter esse corpus & sangvinem Christi, at falsum panem ช่องผชัตร esse corpus Christi. Concedimus บังนอนงานตร & โลcramentaliter panem esse corpus Christisc. per realem adessentiam sive præsentiam, sed panem non abstracte sed iv ivor spectatum. Non fregit Christus corpus suum, sed panem, non effudit in cœna sangvinem, non est panis datus in mortem, sed corpus. Concedimus ipsissimum corpus Christi, quod jam amplius non frangitur, sic tamen exhibetur in cœna, ut ejus olim fracti memoria perenniter emineat, & ipsissimum Christi sangvinem, qui pariter hodie non effunditur, sic tamen bibitur, ut ejus olim effusi memoria recolatur, esse nostrum acceptabile omnesq; supergrediens delicias alimentum. Ouod de reditu ad judicium dicitur, non pugnat gloriosus visibilis & illustris ille actus cum peculiari actu adessendi in cona. Utrumq; Christus justit & edere corpus suum in cœna & credere se rediturum ad judicium. Hic quoq;, ur in aliis misteriis, stupeat ratio, sileat judicium. Innitamur evidentiæ sacri textus, quem Deus nobis gratiose indulsit, non ut crucem nobis figeret, sedut nostram firmaret fidem. Simplex fides, optima fides: scrupulosa pessima. Veritatis simplicitas per scrupulositatem plerumg, side nutat. Tertull. ad Nation. lib. 2. cap. 3. V. Dum dicitur, Panis est corpus meum, Calix est Novum Testamentum, prædicatur disparatum de disparato. Ergononpotestesse locutio prapria. At non prædicatur in sacro codice



corpus de pane. Cum dicitur Calix esse Novum Testamentum est locutio complexiva exhibens per id, quod continet, id quod continetur, cui similis est illa: sangvis est anima carnis Lev. XVII. quia est vehiculum animæ. Et posito esse hic aliquam improprietatem, usitatissima ea est, & non solumà Luca per meso doe so un in sangvine meo, sed & ab aliis Evangelistis explicata. At vero est poni pro significat, vel corpus pro signo corporis est à Scriptura alienum, nectalis improprietatis vel in Evangelistis vel in Paulo ullum vestigium apparet. Quod de enunciatione, Deus est homo, subnectit Wendelinus, ineptum est. Cons. Exerc. de Unione Personali §. 6. VI. Denuo urget improprietatem invoce calicis. Se de hoc dictum est. Et debebat probare Wendelinus to est idem esse as significat. Non enim quæritur an in Luca & Paulo alicubi quædam improprietas in recitatione verborum institutionis occurrat. Quæritur de enunciationibus. Hoc ess corpus meum. Hoc ess sance

gvis meus. Hæc proprie capienda dicimus.

Argumenta nostra recenser Wendelinus, & suis elidere responsionibus allaborat. Rem, quantum licebit, in compendium conferemus. Primo loco Wendelinns ponit rationem hanc: Interpretatio retinens propriam verborum Christi significationem congruit cum mente & voluntate Christi. Ergo ea est retinenda. Excipit istam sequi multa absurda antea memorata. Sed meminerit, ob absurdum rationis in articulis fidei à litera non esse recedendum. Alias peribunt summa Religionis Christianæ misteria. II. Interpretatio literalis retinet promissionem & exhibitionem corporis & sangvinis Christi. Excipit Wend. Christum non promisife præsentiam sui corporalem, sed Spiritualem zantum. At hoc est petere principium, omnino promisit præsentiam. sui corporalem, si rem spectes, (de modo corporali non loquimur) ut verbainstitutionis evincunt. III. In nullius Sacramenti institutione està propria verborum significatione recedendum. Excipit Wendelinus, in omnibus ferme Sacramentis improprias reperiri locutiones, ut in Circumcisione, Agno paschali, ipsog, adeo Sacramento cona, v. g. cum calix dicitur Novum Testamentum, cum ponitur continens pro-contento, cum corpus dicitur fractupi, cum panis dicitur communio corporis Christi, calix communio sangvinis Christi, cum jubemur bibere poculum, cum panis dicitur corpus, cum Christus dicit se bibiturum vitis fructum novum in regno Patris sui. De circumcifione & Agno Palchali modo dictum. Reliquas locutiones quod

quodattinet, sunt'ex omnes usitatx, adeoq; si improprietas quxdam apud unum occurrit, eam velipse vel reliqui protinus explicant. Calix dicitur Novum Testamentum usitata apud Orientales phrasi, cujus generis multain facris occurrent, ut, cum Deus dicitur salus nostra, fortitudo nostra, hoc est, causa salutis & fortitudinis nostræ. Continens poni pro contento usitatissimum est. Quod Paulus dicit corpus improprie fractum puta in cruce (ad hanc enim respicienon ad panifragium) eam reliqui improprietatem explicant, cum dicunt, corpus esse. craditum in mortem, puta acerbissimam crucis. Enuntiationes: Panis est communicatio five medium communicativum corporis, & calix est medium communicativum sangvinis Christi, non reperiuntur in verbis institutionis, de quibus jam quastio est instituta, & sunt ea satis clara, aut, si quid minus ustratum aut clarum, id ab ipso Paulo explicatum, dum 1911 wrian explicat per to mete zen, ut antea observatum. Sensus harum enunciationum ex ipsis relucet Institutionis verbis, nec alius potest esse, quam hic: Participatio panis est participatio corporis Christi, participatio vini est participatio sangvinis Christi. Nuspiam in Scripturis panis dicitur corpus, nec uspiam in Scripturis vox corporis ponitur pro figno corporis, Reliqua non pertinent ad substantiam Sacramenti cœnæ, de qua nunc unice quæritur. IV. Verba institutionis sunt verba Testamenti & per consequens proprie atq; ut sonant accipienda. Excipitur, a Testamentu nec divinu nec humanu abesse solere voces improprias. Sed, quanquam in Testamentis forte locum habere possint impropriæ voces, necesse ramen est improprietatem esse talem, quam admittit communis loquendi usus. At in Testamento poni corpus pro signo corporis, nullus loquendi usus admittit. V. Qui loquitur figurate, author esteorum erroris, qui errant in intelligendo. Adeog; tum valet illud Lutheri : Si deceptus sum, Christus me decepit. Excipitur, falsum id effe, nec v.g. Antropomorphitas propterea excusabiles, quod ex tropicie Scriptura de Deo locutionibus suam haresin hauserint. Limitamus majorem : Qui loquitur figurate, & tales qvidem adhibet figuras. quas nullus loquendi usus admittit, is author est erroris eorum. qui inintelligendo errant. At sic nihil pro Anthropomorphitis. Ocusum enim verbi gratia pro perspicacia, brachium pro fortitudine poni, non est præter usum loquendi. Et debuissent ex aliis Scripturæ locis, quæ Deum testantur esse Spiritum, non habentem carnem & ossa &cc. expli-



explicationem impropriarum enunciationum promere. Lutheri vox plenissima est sidei & why co Ooci ac, nec nova. Similia sunt verba Hilarillib. 6. de Trinit. pag. 67. Ignofce omnipotens Deus, quia in bis net emendari possum, nec commeri possum: tarde mihi hos impiisimos quantum. ego arbitror, doctores eras nunc hujus seculi protulit. Et mox: Et in eo me judica, sicrimen mibiest, nimium me per Filium tuum & legi & Prophetis & Apostolis credidisse. Et illa Richardi de sanct. Victor. lib. 1. de Trinic. Domine, si error est, à teipso decepti sumus. Namista tantis fignis & prodiviis confirmata sunt, & talibus, que non nist per te ipsum fieri possunt, & certe à summa sanctitatu viris sunt nobu tradita, cum summa & authentica. attestatione probata, te ipso cooperante & sermonem confirmante sequentibus fignis. VI Christus mortivicinus finem imposuit figuris. Distingvit Wendelinus inter figuras verborum & rerum. De his concedit rationem nostram, non de ills. At non tantum in verbis, sed in rebus ponuntur figuræ, dum panem dicunt elle figuram corporis Christi &c. Et hæc figura analogiam habet cum figuris V. T. manna & similibus quæ clariores & expressiores fuerunt figuræ, quam panis & vinum. Sequeretur ergo, noctem fuisse clariorem, quam diem. Concedimus nos cum Patribus, Panem dici posse figuram corporis Christi, sed negamus esse tantum figuram corporis Christi absentis. Id nemo Patrum asseruit. Vid. CL, Dorsch. consider. Declar. de SS. Cæna Dom. pag. 107. & 151. seqq. Notanter Damascen, lib. 4. de O.F. cap. 8. Non est figura panis & vinum corporis & Sangvinis Christi, absit enim hoc, sed est ipsum corpus Domini deificatum. Negamus in Lucæ Verbis : Hic calix est Novum Testamentum figuram sangvinis intelligi posse. Nam sic quoq; calix veteris Testamentirepletus sangvine hircorum esset Novum Testamentum, quandoquidem & ibi erat figura sangvinis Christi, eaq; multo illustrior, clarior & evidentior, quamin Vino. VII. Institutus est Cænæ sermo de re obscura, necessarius ergo fuit sermo proprius & perspicuus. Excipitur, opponendo verba: Hic calix est N. T qua fint de re obscura, interim impropria. Sed quid tum postea? Sunto impropria, modo sint perspicua, vel abaliis divinæ mentis interpretibus perspicue explicata. VIII. Christus morti fuit vicinus : quare proprie & perspicue est locutus, ut intelligi posser. Excipitur opponendo verba: Si hoc fit in viridi ligno, quid fiet de arido. Sed & hæc locutio proverbialis satis est perspicua IX. In hac enunciatione: Hoc est corpus meum, & subjectum & prædicatum.



propriè accipitur. Ergo est enunciatio tota propria. Excipit Wendelinus proprietatem enunciationis non solum esse astimandam ex subjecto & prædicato, sed & ex copula. Transigat ergo cum universo Rhetorum. cum vetustorum, tam recentium, cum gentilium tum Christianorum choro. Sed & cum Logicis ævi recentis & prisci transigat, de quibus suprà dictum. NugæWendelinianæ per se evanescunt. Quia tamen sunt inter Reformatos præcipui, qui tropii in prædicato collocant, corpus interpretantes fignum corporis, nec hos indefensos relinquere. Wendelinus voluit. Ad argumentum nostrum; Id intelligitur per prædicarum, quod pro nobis in mortem traditum. Arqui non fignum corporis pro nobis elteradicum. E. Excipit Wend. verba illa, quod pro vobis esttraditum, non pertinere ad integrumprædicatum, sed ad partem prædicati, hoc sensu: Hoc est signum corporu mei pro vobu traditi. Sed hæc Somnia sunt & perversiones textus sacri. Si ad eum modu velimus ludere in misteriis, de illis actum erit. Cœterum transigat Wendelinus cum Christo.X.Perspicua sunt Christi verba: Hoc est corpus meum. Ergo proprie interpretanda. Excipitur, etiam impropria verba effe perspicua. Quod verum est, si improprietas cum vulgariloquendi consvetudine concordat. Arremotissimum està loquendi usu, si corpus ponatur pro signo corporis. XI. Verba Testatoris, relinquo tibi domum, non licet sic interpretari, relinquotibi signum domus. Excipit Wendelinus, esse dissimile exemplum. Christum enim dixisse, panem esse corpus suum, quod non aliter accipi posit, quam de signo. Quod si testator ad exemplum Christi porrectis Testamentarius tabulus, ad haredem diceret: Enhacest domus, quam. tibi relinquo,nemo tam effet simplex, qui non intelligeret, testamentarias tabulas non effe ipsam domum, sed tantummodo signum legatæ domus. Sed inhis manifesta est dissimilitudo. Qui disposicionem de ædibus hæredi tradit, non dicit, hoc funt ædes meæ. Neg; Christus dixit, panis elt corpus meum, sed hocest corpus meum, ut si restator diceret, ite hæredes, habitate, hoc, quod in illo loco videtis, est domus mea, quam in vestrum commodumædificavi, hoc elt restamentum meum, quod moriturus condo. XII. Ad imperitos nemo utitur tropis. Excipitur, id de talibus imperitis effe intelligendum, qui tropi non sunt capaces. Limitamus affertionem nostram: ad imperitos nemo utitur tropis inustratis & a familiari fermone abhorrentibus. XIII. Leges à prudentibus legislatoribus latæ non funttropicæ, sed perspicuæ. Excipitur, etiam tropos effes perspicuos. Sedtales, quorum significatio obvia est & extrivio hausta... At corpus poni pro figno corporis nec est ab usu sermonis Ebræi nec Ebraizantis. XIV. Articuli fidei proponuntur verbis perspicuis. Excipitur, protevangelium continere articulum fidei, verbatamen effe impropria. Respondeo, articulos fidei proponiverbis propriis, usitatis, notis & apertis. Neq; enim ex solis figuris & allegoriis potest constitui & comprobari dogma. Aut ergo negandum, articulum de cœna esse articulum fidei, aut dicendum alicubi propriis & ustratis verbis esse propositum. Atidnon factum in verbis Institutionis, si Reformatos audimus. Monstrent ergo alium Scripturæ locum, in quo apertis verbis hic articulus sit expressus. In Protevangelio sunt quidem verba impropria, sed talia, quorum significatio non debet longe peri. Sed & alibi ponuntur. propria, ut cum dicitur Christus destruxisse opera diabeli. XV. Signum & signarum de se mutuo non prædicanturin casu recto. Exceptio Wendelini ex supra dictis diluitur.

S. 9. Pergit Wendelinus, & vult evincere duo consectaria sequi ex sententia nostra i. nos non retinere to pativ 2. nostram interpretationem effe falfam. Primum inde sequi, quia nosmet ipsi fateamur, hoc idem effe ac cum, in, sub hoc. At sic nulla fit mutatio significationis nativæ & propriæ in alienam. Estenim pronomen den niev exponendum per vocabula five particulas unionem inferentes, quales funt, in, cum, fub hoc. Hujus expositionis fundamenta monstrat ipse Spiritus sanotus, ut, cum Hic, puta Filius hominis, dicitur Deus, id Paulus explicat, Deus est in carne, in ipfo habitat tota plenitudo Deitatis. Eadern est ratio propositionis illius, cum viso Spiritu Sancto sub specie columbæ, dicere Johannes potuit: Hoc est Spiritus Sanctus. Quod Levit, XVIII. dicitur vers. 14. Sangvis est anima, id explicatius dictum vers. II. Anima est in sangvine. Et sic quoq; explicant Veteres, quorum hæc sunt : Cum illu rebus, qua videntur, simul adesse creditur corpus & sangvis Christi: id quod est in calice id est, quod fluxit de latere : sangvinem ejus sub vini specie & sapore potamus. Quod de Synechdoche Lutheri dicitur, proprie loquendo nulla hæcest figura vel Rhetorica vel Grammatica. Interim reverahic duo est in subjecto hoc ouverdo xinfive complexio quædam, adeoq; To Hoc complectitur, unum in cafu recto, alterum in cafu obliquo, adinstar termino-





rum concretorum v. g. com dico, homo est albus, To albus duo importat subjectum & formam, Et quiaid, quodin casu recto ponitur, idem est cum subjecto, inde vera hæc est enunciatio, Homo estalbus. In omni enim vera propositione copula identificat prædicatum cum subjecto, nempe quantum ad id, quod poniturin casurecto, non autem quantum ad id, quod ponitur in casu obliquo. Negs enim dicere possum, homo estalbedo. Sicin præsenti negotio, Hoc est corpus meum, Tò Hoc complectitur duo, unum in casu recto, alterum in casu obliquo. In casu recto importat ipsum corpus, in obliquo panem, hoc sensu: Quod cum pane accipitis, comeditis, hoc est corpus meum. Eadem estratio in vulgatis exemplis, si quis dicat, porrecto alabastro, hoc est ungventum, porrecto poculo, hoc est vinum &c. In his exemplis to Hoc duo involvit, unum in casurécto, contentum nempe, alterum in casu obliquo, nempe continens, hoc fensu: Id contentum, quod estinalabastro, est ungventum... Porro, interpretationem nostram repugnare τῶ ἐριτῶ, probat Wendelinus inde: Quia Christus intelligit corpus suum quod verè est naturale, visibile, palpabile, finitum, justa sua quantitate & figura præditum, unog, & certo loco circum striptum. Corpus autem, quod Lutherani credunt adesse, non est naturale, visibile & c. Respondeo, quanquam qualitates naturales corporis Christi corpus non per omnia habeat, inde ramen non est concludendum, desiisseverum & naturale ipsius corpus. Nam & corporaglorificata non habent éasdem nobifcum qualitates, neg; tamen amiferunt naturam corporis. Interimactu primo corpus Christi mansit visibile. palpabile, mansit finitum & circumscriptum internè. Vid. Exerc. de union. Personal. § 17. De comestione corporis Christi, quod subne-Gir Wendelinus, infra discutietur. Quod si adversarii ad naturales rariones exigere omnia volent, proximum est, ut pereat tota ratio Sacramenti, cujus tamen, quanta omnibus seculis fuerit veneratio, ei, qui in historia Ecclesiastica non est plane hospes, ignorum esse nequit. Tandem. probare Wendelinus vult, interpretationem nostram esse falsam. Rationes adducit has. I. In baptismo non est sangris, E. nec in Cana. Quid fiutrobio; dicamus esse sangvinem Christi? Est enim in baptismo Sacro-Sancta Trinitas, est ibi Christus Deus & homo, purisicamur sangvine. Christi. Unde consequitur sangvinis Christi præsentia, ea tamen non. maturalis, sed supernaturalis. Tacemus, diversam esse rationem baptismi &

mi & cœnæ. Neg; de aqua baptismi dicitur, quod sit sangvis Christi. negsid dicenti Wendelino credimus. Monttret locum Scriptura & fic respondebimus. II. In verbo suo Christus non promist corporalem prasentiam ante judicium ultimum &c. Non sunt opponenda, rediens Christiad judicium & præsentia corporis Christi in cona. Utrumq; credendum est, quia utrumq; credi juber Christus, qui omnia, quæ vult, porest efficere. Loca, ad quæ digitum intendit Wendelinus pervertuntur. Loca Matth. XIIX. XXIIX. temere reltringuntur ad præfentiam divinæ gratiæ vel naturæ, ut oftenfum Exercit.de Union. Person. §.19-Quod attinetPaulum, observandu, quod Paulus ex apparitionibus, quæ describuntur Act IX. XXIII. &c. probet Christum vere resurrexisse I. Cor. XV unde concludimus, Christum apparuisse Paulo in proprio corpore, in. quo resurrexit, alias apparitio non suisset donea & sufficiens probanda refurrectioni Christi. III. Christicorpus est fittium, Ergo non est in pane, ubicung, administratur Cana. Frustra opposatur finiti corporis ratio verbis institutionis. Tutius audimus Christum loquentem, quam rationem obloquentem. Idem tenendum contra IV. Nobis religiose premuntur verba Institutionis, in quibus distincte Christus voluit edi corpus & bibi sangvinem. Neq; hic curamus disputationes de exsangvi corpore &c. Transigant adversarii cum Christo. V. si Christi corpus est sub pane, sub pane frangetur, dentibus comminuetur Gin stomachum trajicietur. Faremur, Christi corpus esse sub pane & cum pane edi. Sed addimus, edi non Phylice & immediate, sed mediate pane benedicto, interim verè & proprie, sirem spectes, non autem simodum rei. Hæc enim distinctiffima funt. Vere & proprie Maria gestavit Deum & Hominem, sed non eo modo Deum, quo hominem. Accidentia manducationis panis, quæ naturaliter contingunt pani post oralem perceptionem, corpus Domini non tangunt. VI. Si Christus in cum & sub pane est, urig in cum & sub pane est adbrandus. Eadem hæc est consequentia cum. illa: Deus est in homine pio E. Deus cum homine pio est adorandus, Interim, quia ubivis est Deus, ubivis etiam est adorandus. Sacramenra media sunt perveniendi ad objectum adorandum, non autemipsa sunt objecta adoranda...

THE-





THESIS II.

Verum & naturale Christi corpus; verus seem & naturalis Christi sangvis ore corporis accipiuntur, adeog, corpus propriè mediante pane comeditur, sangvis propriè mediante vino bibitur.

S. I.

Um proprie manducari corpus Christi dicimus, non intelligimus mauducationem Capernaiticam aut Cyclopicam lanienam, qua caro Christi instar vitulinæ dentibus atteratur, per guttur in ventrem trajiciatur, in ventre digeratur &c. Neg; enim physico modo præsens est corpus domini, ut physice manducari possit. Jubeatur ergo exesse talis manducatio oralis, qualem dicitur Nicolaus Papa dictasse Berengario confirendam, qua corpus Christi atteratur dentibus & in stomachum demittatur. Nostra sententia est. quam thesis expressit, cui magno conaru contradicunt adversarii. Admon. Nestod. pag. 103. statuit ore corporis nihil sumi in Cana Domini præter panem & vinum: pag. 109. omnem ingressum substantiæ carnie Christi intra hominum corpora quamvie subtilem , spiritualem, colestem, supranaturalem vel contra naturalem arcanam & incomprehensibilem cum perbo DEI pugnare censet. Conf. Orthod. pag. 97. statuit figuram externo facramenti usu corpori & sensibus prasentem esse & offerri, veritatene pero fide & intellectu virtute spiritus in verbo contingere & accipi: pag. 138. corporalem & externamin misterio Cana institutam manducationem non posse ex serie verborum proprie intelligi de ipsomet corpore Christi, quase finul & cum pane realiter dato : non enim dixisse Christum : Hoc est corpus meum accipite & manducate illud, sicut hac quidam improba falsitate rudi populo intelligenda proponunt.

5. 2. Wendelinus C. T. Lib. I. Cap. XXII. Thef. XVII. monstrorum judicat & infelix esse dogma or a lis manducationis: hanc esse solam & unicam disjunctionis Protestantium causam: huic statuminando accersitum esse prodigiosum ubiquitatis dogma, imo ipsum Eutychianismum investum:



hanc effe fundi Evangelici calamitatem: hanc fi Deus averruntaret, Ecclefie pacem & concordiam redonaret. Contra falsum boc dogma pugnamus inquit; (videamus, quibus armis & quam feliciter) sequentibus argumen-Bu. I. Chriftus jam corpore suo non est in cum & sub pane. Ergo in cum & fub pane non manducatur. Invertimus argumentum: Christus in cum & Sub pane manducatur, Ergo jam corpore suo est in cum & sub pane. Prius infra uberius probabitur. II. Manducatio oralis est impia, quia est ανθεωπ Φαγία: est imposibilis, quia finita caro omnibus manducantibus non sufficit, nec omni loco, ubi Cæna administratur, adesse potest : est inutidie, quia caro Christi nibil prodest Joh. VI. 63. Hæc somnia & porcenta verbis Christi opponuntur. Avbeum Paria Capernaitica impia est, neca nobis illi ullum patrocinium. Augustini verba Capernaitica lanienz, quam & nos detestamur, opposita sunt. Quod de impossibilitate dicicur, nihil eft. Apud Deum non est imposibile ullum verbum Luc. I. 37. Potest Deus une mant mino aj une penalios de vosues Eph. III. 20. Quod de utilitate dicitur, gratis dicitur. Prodest oratis manducatio corporis Christi divina præsentia in Cæna præsentis nobiscum communicati, ut medium efficacissimm offerens, obsignans, corroborans. Et quamvis nulla alia utilitas esset, maxima tamen est obedire Christo & captivare sub fidei obsequium rebellantem rationem. Adquam pertinet consolatio crucifixionis & trucidationis, item sepultura intra viscera communicantium impiorum &c. Wendeliniana. Hæc DEO relinquimus examinanda atq; vindicanda. Ut & illud, quod impurum os Wendelini Nestorium secutinon dubitavit evomere: Caro, Christi nihil prodest. Neq; enim in Johanne de carne Christi sermo est, sed de iis, qua carnaliter accipiunt, quæ dicuntur, ut recte rem explicat Chrysoft. hom. 46. in Johann. Adde August. tract. 27. in Johan. Ethanc expositionem inspectio textus firmat. Subjungitur enim : verba que loquor spiritus & vita sunt. Præcesserat vers. 51. Panis, quem dabo est caro mea, quam dabo pro mundi vita. Expende, quæ sequuntur. Neq; Johannis cap. VI. agitur de Cœnæ Sacramento, ut iple agnoscie Chamier Tom. IV. lib. XI. cap. III. seqq. Temporis historia non permittit, ut ibi dicarur agi de Cœna, quæ nondum erat instituta. Tum diversæ sunt enunciationes: Caro Christi est panis, &, hoc est corpus meum. Deniqs apud Johannem edere carnem Christi & bibere ejus 12170



sangvinem semper est salutate. At in Conactiam editur & bibitur ad judicium, Interim non negamus, Christum præludere Joh. VI. voluisse instituendæ Coenæ, nec dubium, quin Concio illa ad Sacramene tum Cœnæ accommodari possir & quidem ad uberiorem explicationem verborum Cœnæ: Hoc facite in mei recordationem, quæ faciune ad fructum Cœnæ, non autem corum, quæ pertinent ad sacramenti Coenæ substantiam, qualia sunt, Edite, hoc est corpus meum &c. Quare argumentum, III. Wendelini nos non ferir. IV. si corpus Christiproprie oraliter & corporaliter manducaretur, utig, dentibus comminueretur & in stomachum trajueretur. Notandaest ambiguitas phrasis, oraliter, proprie & corporaliter edere. Vel enim de objecto intelligitur, vel de modo. Si de illo, verumest, oraliter & proprie edi ipsissimum corpus Christi. Si de modo, falsum est modo naturali & corporaliter edi. Abfurda, quæ convehuntur, modum sequuntur manducandi physicum & naturalem, quem nos rejicimus. Quod si aliquid volunt obtinere Calviniani, probandum ipsis erit, nullo modo aliquid ore & proprie manducari posse, nisi Physice manducerur. Neg; sufficiunt exempla è natura petita. Sic enim periret Trinitas, periret incarnatio, periret generatio Filii, quæ proprie generatio est, minimè camen est physica vel naturalis. V. Si corpus Christi in prima institutione fuisset corporaliter in cum & sub pane, & oraliter ac proprié cum eo manducatum effet, utig, Christus ipse suum corpus oraliter manducasset, quande panem manducavit. Non legitur in Evangelistis, non in Paulo, Christum manducasse panem sacramentalem. Distinguenda est Coena Paschalis, cujus pars fuir Christus, à Cœna Dominica, cujus non se, sed discipulos participes fecir. VI. Oralis manducario corporis Christi est Capernaitica. Capernaitæ existimabant, Christum jubere comedere carnem suam modo naturali Physico, sicut aliæ carnes solent devorari. Quibus non funt diffimiles Calviniani, in quantum existimane ore corporis Christi carnem edi non posse, nisi simul modo physico & naturali comedatur. Nos qui Capernaiticum illud Quomodo detestamur, procul à Capernaismo absumus. VII. Si discipuli in prima institut ione corporaliter & oraliter Domini corpus ediffent, eodemg, mode sangvinem bibissent, bu mortuus fuisset Christus, semel in administratione Cana, & iterum in crucifixione. Fieri enim naturaliter non potest, quin vivum effe corpus definat, à quo sangvis separatur. Rursus confunditur

ditur modus cum reipía. De illo nulla, de hac sola controversia est. Non sequitur: Christi corpus comederunt discipuli. Ergo Christus sunc mortuus fuit. Sicut non sequitur: Christi corpus hodie comedimus, Ergo Christi corpus hodie moritur. In misteriis non est attendendum ad id, quod naturaliter sive per vires & modum naturæsieri potest vel non potest, sed attendendum ad id, quod revelat divina voluntas conjunctam habens porentiam infinitam, longiffime superantem omnes naturæ vires & modos. IIX. Unio corporum nostrorum cum Christo non est corporalis Ergo nec manducatio- Quia ex manducatione oritur unio. De unione mox dicetur. Falsum est, ex manducatione · facramentali semper oriri unionem. Valet id quidem in fidelibus, qui essentiam Sacramenti & fructum simul percipiunt, non autem in infidelibus, qui substantiam quidem Sacramenti percipiunt, non autem fructum. IX. Christi corpus glorio sum amplius non patitur, Ergo corporaliter & oraliter jam non manducatur. Responsum est ad objectionem VII. Crambe bis cocta mors est. X. Si gloriosum Christi corpus una cum fangvine corporaliter effet in cumo sub pane ovino o promiscue ab omnibus ore perciperetur, sequetur etiam ab impiu deglutiri, idemá, Christi & Belialis. effe templum. Iterum negamus, modo physico & naturali corpus Christi manducari. Panis manducatur modo physico: at corpus modo hyper physico. Unius enim & indivisæ ejusq; proprie sic dictæ manducationis duplex est modus, sicut unius gestationis, qua θεάνθεωπο gestavit Maria, unius lotionis in Baptismo, quam efficit unio aquæ cum Spiritu Sancto, unius dationis Spiritus Sancti mediante igne duplex modus apparet. Nec sequitur, împii accipiunt corpus Christi. Non enim ubi Deus est, continuo sequitur, ibi esse Dei templum. Deus omniareplet, & præsens est in omnibus creaturis, At non omnes creaturz sunt Dei templum. Templum enim non definitur quacunq; przsentia, sed præsentia peculiari, gratiosa, gloriosa. XI. Christi corpus jam est ubig, est ante acceptum panem Eucharisticum in pane ex hypothesi ubiquitatis. Ergo frustra instituit Christus sacram Conam. Ubiquitatem. illam, quam nobis affingunt Calviniani, detestamur. Divina præsentia qua adest Christus sedens ad dextram Dei universaliter omnibus creaturis, non est opponenda præsentiæsingulari, eig; non locali naturali humanæ, non definitivæ aut Angelicæ, sed prorsus divinæ, qua adest in Cona. Ratiunculæhumanænullis subnixæscripturis, quales Wendelinianæ



linianæ fuerunt, frustra misteriis opponuntur. Quod de origine calamitatum, quas paritur Ecclesia, garrit Wendelinus, thes. I. §.2. displosium est. Manducatio sacramentalis quà formam & ex se contradistincta est bibitioni. Bibitio enim requirit rem liquidam & potulentam tantum, sine additamento rei esculentæ. Et ex hoc fundamento rejicimus abusum vini Eucharistici, quatenus vel panis in illud intinctus exhibetur, vel in vinum panis immittitur, ut cochleari una cum vino hauriatur &c.

S. 3. Succedunt argumenta Wendelini pro spirituali manduca. tione contra manducationem oralem. I. Corpus in Cana non editur oraliter. Falsum id est. Jubemur enim manducare. At omnis mandueatio est oralis, sive sirore. Adeoq; juxta propriam significationem intelligenda est de ore corporis. Loquimur de proprietate Grammaticæ significationis. Quod si esser manducatio intelligenda spiritualis in verbo edite, tum geminum sensum una vox haberet, & inanis esser verborum Christi wwwwsia: Facite hoc, quotiescung; manducaveritis, in mei commemorationem, hoc est, in mei manducationem. manducate. Æquipollent enim recordari & spiritualiter manducare. II. Unio nostri cum Christo non est corporalis. Ergo nec manducatio: Falsum est antecedens; si de substantiali propinquitate carnis Christi accipiatur. Christus enim non tantum qua Deus, sed & qua homo nobis unitur tum extra Sacramentum, tum in Sacramento. Gratiosa enim Christi præsentia in cordibus fidelium est amni sequa officii Christi secundum utramo; naturam. Nec tantum secundum divinitatem sed & secundum humanitatem personaliter est efficax ad operandum sidem perverbum & facramenta. Denig; secundum utramq; naturam creditur in Christum. Ergo secundum utramo; in nobis habitat. III Fames cibus &c funt spirituales, Ergo etiam ipsa manducatio est spiritualis. Idem argumentum valet contra verbum Dei. Nempe in verbo proponitur cibus spiritualis laborantibus fame spirituali. Et tamen his non obstantibus verbum externo aurium instrumento percipatur, Sicetsi concederemus, in Cona proponi cibum tantum spiritualem. nondum tamen inde sequeretur, hunc cibum non posse instrumento corporis, ore scilicer, percipi. Sed falsum, hunc cibum tantum esse. cibum animæ; corporis etiam cibus est, facitq; corpus nostrum beatæ particeps immortalitatis, secundum illud Joh. VI. Qui carnem meam

meam manducaverit, u in me est & ego in ipfo, & resuscitabe eum in die novisimo. Et ex hoc Cœnæ fructu Valentinianos redarguir Irenæus lib. 4. cap. 34. & evincie, quia caro Christi, qua in Cana comeditur, est vivificatio, etiam comedentis eam corpus fore immortalitatis particeps, nifi ipfa manducans hunc impediat effectum imponitentia & infidelitate. IV. In prima Cana non comederunt nisi spiritualiter Christum discipuli. Si enim corporaliter, utig, trucidassent Christum: Apage has nænias! Responsum elt J. præcedenti. V. Qualis est unio membrorum, talis est unio cum Christo. At illa non est nisi spiritualu, unio enim hac est Catholica respectu omnium sidelium, qui unquam fuerunt, sunt, erunt. Unio membrorum Ecclesiæ inter se & cum Christo sit vel communiter por sidem, vel singulariter; dum unum'numero corpus comedunt fideles, & sic unum cum Christo redduntur. Neg, enim tantum participando neg, tantum accipiendo communicamus, sed etiam ita, ut uniamur cum Christo. Sicut enim corpus unitur cum Christo, ita & nos unimur illi per hunc panem, que est Mouvavia & communicatio corporu Christi, ut præclare rem, ut solet, explicat Chrysost. in I Cor. Cap. XI. VI. Antiquitas non agnovit nis spiritualem. Falsum id est. Nec sequitur: Tertullianus, Basilius, Macarius, Cyprianus, Augustinus spiritualem manducationem inculcant. & Capernaismum damnant. Ergo oralem manducationem rejiciunt una cum unione Sacramentali, quæ distincta est ab unione spirituali. Notanter Cyrill. lib. X. in Johan. cap. XIII. inquit: Non negamus, recta nos fide, caritateg, sincera Christo spiritualiter conjungi; sed nullam nobie conjunctionem secundum carnem cum illo este, id profecto pernegamu, ida à divinis scripturis omnino alienum ducimus. Irenæum modo laudabamus. Is lib. 5 adv. Valent non procul ab initio docet ex corpore & & sangvine Christi in Eucharistia mediante verbo unitu cum pane fracto & calice, augeri & consistere carnis nostræ substantiam. Quomodo, inquit, negant carnem effe capacem donationis Dei, qui est vita aterna, qua fanquine & corpore Christi nutritur, & membrum ejus est. Tertulliani loca adducentur Th. III. S. 2. Hilarii lib. VIII. de Trinitate verba funt : Cur gradum quendam ac ordinem consummanda unitatis exposuit (Christus ) nifi ut cum ille in Patre per naturam divinitatu effet , nos contra in eo per corporalem ejus nativitatem, & ille rursus in nobis per Sacramentgrum inesse misterium crederetur. Hæc vero vitæ nostræ causa est, quod in noba carnalibm manentem per carnem (non ergo tantum per Spiritum) Chri-



Christum habemue. Cyrill, Alexandr. in Joh. lib. X. c. 13. Tum etiam, an fortasu putat ignotam nobis myfica benedictionie virtutem effe, qua cum in nobus fit, nonne CORPORALITER quog facit communicatio corporis Christi Christum in nobu habitare. Unde considerandum est, non habitudine solum, qua per caritatem intelligitur, Christum esse in nobis, rerum etiam participatione NATURALI. Sicut quis liquefactam cerum alii cera liquefacta ita miscuerit, ut unum quid ex utrug, factum videatur: ita communicatione corporis & sangvinis Christi ipse in nobis est & nos inipso. Chryf in Marth. hom. LI. Non vestes, non calceamenta, sed seipsum tibi tradit, ut tangas, comedas & in te habeas. Item: Non sufficit ipsi hominem fieri, flagellis interim cædi, sed nos secum in unam, ut ita dicam, massam reducit. NEQUE 1D FIDE TANTUM, SED REIPSA nos corpus suum efficit. Grego. Nyss, in Orat. Catechet. cap. 36. & 37. Quemadmodum parum ferments totam massam sibi similem reddit, sic & corpus illud, quod à Deo factum est immortale, in nostrum corpus ingrediens totum in se transfert atq. commu-Cyrill. Hieros. Catech. 4 docet, nos zeigo Poess effe atg, divina natura consortes fieri, cum Christi corpus & saugvinem in membra nostra recipimus & sic ipsi concorpores & consangvines reddimur. Damasc. lib. III. de Imag. Homines, inquit, participant & communicant divinam naturam, quotquot accipiunt sanctum Christi corpus, & bibunt illum sangvinem. Nostra enimnatura beneplacito & contactu Dei est sacta Angelu major. hæc rectius intelligenda confer, quæ 5. præced. ad object. IV. & supra ad object. II. dicta funt.

Men aggreditur Wendelinus, & nonnulla excipit, quæ propulsanda sunt & vindicanda. I. Argumentum nostrum est: Verba edite bibite propriè accipiuntur, ergo propriè editur corpus, propriè bibitur sangvis Christi. Hac enim verba non tantum ad panem & vinum, sed & ad corpus & sangvinem reseruntur. Excipitur, rò edere & bibere, si ad panem & vinum reseruntur. Excipitur, sì edere & bibere, si ad panem & vinum reseruntur. propriè capiendum, si autem ad corpus & sangvinem, impropriè. Voci semel positæ non porest duplex assignari sensus, sicut id contra Pontiscios ipsi desendunt Calviniani. Et consundit Wend. diversas propositiones: Edite, hoc est corpus meum, & hoc facite in mei commemorationem. Prior ad Sacramenti substantiam requiritur, posterior ad usum, nec tantum ad rè edere, verum etiam ad accipere, benediceres

dicere, imo si Calvinianos audimus, etiam ad & frangere. Summa, distinguit Christus rem faciendam, ab eo, cujus gratia fieri deber. Res facienda est id quod fecit Christus ut benedicens & dans, & quod fecerunt Apostoli utaccipientes. Finis hanc celebrationem consequitur. II. Manducatio fit ad memoriam, Ergo non est spiritualis. Hæc enim non fit ad memoriam, sed est ipsa memoria. Excipitur, distinguendo manducationem sacramentalem à manducatione Spirituali. Recte. Additur, non quamvis manducationem corporis Christi in institutione præceptam fieri ad memoriam. Nam & spiritualem pracipi in verbu Institutionis Negamus, in verbis institutionis, edite, hoc est corpus meum, bibite hoc est. sangvis meus, spiritualem manducationem & bibitionem mandari. Sed hoc demum fit in clausula: hoc facite in mei commemorationem. Quæverba ad Institutionis Conæ essentiam non pertinent, ut ex Matthæo & Marco, qui hæc omisere, liquidum est. Nisi dicere velint adversarii, discriptioneminstitutæ Cænæ, prout à Matthæo & Marco facta est, mancam & mutilam esse. III. Manducatio figurata non vivisicat, sed vera. Excipitur, etiam figuratam Joh. VI. esse veram. Manducatio figurata, hocest, talis, qui constat figuris & signis, non vivificat in veritate, sed saltem infigura. Id est, non vivificat ex sese & per sele, sicut de figuris veteris veteris Testamenti pronunciat Apostolus Ebr. IX. 9. Manducatio spiritualis sit sine symbolo externo per sidem, impropriè quidem, veretamen. IV. Christus verum suum corpus vere manducandum exhibet, Ergo oraliter. Excipitur, Vere prafens effe, verè manducandum exhiberi, sed non oraliter, perum per fidem. Quæ argutia mirabilis est, dicere, corpus Christi verum naturale vere præsens, verè manducandum exhiberi in Conà, & tamen ore non manducari, nec manducari posse, quasi tu dicas, cospus Christi esse præsens in Cæna, quod tamen infinitis myriadibus miliarium ab ea abest, & manducari corpus; cum tamennihil præter panem manducetur ore corporis. V. Manducatio panis est xouwia corporis Christi. Ergo manducatur corpus oraliter. Excipitur, panem dici voivoviav sacramentaliter, quia est signum corporis pro nobis traditi & fide manducandi, Paulinam enunciationem esse impropriam. Concedimus esse impropriam locutionem. si Latine efferas, panis est communio corporis Christi. Interim satis propria est locutio, si sic efferas: panis est communicativus corporis Christi,

Christi, hoc est, medium est, per quod & cum quo communicatur corpus Christi. Et sic significanter explicatur atq; ad mentem Pauli. Conf. Hopfneri Isag. page. 1. 4. seqq. Dilutum vero est & inessicax dicere, panem elle nouvoriar corporis, hoc est, esse signum corporis Christi pro nobis traditi & side manducati. Paulus enim generaliter pronunciat, panem benedictum esse nouvaiav corporis Christi: at fignificandi hæc vis non est universalis, sed restricta ad credentes, Sed & in his nulla est vis significandi. Panis non potest significare, corpus Christi pro nobis in mortem traditum. Quid enim hæc traditio ad panem? Nullum hic vestigium ullius fignificationis in pane occurrit. Neg; panis potest significare, corpus Christia nobis fide manducari. Hoc enim non ex pane sacramentali, sed ex sensu fidei secundum Calvinianos colligitur. Ubi nullus est fidei sensus, ibi nec fignificario panis. Quin &, ubi est fidei sensus, panis illa significatio exular, Solus quippe fidei pierari junctæ sensus ex mente Calvinianorum notificat fidem, unde ex hoc solo fundamento petunt argumenta pro certitudine electionis & salutis, non autem e Sacramentis. Vide Wendel. lib. I. cap. 3. the f. XIX. Conf. Exercit. de Fato Calv. §. 23. 29. VI. Per carnem Christi non tantum animæ nostræ, verum etiam corpori contingit immortalitas beata. Ergo est etiam oraliter manducanda. Excipitur, etiamper spiritualem manducationem corpori immortalitatem dari: oralem manducationem præcise id non præstare: ei nullam promisionem factam. Concedimus, etiam per spiritualem manducationem. dari immortalitatem. Concedimus, oralem manducationem fine spirituali non prodesse, sed obesse. Negamus autem orali manducationi fidelium nullam promissionem factam. Qui enim servat verbum Dei, ad eum tota Trinitas veniet, & mansionem apud eum faciet. Joh. XIV. 23. Et Verba mandati, accipite, comedite, annexam habent promissionem corporis pro nobis dati &c. Conf. Hopfn. Ilag. part. 1. pag. 408. VII. Instrumentum manducationis corporis Christi in Cœna est os corporis. Manducatio enim in Cona non est spiritualis. Tum illud est corporis Christi percipiendi instrumentum, quod etiam incredulis est commune. Deniq; Christus pane dato dicit esse corpus suum negs jubet aliter edi panem, aliter corpus. Excipitur, in legitimo Cana usu manducationem corporu Christi omnino esse spiritualem, instrumentum percipiendi corpus Christietiam esse illud, quod credentibus est proprium, jubere Chris



Christum edere panem cum fideli recordatione corporis fui, hoc ergo accipe fide, illum ore, scripturas effe con ferendas, ubi non occurrit expressa distinctio. Confunditur substantia Sacramenti cum ejus usu legitimo, ut sepius dictum. Falsum est, aliud esse instrumentum percipiendi corpus Christiin Cona, quam os corporis. Perceptio fidei extra rationem & essentiam sacramenti est. Falsum est, Christum jubere edi panem cum fideli recordatione corporis sui. Neg; enim Christus juber edi præcise pamem, sed hoc; quod est corpus Christi. Deinde non dicit, hoc facite. in corporis mei commemorationem, sed in mei commemorationem. hocest interprete Paulo, in mortis mez commemorationem. Denique sion est distinguendum, ubi non distingvit Scriptura. IIX. Si in Sacramento Cœnænon comeditur oraliter corpus Christi, sequitur eandem esse essicaciam sacramenti paschatos & Cœnæ. Excipitur, eandemesse essicam quoad speciem non autem quoad gradus. Imo etiam quoad gradus. Quod non negabit, quisquis considéraverit, Paschatos facramentum multo evidentius, clarius & efficacius fignum continuisse crucifixi corporis Christi, quam panem & vinum. Vid. thes. III. 6. 4. IX. Si manducatio in cœna est spiritualis & Metaphorica, etiam corpus est Metaphoricum. Hoc non sequitur, inquit Wendelinus. Transferie ergo. Concedunt Theologinostri manducationem sacramentalem & spiritualem convenire ratione objecti eatenus, quatenus & spiritualis manducatio occupatur circa ipfum corpus & fangvinem Cristi: quanquam eatenus sit discrepantia, quatenus insuper totus Christus & deitas ac anima & universa Christi beneficia in spirituali manducatione implicantur. X. Sialia ratione in Coenzulu non uniremur cum Christo. gvam spiritualiter, frustra est instituta Coena. Qvia etiam sine usu Coe. næ Christo unimur per fidem. Excipitur, unionem, qua extra Canans fit, usu Cana legitimo fieri arctiorem. Quaro, quis sit legitimus Cana usus? Sine dubio erit spiritualis manducatio. Sequitur ergo, manducationem spiritualem spirituali manducatione fieri arctiorem & robustiorem. Quo admisso, nullus Coenæ usus superest. XI. Unio inter panem & corpus Christi est corporalis. Excipitur, etiam inter corpora esse posse unionem spiritualem, ut in sanctorum communione. Sed de hoc dictum S. præced. XII. In Cæna est miraculum, ergo non sufficit participatio Spiritualis. Hæc enim est sine miraculo. Excipitur. distingrendo rocem miraculi. Esto. Negi nostri Theologi statuunt hic esse mira-



miraculum proprie dictum, Vide CL. Hopfn. Ilagog. tract. Theor. feet. II. art. I. cap. VII. num. 4. XIII. Indigni sunt rei corporis & sangvinis Domini, Ergo ipsum corpus Christi oraliter edunt & bibune ejus sangvinem. Excipitur, hoc non oriri ex orali perceptione, sed ex profanatione symbolorum, velutila sa Majestatis reus peragitur, qui diploma regium pedibus conculcat. Unde est, quod dixerit Paulus, eos accipere panem, non corpus. Augustinus Judam dicit accepisse panem Domini, non panem Hæc perperam excipiuntur. Quomodo enim profanari potest id quod non est? quomodo abuti infideles possunt corpore Christi, quod non accipiunt? quasi tu dicas, hominem, cui vini ne guttula quidem aut panis mica suppetit, vino & pane abuti. Violatores infignium Principis non corporis Principis rei dicuntur. Dissimile. est exemplum, 7 2002 appositum delicto sive culpa, culpam exprimere soler. Reus sangvinis est, qui sangvinem effudit. Deut. XIX, 10. &c. Impænitentes namq; sic dicendi sunt sieri rei corporis & sangvinis Christi, sicut Judas, & milites impænitentes Christum crucifigentes facti sunt rei, qui quidem sangvine Christi respersi sunt, sed nullo cum fructu suo, maximo potius & æterno cum detrimento. Vide Cypr. ferm. S. de lapf. Chryfoft. hom. 27. 8228. in I. Cor. XI. Theodor. Comm. in. Cor. XI. Nemo unquam dixit eum qui agnum paschalem, aut manna, aut sacrificia, aut panes propositionis indigne manducavit, reum factum corporis & fangvinis Domini. Quanquam enim hac essent siguræ corporis Christi, tamen quia corpus Christi tunc non erate præsens, nec sub V.T. percipiebatur ore, nemo tantum reatum contraxit. Paulus notanter loquitur non de pane præcise, sed de pane Hoc, qui nempe est xouvavia corporis Christi. Augustini mens clara est ex Tom. VII, lib.3 cont. Donatift, cap. 14 Nec interest, cum de Sacramente integritate & sanctitate tractatur, quid credat aut quali fide imbutus sit ille, qui accipit Sacramentum: interest quidem plurimum ad falutu viam: fed ad Sacramenti quastionem nihil interest. Fieri potest, ut homo babeat integrum Sacramentum & perversamfidem. Et Tom. II. Epist. 164. Tolerat spfe Dominus Judam, Diabolum, furem & venditorem suum; Sinit accipere inter innocentes Apostolos quod fideles norunt PRETIUM SUUM. Vid. Lib. 5. cont. donat. c. 8. & Theodoret. Comment. in l. ad Cor. XI. Non folum, inquit, Apostolis, sed & Juda proditori pretiosum corpus & fangvinem impertit, Wendelinus probat infideles non accipere corpus Christ



Christi r. quia destituti sunt fide 2. nullam habent cum Christo communionem 3. mortui sunt spiritualiter 4. edunt ad judicium 5. pessime dici impiorum ore impuro accipi corpus Christi. Sed hæc levia funt. Nec lequitur, non edunt salutariter, Ergo non edunt. Imo edunt, quia non discernunt corpus Domini, non cogitant hic porrigi ipsius Filii DEI sangvinem & carnem sed ut communem cibum & potum sumunt, Vid. Just. Apolog. II. sub fin. & August. Tract. XXVI. in Joh. Flos Patrum sic loquitur, impios impuris manibus & polluto ore acciperes corpus & fangvinem Christi, Cypr. serm. s. de laps. Orig. hom. II. in. Pfal. XXXVII. Bafil. M. Orat. quod baptizati debent participatione misteriorum nutriri Tom. I. &c. Firma ergo stant argumenta nostra. I. Corpus & langvis Christi pertinent ad integritatem Sacramenti. Excipitur id verum esse & non esse pro diversa acceptione Sacramenti! Impios non evacuare Sacramentum in se sed sibi. Nugæ! II. Corpus Christi eriam pro infidelibus est in mortem traditum. Excipitur, falfum id effe de impænitentibus finaliter, &c. De meriti Christi & satisfactionis universalitate fuse egimus disp. de Fat. Calv. §. 22. III. In Cœna corpus Christi ore comeditur. Excipitur, id falsum este. Hoc refutatum est §. 3. IV. Panis & corpus Christisunt suum unione Sacramentali. Excipitur, esse unionem Letingiv. Supra illa profligara est. Conf. Hopf. Isagog. part. 1. pag. 86. seqq. V. Indigni fiunt participes fracti panis & benedicti, Ergo etiam fiunt participes corporis Christi. Panis enim benedictus est niorwia corporis Christi. Excipitur, nonwiav. idem esse ac signum communionis. Probetur ergo ullibi vel apud sacros vel apud profanos autores non aviav idem fignificare ac fignum communionis. Sed de his jam dictum est in præcedentibus.

## THESIS III.

Corpus & sangvis Christi verè & substansialiser suns prasentia in sacra Cana.

Uic thesi, quæ sluit ex priori, certatim contradicunt Calvinia ni. Admonit. Neostad. pag. 47. Res significatas corpus & sangvinem Christi. non nisi ex manu ipsius Christi, per sidem & spiritus & essicaiam in cordibus percipi ait. Cons Orthod, statuit

p. 112 non alio modo prasens in Cana credi posse corpus Christi, nist



quatenus vere percipitur ut spiritualis anima cibus ad vitam. Privatorum Doctorum verba nihil artinet huc adducere: est enim res tota manifesta. Wendelinus lib. 1. cap. XXIII. thes. XVI. acriter dimicat adversus corporalem præsentiam corporis & sangvinis Christi in cum & sub pane & vino. Cujus hererodoxiam antequam profligemus & orthodoxiam stabiliamus, unum duximus monendum. / Cum realiter & substantialiter præsens dicimus corpus Christi, nos minime statuimus impanationem, inclusionem corporis Christi, inexistentiam & consubstantiationem (hi enim omnes modi sunt physici) sed dicimus esse præsens modo supernaturali. Qvanqvam vero Theologi nostri veteres secutimodum aliquem ponere interdum videntur, secundum quem præsens sit Christus, non tamen corum intentio est, hujus misterii modum scrutari, sed corporis astruere præsentiam. Sie cum dici solet, In, cum, sub pane accipi corpus Domini, non est mens nostra modun\_ ostendere, sed rantum præsentiam, qvæ vix videtur astrui posse, qvin simulaliquis modus videatur astrui. Absir autem, ut incelligamus ullum modum corporalem physicum sive localem aut localem inclusionem sive delitescentiam. Particula cum notat unionem supernaturalem: in, unionem intimam: sub arcanam & incomprehensibilem.

S.z. Wendelinus operolus & prolixus est in oppugnanda thesi nostra. Primo dicit, eam pugnare cum natura sacramentorum in genere, que non funt yasa gratie vel rerum signatarum, sed signa & sigilla tantum. Sed meminerimus, Sacramentorum generalem naturam eile æstimandam & constituendam salva speciali Sacramentorum natura in Scripturis expressa. Nihil hic fingendum, aut ex cerebro humano in Scripturas intrudendum. Scriptura nuspiam tradidit generalem Sacramentinaturam Frustra ergo ad hanc provocat Wendelinus. Concedimus, Sacramenta non esse vasa Physica, qvibus insie gratia ad eum modum, sicut balsamum est in pyxide. Concedimus esse figilla, sed addimus totum Sacramientum, prout constat materia terrena & cœlesti, esse sigillum. Nam res cœlestis est testimonium divinum de facta per Christum redemtione I Joh. V. 8. Jungenda ergo hac est terrena, ut fic totum Sacramentum fiar fignaculum five figillum. Seorfim enim id res terrena præstare nequit. Neqs enim externa circumcisio o peanis: illa enim non efficit nifi Judæum er Tw Parego Rom. H. 28. Addenda ergo virtus divina fundata in promissione foederali, Negi Agnus Paschalis nisi cum respectu ad Christum signaculi vim obtinere potest. Adeogs

Adeoq; semper hic implicatur res cœlestis. Eadem ratio baptismi, in. quo non sola aqua sed cum re cœlesti conjuncta obsignat Echae quidemnos haud inviti concedimus, quæ adversarii salvis suis hypothesibus de absoluta electione & reprobatione asserere nequeunt Quam enim efficacia moralis, quam unice assignant Sacramentis, minime idonea sit ad obsignandum, evictum dedimus Exerc, de Fat. Calv. §.29. Augustini definitionem, qua Sacramenta vocat signa visibilia invisibilia gratia, non arbitramur esse accuratam, eo quod non est ex ipsis internis causis & constitutivis Sacramentorum depromta. Interim facile largimur, totum Sacramentum effe fignum gratiæ, negamus autem materiam terrenam esse signum mere significativum materiæ Cœlestis. quanquam fateamur ita esse significativum, ut prius sit exhibitivum. qualia signa olim fuere slamma in rubo ardenti, columna ignis & nubris, species corporalis columbæ, anhelitus Christi discipulos afflantis, ignis Pentecostalis &c. Vide Hopfn: part. 1 pag 20. seqq. Dixerat suprà Wendelinus, phrasin Sacramentalem esfe, qua externis symbolis tribuuntur nomina rerum signatarum, quia significant & obsignant res signatas. Sed hæc nullo sufficienti exemplo potuit probare. Adde no obsignare res fignatas plane accidentaliter & contingenter secundu Calvinianos competere externis symbolis. Neg; enim reprobis quicquam obsignant. Unde manifestum est, Augustini descriptionem Sacramentorum minime essentialem esse. Hæc enim ex iis constat, quæ necessario & per se infunt. II. Pugnat cum prima Cona administratione, in qua ipse Christus mensa assedit, nec potuit esse sub pane, quem frangebat. Invertimus argumentum hoc: Situnc, cum assedit mensæ Christus, non obstante trina dimensione & visibilitate corporis, potuit dicere, accipite edite corpus meum, multo magis id jam præstare poterit, postquam est evectus ad dextram Dei Patris. III. Pugnat cum fine institute Cane, que est recordatio, At hac absentium. Falsum id est. Recordatio & signa possunt esse rerum præsentium. Arca V. T. erat memoriale Dei præsentis. Circumcifio signum justitiæ præsentis. Columna nubis, rubus ardens, mons fumans signa præsentis Dei. Adde quod in Cona recordatio fieri jubeatur mortis Christi, quæ non jam præsens est sed præterita. IV Pugnat cum scopo Christi, qui vult manducari corpus, QUATENUS est crucifixum. Porro corpus Christi, quod sub pane effe potest, effe invisibile &c. adeog, non humanum, non ergo pati posse. Lutheranos exhibere corpue glerio



gloriofum & impatibile. Arqui mo quatenus nuspiam in Verbis institucioais comparet. Neq; enim articulum præpositum vel nomini vel ejus determinationi licet per quatenus explicare, I. Cor. XV.37. no ou an gernos usvor non est corpus quarenus generabitur. Neqs Joh. III. 13.16. ο ων έν τω έρανω, & ύιον αυτέ τον μονορενή licer per quatenus est in cœlo, &, quatenus est unigenitus explicare. Non ergo articulus præpositivus sumendus distributive pro quatenus, sed definitive pro quod iplum, Eben ber leib/ ber für Euch gegeben wird / Vid. Hopfn. part. 1. pag. 36, seq. Sed ponamus 7 quatenus hic locum obtinere. Sequetur, totum corpus Christi adlascirus esse in Cona. Tali enim ratione in mortem traditum est. Neg; sequitur, Christus dixit, edite hoc est corpus meum pro vobis traditum. Ergo noluit exhibere corpus sub respectu miraculosæ conceptionis, unionis cum Nova, unctionis, exinanitionis, resuscitationis, exaltationis. Quasi hæc inter se pugnent, ae non potius amicissime conspirent in codem corpore, quod edere justisumus. Decorpore Christi visibili & invisibili antea dictum. Er manet corpus Christi visibile (actum primum hæc vox notat) etiamsi în Cœna actu secundo non videatur. Fuit patibile actu primo, & passum est actusecundo, utut hodie non amplius patiatur vel moriatur. Rom. V. 10. V. Pugnat cum natura veri corporu, quod est visibile, palpabile, circumscriptum, everti veritatem humani corporis modutoria sive multiprasentia. Mansit & manet Christi corpus visibile & palpabile actu primo: Mansit & manet finitum & circumscriptum. Nec ulla in. volvitur contradictio; cum dicitur corpus Christi non circumscribiin Cœna, & esse præsentia prorsus divinà in omnibus locis, ubi sacra Cœna -secundum institutionem Domini celebratur. Corpus enim est substantia: esse quantum, in loco &cc. sunt accidentia, quæ substantiam salvam relinquunt, sive adsint sive absint. Deinde si Deus potuit naturam humanam exuere modo existendi substantiali, ipla natura salva manente quanto minori negotio modus existendi accidentalis vel auferri vel suspendi potest? Deniq; non magis naturale est corpori esse in loco, quam esse in tempore. Quod si ergo posterius abesse à corpore porest, imo in suturo seculo aberit, cur non etiam prius. Et quid opponimus ratiunculas fidei misteriis, que non capimus, prout ipsi fatentur adversarii, qui si



ad eum modum perexerint misteria exigere ad normam rationis, vicerint Sociniani. VI. Pugnat cum natura gloriosi corporis, quod amplius pati aut cadi nequit. De his satisdictum est. VII. Pugnat cum adscensione Christi in colum. Utrumq; verum est. Et Christus est in Cona, quia id dixit, & adscendit in cœlum, quia id testatur Scriptura. Neg; gloriosus Christi ad Judicium reditus pugnat cum ejus adessentia in Cona. VIII. Pugnat cum expresu Scriptura testimoniu, qui dicunt, Christum reliquisse. mundnm, non semper esse apud discipulos. Adde Ebr. IIX. 4. Si adhuc interris effet, sacerdos non effet. Consentiunt Patres ante Consilium Nicenum. Fatemur Christum reliquisse mundum, reliquisse discipulos, quoad visibilem conversationem, non autem quoad præsentiæ gubernationem secundum illud: Ecce sum vobiscum usq, ad consummationem. seculi : neg; quoad adessentiam in cona, secundum illud: Accipite & comedite, hoc est corpus meum. Quod attinet locum ad Ebreos, loquitur. ille de modo præsentiæ, secundum quem Levitici Sacerdotes in terra. erant & terrenæ conditionis, terrena quoq; sacrificia offerentes. talis Christus non est, quippe qui in cœlo & interrasacerdos, qui ingreffus est cœlum per proprium sangvinem, postquam semel se obtulir DEO Patri victimam inculpatam per Spiritum æternum. Vide cap. VII. IIX. IX. ubi habes discrimen Sacerdotis en seguiar Christi, & Sacerdotum Leviticorum terrenorum. Quod si velimus locum hunc intelligere de substantiali præsentia, sequetur, Christum qua Deum., qui cœlum & terram substantiali adessentiareplet, Sacerdotem non esse, & quà hominem demum cœpisse fieri Sacerdotem, quando terras reliquit, necin novissimo post reditum adjudicium amplius futurum Sacerdotem. Quorum illud Socinianum est, hoc electorum introductioni in sancta sanctorum modis maximis repugnat. De Patribus ante Nicenum Consilium quod addit Wendelinus, videantur nostri Chemnitius de Fun. Con Gerhardus, Hopfnerus, Dorscheus aliiqi. Mobis nunc sufficiat unicus Tertullianus, qui contra Marcion. lib.I. cap. 12. air. Postremote tibi circumfer, intus ac foris considera hominem. placebit tibi vel hoc opus DEI nostri, quod tuus Dominus ille DEUS melior adamavit, propter queminhac paupertina elementa de tertio calo descendere laboravit cujus caufa in hac cellula creatoris etiam crucifixus est. Sed ille. quidem usq, nunc nec aquam reprobavit creators, qua suos abluit, nec oleum, quo suos ungit, nec mellis & lactis societatem, qua suos infantat; nec panem.



que ip sum corpus suum REPR ÆSENT AT, (prasens sissie: hæc enunvis hujus verbi apud Tercult con. Marc.cap. 22. lib. de resur. carn. c. 17.8cc.) etiam in sacramentus proprius egens mendicitatibus creatorus. Et de resur. carn. cap. 8. Adeo caro salutus est cardo, de qua cum anima DEO allegitur, ipsa est que efficit, ut anima allegi posit. Sed & caro abiaitur, ut anima emaculetur; caro ungitur, ut anima DEO consecretur. Caro signatur, ut & anima muniatur. Caro manus impositione adumbrat, ut & anima muniatur. Caro corpore & sangvine vescitur, ut & anima de DEO sangvinetur.

6. 2. Porro Wendelinus probat præsentiam corporis Christiin. cona este spriritualem. Rationes sunt hæ. I. Christus corpore suo in cana adest non corporaliter, Ergo spiritualiter. Atqui adest corporaliter. (rem'spectando, non modum) Ergo non spiritualiter. Illud hactenus est ex verbis institutionis evictum. II. Qualu unio membrorum, talu est prasentia. Atqui unio membrerum cum Christo non est ness spiritualis. Erge. Negatur Minor. Subordinata non funt opponenda. Per fidem unimur Christo extra Sacramentum, & in Sacramento eidem unimur tum fide tum perceptione corpore & fangvinis ipfius. Si dicas, tantum fide nos uniri Christo, usum Sacramenti penitus abolebis, neg; relinques veram præfentiam corporis Christi in cæna, quod est contra Calvinianos, docentes corporis Christi veram præsentiam in cæna. Dices cum Wendelino: etiam spiritualem præsentiam esse veram. I. quia essectum parit realem, nempeunionem cum Christo III. per præsentiam spiriqualem corpus Christi pro nobis in mortem traditum vere & realiter. est præsensu nostro spirituali, IV. quia manducatio spiritualis est vera & realis, ergo etiam præsentia. V. sequeretur, præsentiam carnis Chri-Riesse falsam & imaginariam. Respondeo præter spiritualem præsentia m (quam suo modo veram esse concedimus ) dari etiam sacramental em præsentiam. Id quod Calviniani haud gravate admittent. Hoc Supposito, nempe, Christi corpus esse in Cona sacramentaliter præsens. porro infallibiliter & evidenter consequitur, Christi corpus substantialiter in facra Cœnaesse. Est enim hoc corpus Cœnæ pars substantialis. quam si dixeris tantum adesse per modum conceptus objectivi, eo ipso destrues veritatem præsentiæ in Coena. Quapropter necessum est, ut. cum panesit divina præsentia præsens corpus Christi, Ad illum enims determinatur præsentia corporis Christisacramentalis. Idem efflagitat unio rei colestis & terrenz, que nititur vi institutionis & benedictionis divinæ

divina. Neg; enim fides rem terrenam & coelestem jungere potest, aus efficere, ut res absentes realiter & vere sint præsenten. Denig; sine quo calix Eucharisticus non est novum Testamentum, illius præsentia sub-Mantialis requiriturin actione Gona. Atqui fine Christi sangvine calix Eucharisticus non est nec esse porest Novum Testamentum. Ergo Sangvinis Christi substantialis præsentia requiritur in sacra cœna. Sed videamus, quo pacto Wendelinus respondeat ad rationes nostras, eo tendentes, ut evincant, adversarios, quicquid protestentur, nullam. agnoscere veram & realem corporis Christiin coma prasentiam. Adversarii dicunt, tantum distare verum corpus Christi à cœna quantum distat cœlum à terra. Ergo veram corporis Christi præsentiam nonagnoscunt. Excipitur, Spiritualem prafentiam non impediri distantia locorum, corporalem præsentiam corporu admitti, sed respectu symbolorum. quia de symbolis sacramentalibus affirmantur ipsæres signatæ. At quivis videt, hanc præsentiam non esse veram præsentiam. Quidquid enim rantum præsens est in signo, imagine & per modum conceptus obje-Ctivi, illud realiter præsens non est. De Symbolis prædicari signaras res, dicitur, non probatur, nec unquam idoneis exemplis probabitur. at supradictum. III. Fidei tantum adest, Ergo non realiter. Excipitur. fidem non effe meram concemplationem, sed effe coofeeour rerum que ferantur, & demonstrationem eorum, quæ non videntur : per fidem Christium habitare in cordibuenostru: sidem vincere mundum. Sed quid cum postea. Fides est rerum que sperantur. Ergone res, que sperantur, revera & realiter sunt præsentes? At sic desinunt sperari. Ergone præsens est gloria vitæ futuræ? Per fidem Christus habitat in cordibus nostris, sed quæstio est de corpore Christi. Sicut sides non efficit Christum præsentem substantialiter, qui alias divina sua substantia omnia implet, ita nec corpus Christi efficit substantialiter in Cœna præsens. Et quæ consequentia? Fides vincit mundum, Ergo potest efficere corpus Christi præsens in Cæna. Quod si sides potest efficere rem præsentem, sequeretus esse in Cœna passionem, oblationem & sacrificium formaliter tale, quod est in cruce peractum. Habent ergo Pontificii, quod volunt, Summa, fides aut accipitur pro assensu, aut prostiducia. Neutro modo id quod absens est, potest facere præsens. Non enim valet: res creditur esse præsens, Ergo est præsens. Quid sifurto ablata, te



A.

ra, te nesciente? Euclio credebat aulam suam præsentem & in eo ffduciam omnem, adeog; proram & puppin sux salutis constituebat. sed misere frustrabatur. III. Negant adversarii, corpus Christi esse posse in pluribus locis, negant ergo esse posse in Cona. Excipitur, adesse corpus Christi, prasentia spirituali, ergo verè: sicut sol verè prasens en mortalibus magno locorum intervallo disclusis. Sed hæc est præsentia virqualis. Qualem corporis Christi præsentiam agnoscere in Coena nequeunt adversarii, quippe statuentes nullam virtutem infinitam communicatam esse corpori Christi, quomodo ergo illa sese exseret in infinitis propè locis, in quibus celebratur Cœna? Interim quod virtute tantum adesse non supposito, substantialiter non adest Semper confundunt adversarii præsentiam spiritualem cum Sacramentali. Ad illam sufficit præsentia virtualis: ad hanc præterea requiritur præsentia realis & substantialis vi verborum, Edite, hoc est corpu meum. bibite, hec est sangvis meus. IV. Corpus Christi non est in Coena visibiliter, vel invisibiliter secundum adversarios, Ergo non verè est præsens. Excipitur, concedendo corpus Christi invisibiliter præsens esse in Cana, sedfidei : & sub symbolis visibiliter, utut alias à loco Cana Dominice toto calo absit. Que omnia satis superque sunt discussa. Er miramur insolentiam spiritus Calvinistici, de tanto misterio adeo audacter & impudenter pronunciantis, & dictantis, corpus Christi à loco Conæ Dominicæ toto colo abelle, Quis unquam in Ecclesia prisca talia effutivit ? Simplicitas semper placuit & sanctum studium misteria mirandi, non rimandi. Que causa fuit, cur Catechumeni & infideles hacarcana celarentur, & ecatu fidelium exire juberentur. Me tui pudet, inquit Gregorius Nyssenus Orat. adversus eos. qui differunt baptismum, quodeum consenueru, adhuc ejiciaru cum Catechumenis, tanquaminsipiens puellus & qui arcana non possit celares, cum dicendum sit misterium. Unire populo Christiano, & ARCANOS disce sermones. Utinam in hac simplicitate Ecclesia perstitisset, nec per Iconomachos in oriente seculo IIX. contendentes nullum aliud fignum in Ecclesia institutum, quam siguum corporis & sangvinis Christi, (quos seculo IX. in Occidente secuti sunt Johannes Scotus & Bertramus, Presbyter Corbeiensis in Gallia & seculo X. Berengarius quibus se transsubstantiarores opposuerunt ) primum ea turbata.

& mirum in modum contaminata fuillet! V. Abfurdum est secundum Calvinianos rei præsentis adventum exspectare, Ergo corpus Chri-Ri secundum cos non est vere præsens. Excipitur, rei spiritus. liter prafentis adventum corporalem exfpecture, absurdum non effe. Et hoc est quod volumus. Calvinianos statuere, corpus Christi tantum spirituali præsentia adesse in Cona. Non ergo reali, sacramentali & Substantialis VI. Nosnon sunus in loco ubi nunc est caro Christis Ergo non est ea realiter in Cona. Excipitur, Distantiam losi non omnem sollere prasentiam. Fatemur, non tollit præsentiam intentionalem. objectivam & imaginariam, Tollit tamen præsentiam realem. Quis enim dixerit, amicum ab altero amico mille miliaribus disclusium, deque eo cogitantem, realiter ipsi præsentem esse? Qui ipsos intelligit terminos , hæc sufficienter dijudicabit. VII. Vere absens est corpus Christis secundum adversarios, Ergo non est vere præsens. Excipitur, diversitatemesse prasentia & absentia. Verumid est. Interim quicquid realiter præsens est, illud realiter non potestesse absens. VIII. Caro Christi nobis non alia ratione præsens est, ac fuit Veteribus in Veteri Testamento, secundum Calvinianos, Ergo nobis non estrealiter præsens. Excipitur, sidem posse aliquo modo sistere prasentia. Recte: aliquo modo. Non ergo absolute. Fides sistit præsentia, dun. apprehendit futura tam firmiter, quali essent præsentia, sed realiter. præsentia efficere nequit. Verum est & immorum, à sidelibus V. T. carnem Christi non esse manducatam ad illum modum, quem præ-Scribunt verba institutionis Cona. Nec minus verum est, Veteris Testamenti fideles non habuisse corpus Christi, puta realiter exhibitum, sed habuisse figuras & umbras corporis exhibendi. Quod qui megat, articulum fidei secundum de nato Filio DEI tempore Augusti, & passo sub Pontio Pilato, megat.

\$. 4. Deinceps aggreditur Wendelinus argumenta nostra, quibus probamus corporalem præsentiam, hocest, præsentiam corporis Christi Cœna adeoq; in, cum & sub pane. I. Dixir Christus panem por sigens. Hocest corpus meum E. in pane & cum pane præsens est corpus Christi. Excipitur, non sequi hanc interpretationem, & conclusionem. Sequirur sirmissime, sicut constat ex dictis ad thesin primam \$. 5. sequirur sirmissime, sicut constat ex dictis ad thesin primam \$. 5. sequirur sostat verba: hoc poculum est N.T. Sed sirmant interpretationem nostram. Jubentur enim discipuli haurire è poculo id





and off Novum Tellamentum, five novi Tellamenti caula. Non autem vinum, non figura sangvinis absentis est causa & fundamentum Novi Testamenti, sed ipse præsentissimus sangvis Christi. II. Christus potest facere, ut corpus fuum sit in pane corporaliter Ergo id facit. Excipitur, à posse ad esse non valere consequentiam. Quin antecedens esse fallum, quia multas implicat contradictiones. Non ira folemus argumentari pro ipla præfentia, sed pro possibilitate præfentiæ. Argumentum nostrum hoc est: Id quod in faera Cona exhibetur ore corporis manducandum, quodo à communicantibus accipitur & comeditur, est realiter & substantialiter præsens in Coma. Atqui corpus Christi à communicantibus accipitur & editur. Ergo: Minor probatur: de qvo Christus dicit, Hoc est corpus meum, illud est corpus Christi. Atqui de illo, quod exhibetur, dicit Christus, hoc est corpus meum. Ergo, est corpus Christi. Item, fine quo calix non est Novum Testamentum, illius præsentia substantialis requiritur. Atqui fine Christi sangvine &c. Si jam'quæras, qua ratione id fieri possit, respondemus, id neri posse, quia Filius Dei est omniporens. De contradictione quod injectur, S. z. excussim est. Nos nunquam in tam magnis & sublimibus rebus illud Quomodo aut eogitemus aut proferamus. Judaicum enim boc verbum est extreme supplicie causa Cyrill. Alex. lib. 4 in cap. 6. Johan. HI. Christus vult facere, ut corpus fit in pane Ergo id factt. Excipitur, Christum non dixisse, in hoc est corpus meum. Dent ergo adverlarii idoneam aliquam interpretationem enunciationis exhibitivas camq; probent sufficienter, hour nostram stabilivirms th. I. S. S. segq. Nos ex verbis ratifer to auna un colligimus evidenter prafentiam corporis Christi cum pane. Illud namq; intelligitur per 7870. gvod in V. T. intelligebatur per & Face Exod. XXIV. Atqui & Ecce ibi erat demonstrativum rei coram & Substantialiter præsentis, sangvinis scilicet, sine figura &ctropo. Ergo & 7870 est demonstrativum corporis hibstantialitet præsentis sine figura & tropo. Major fundata eft in Paulo Ebr. X. 20. IX. Christi corpus est ubiqs, Ergo etiam est in Cona. Excipitur hanc collectionem vitio sum esse. Concedimus, nec meminimus, nostros sic argumentari. Fundamentum præsentiæ corporis Christi sunt verba institutionis, non autem portentosa illa ubiquitas quara nobis affingunt Calviniani. Abeat illa in Morboniam cum omnibus formis petulantis rationis. V. Si Christi corpus non est sub



sane, nec sangvis sub vino, utiqi vacua resiquentur signa. Excipitur eatenus vacua esfe, quatenus corporaliter res signatas non continent, sicut tabuæ testamentariæ, verbum Dei & sacramenta V. T. vacua dici possunt siona &c. Male facit Wendelinus, quod contumeliam Sacramento cœnæ illatam vult palliare & excusare collatione tabusarum testamenrariarum, Verbi & sacramentorum Veteris Testamenti. Concedimus inter verbum & tabulas testamentarias similitudinem esse. At alia ratio est Sacramentorum. Necs possunt Sacramenta veteris Testamenti, in quo dominara sunt umbra prajudicare Novo Testamento, cujus causa est corpus ipsum plane exclusis profligatis & deletis umbris, Nobis religiose premuntur verba Institutionis, Edite, hoc est corpus meum, bibite, Hoc est fangvie meus, quæ non vacua figna, sed res ipsas fignatas & expressas repræsentant. Verbum Dei non est nudum & vacuum signum, sed est ministerium Spiritus, semper conjunctam habens grariam & efficaciam Spiritus Sancti. Atque ur hæc indivulso nexu coherent, sic indivulso nexu copulata sunt symbola Sacramentalia cum corpore & langvine Christi. Estq; adeo temeraria & impia assertio, tanto intervallo abesse à sacra Coenæ corpus & sangvinem Christi, quanto abest summum cœlum ab infima terra. Quæ assertio nil nisi vacua symbola relinquit. Non enim est, quod à cerebro humano hoc vacum repleatur, VI, Si in poculo esset nudum vinum, non posset diciesse. Novum Testamentum. Excipieur, effe phrafin Sacramentalem, qua fignue eribuuntur nomina rerum signatarum: Probetur ergo hæcphrasis Sacramentalis & ostendatur solidum ejus fundamentum. Quod tamen ha-Aenus nec inscriptura necalibi reperire licuit. VII. Si Christi corpus non esset unitum pani, nisi unione gerien, sequeretur panem eadem ratione esse Sacramentum, qua olim Pascha. At hoc falsum: quia sic non esset sacramentum Novi Testamenti. Excipitur, posse eandem rationem essepanis & agni paschalis, ut nihilominus Eucharistia sit sacramentum novi & agnus paschalis sacramentum Veteris Testamenti. Omnium enim sacramentorum eandam effe rationem in' significanda exhibenda & obsignanda re significata cum omnibus beneficiis, & in hoc puncte convenire saramenta Novi & Veteris Testamenti. Quæstio hicilla tangitur, quæ ita solet formari: an Vetus Testamentum idem sit substantia cum Novo. Ubi notandum, voces Veteris Testamenti proprie & phrasiscriptura ligne

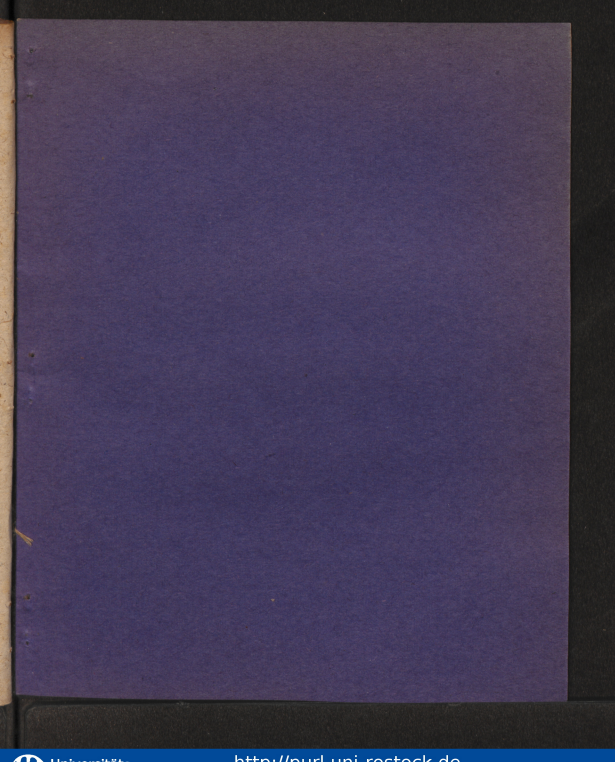
fignificare illud foedus, quod Deus cum Israelitis pepigit per Mosemini monte Sinai adhibito pecudum sangvine, pariens servitutem Deut. IV. 13. V. 2. IX. 9. Exod. XXIV. 21. Hoc sensus fi sumarur Testamentum. five fœdus vetus, negate non possunt Calviniani, Novum & Vetus Têsamentum differre substantia. At confundunt nonnulli Vetus Testamenrum cum fædere gratioso, quod cum Patribus V.T. inivit Deus & variis eircumstantiis pædagogicis vestivit. Vide Leidenses Disp. XXIII. 12.13 Conf Hopfn. patt. I. pag. 45. 48. legg. Non autem hic quaritur. an fædus hoc gratiofum vetus fundetur in Christo, sed an eodem modo fundetur, quo Novum. Nos dicimus, tantam esse disterentiam inter fædus gratiosum cum patribus initum & Novum Testamentum, quanta est inter promissionem & promissi exhibitionem, inter significationem & præbitionem, interfiguram & corpus, interimaginem & remimagine adumbratam. Wendel cap. XXI thef IIX vult probate vereres eandem nobiscum spiritualem escam edisse ex 1. Cor. XI. 2.3. Sedhic manifesta est depravatio textus Paulini: in Paulo enim n NO-BISCUM nonextat. Cumautem dicit, veteres ediffe sacramentale smbolum carnis Christi, principium petit; neg, enim Manna, quod ederunts nec aqua de petra Sacramentum fuit, nisi velimus numerum Sacramentorum V. T. multiplicare. Interim concedimus, Manna figuraffe carnem Christi, & aquam de petra ejus sangvinem, iterti agnum palchalem sacramentale symbolum fuisse corporis Christi, sed negamus, Patres V.T. edisse carnem Christi ore corporis sicut sit in novo. IIX. Si panis, qua fignum est, est sacramentum, sequitur agnum paschalem evidentius esse Sacramentum, quia major est similitudo inter agnum habentem carnem & sangvinem & Christum, quam inter panem & Christum. Excipitur, majorem effe similitudinem inter panem & corpus to in efficacia nutriendi z. ex ri verborum Institutions. At major erat efficacia nutriendi in parte agni manducara, quam est in buccella aliqua panis. Deinde verbum non potest evidentius reddere sacramentum quin porius sacramentum est evidentius verbo, ut solent ea, quæ videntur, alrius animum penetrate, quam quæ audiuntur, quæ funt verba Wendelini cap. XX, thef. XI. Manet ergo, agnum paschalem constantem carne & langvine mactatum, allatum, comestum longe evidentiorem & fignificantiorem fuille figuram, quant elt panis, adeoq; evidentiores



fangvis Christi in terra testatur I. Joh. V. 6. Ergo ibi est præsens. Excipitur, sangvinem Christi non esse explicandum de sangvine, sed de esses sangvinus suss, sangvinus suss, sangvinus suss, sangvinus suss, sangvinus suss, sangvinus non admittit. Nos simpliciter per sangvinum intelligimus sangvinem, non expiationem, non vinum in Coma: hujus enim apud Johannem nulla sit mentio. X. Panis est sangvine nulla sit mentio. X. Panis est sangvinus, sintelligendam souvers sus shristi esteum pane præsens. Excipirur, sintelligendam souvers sus shristi esteum argumenta, que sentat quidem Wendelinus, sed refutare non potest. Ea hæc sunt: xouverse, de qua Paulus loquitur I. Cor. X. 16. habet diversos actus edendi & bibendi, quos spiritualis non habet: est inter panem & corpus, non vero inter sidelem & Christiner squin est communis sidelibus &



infidelibus.













guod est Novum Tellamentum, sive novi autem vinum, non figura sangvinis absentis est Novi Teltamentio sed ipse præsentissimus sang potest facere, ut corpus fuum sit in pane con Excipitur, aposse ad esse non vatere consequentian falsum, quia multas implicat contradictionas. Nos vari pro ipsa præsentia, sed pro possibilitate pr nostrum hoc est: Id quodin faera Cœna exhibe ducandum, quodo à communicantibus accip realiter & substantialiter præsens in Coena. A communicantibus accipitur & editur. Ergo: N Christus dicit, Hoc est corpus meum, illud est de illo quod exhibetur, dicit Christus, hoo Ergo, est corpus Christi. Item, fine Novum Testamentum, illius præsentia substa fine Christi sangvine &c. Si jam'quæras, quâ r spondemus, id fieri poste, quia Filius Dei est ont dictione quod injicitur, S. z. excussum est. Nos & sublimibus rebus illud Quomodo aut eogitemus at enimboc verbum est extremi supplicit causa Cyril Johan. III. Christus vult facere, ut corpus sit Excipitur, Christum non dixisse, in hoc est corpus versarii idoneam aliquam interpretationem en canto; probent futhcienter, hour noftram ft. fegg. Nos ex verbis TETO EST TO TO MÁ LES colli fentiam corporis Christicum pane. Illud namo gvod in V.T. intelligebatur per 7 Fcce Exod. ibi erat demonstrativum rei coram & Sibstantia nis scilicet, sme figura & cropo. Ergo & n'1870 corporis substantialitet præsentis sine figura & effin Paulo Ebr. X. 20. IX. Christi corpus est ul Cona. Excipitur hanc collectionem vitiofiem effe. minimus, nostros fic argumentari. Fundamentu Christi sunt verba institutionis, non autem po quara nobis affingunt Calviniani. Abeat illa inM. bus formaiis petulantis rationis. V. Si Christ 2:



**B**9

