Dieses Werk wurde Ihnen durch die Universitätsbibliothek Rostock zum Download bereitgestellt. Für Fragen und Hinweise wenden Sie sich bitte an: digibib.ub@uni-rostock.de

Caspar Mauritius Johannes Vorst

## De Divinae Gratiae In Hominibus Tum Primum Convertendis, Tum In Fide Conservandis Efficacia Et Operandi Modo : Dissertatio Inauguralis

Rostochii: Kilius, 1655

http://purl.uni-rostock.de/rosdok/ppn740005731

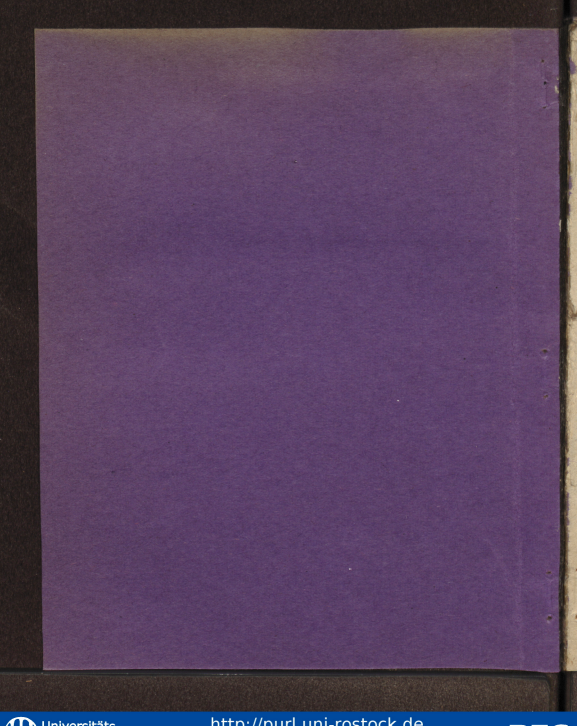
PUBLIC

Druck Freier **3** Zugang

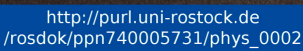
Ru. Red 1655 Main his, Casper /c Vert is Vorshins, Johann











DE

## DIVINÆ GRATIÆ

IN HOMINIBUS TUM PRIMUM

CONVERTENDIS, TUM IN FIDE CON-SERVANDIS EFFICACIA ET OPERAN-

DI MODO

DISSERTATIO INAUGURALIS,

QUAM

MORE MAJORUM AD IMPETRANDAM LICENTIAM

CAPESSENDI SUMMUM THEOL. GRADUM

IN ILL. ACAD. ROSTOCHIENSI,

EX DECRETO VENERABILIS QVI IBIDEM EST, THEOLOGORUM ORDINIS,

PRÆSIDE

REVERENDO ET EXCELLENTISSIMO VIRO,

DN-CASPARO MAURITIO,

SS. THEOL. D. AC PROFESSORE, ECCL. ROST. SUPERINTENDENTE, ET AD ÆD. D. MAR. PA-STORE, IN HOC ACTU DECANO,

AD DIEM VIII. NOVEMBRIS, SI

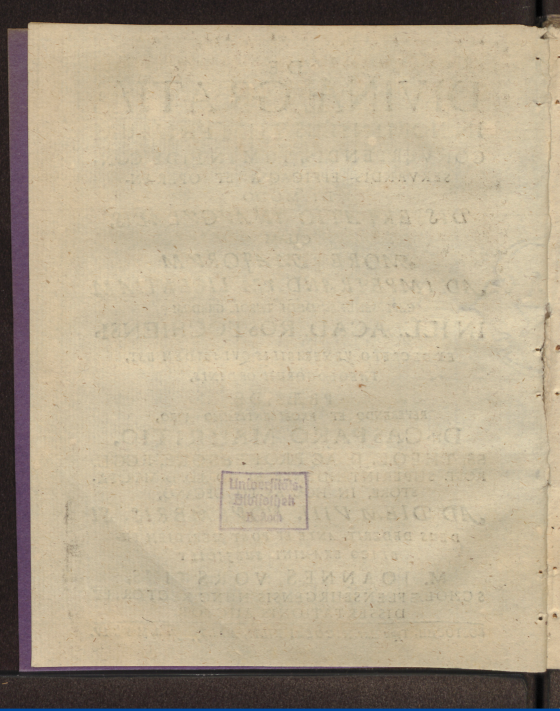
DEUS DEDERIT, ANTE ET POST MERIDIEM PU-BLICO EXAMINI SUBJICIET

M. JOANNES VORSTIUS,

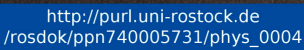
SCHOLÆFLENSBURGENSIS NUNC RECTOR, ET DISSERTATIONIS AUCTOR.

ROSTOCHII, Typis Har. NICOLAI KILII, Acad. Typogr. A. M DC LV.









\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

SERENISSIMO AC POTENTISSIMO PRINCIPI AC DOMINO,

DN.FRIDERICO III. DANIÆ, NORVEGIÆ,

GOTHORUM, VANDALORUM-QVE REGI: SLESVICI, HOLSATIÆ, STOR-MARIÆ AC DITMARSIÆ DUCI: OL-

DENBURGI ET DELMENHOR-

STI COMITI,
DOMINO SUO CLEMENTISSIMO,

PERPETUAM SALUTEM AGINCOLUMITATEM PRE-

CATUR

humilimus servus ae subditus
JOANNES VORSTIVS.

ME REX, DOMINE CLEMEN-TISSIME, de Epicuro qui veterum Philosophiæ disciplinarum unamcondidit, M. Tullii Ciceronis hoc

judicium atque hæc existimatio suit, parum eum curare quam constanter philosophetur, ipsum sibinon convenire, quæque dicat, ipsa inter se pugnare; uti id ex libris de Fin. bon, & mal. item 4;



exalis apparet. Et sane turpissimum ViroPhilosopho est, aut qui omnino cum ratione quippiam suscipiat, si is parum sibi constet, suaq; ipsius dogmata evertat: crediturque hæc vel gravissima & Mavolas appasia, ut Graci loquuntur, hocest, intellectus imbecillicas esle. Quod quidem vitium ne & ipsi incurrerent, studiosè sibi cavendum putarunt Joannes Calvinus, ejusque sectatores, cum suum de hominibus tum convertentisac salvandis, tum negligendis ac damnandis dogma proposuerunt. Cum enim Deum non omnes homines, sed minimam modò corum. partem salvam cupere contenderent: secerung iidem illi,ut & cerera sua dogmata uni isti primario consentanea forent. Et dixerunt igitur., quoniam Deus paucos modò salvos cupiat, eundem quoque pro paucis modò mortuum esse ac satisfecisse: paucis item cupere Evangelium. prædicari: quibus verò prædicatur, ne hos quidem omnes salvos cupere, nequeillorum omnium cordafic tangere ut converti & credere possint; sed quosdamillorum sienegligere, ut cum verbum audiant, non tamen vires accipiant quibus verbo credere possint: imò tantum abesse. uthis gratiam Deus offerat qua converti possint, urad scelera quoque & flagitia eos excitet atque impellat. Sicenimistius secta homines diserte fcri-





scribere non verentur. Porrò primarioilli, sed eidem absurdissimo dogmati non malè quidem consentanea sunt & illa quæ huic nostræ disserta. tioni adversantur; quòd scil. dicuntac docent, quoscunqs Deus salvoscupit, horum omnium animos eum sic percellere ac commovere, ut resistere haud possint, atque ut necessariò convertantur: cumá; conversijam sunt, ut tunc quoq; necessesit, eosdem in fide semper perseverare, nec unquam ea excidere. Eth verò isti Viri multa primario suo dogmati satis consentanea docent, neque ejus vitii, cujus Epicurum insimular Tullius, insimulari adeò possunt: incurrunt tamen iidem illi per istam suorum dogmatum, ut cum Rennechero, ejusdem secta homine sic dicam, catenam; incurrunt, inquam, aliud quippiam vitii, quod non minus reprehendenduest quamest alterum illud. Notum est quod Philo-Sophus scripfit, evos a rins dotevio rama ou Baiva, Dato uno inconveniente sequunturalia. Quod quide planissime illudest quodistius quoq; secta Viris evenire contenderim. Nimirum ceteraipsorum absurda pleraq; omnia hinc proficiscuntur, quòd defendere laborant unum illud primarium abfurdu, Deum paucos modò homines Salvos cupere. Sedut primario suo dogmati quid consencaneum esfer, æstimare potuit pars adversa, itanon postini



non minus nobis, quidnostro dogmati sit consentaneum, est astimandum. Cumq; dogmanostrum illudsit, Deum homines ad unu omnes salvos cupere, non minus quam ipsum illud, defendendum nobis & hoc fuerit, posse sieriut quem Deus conversum cupiat, non tamé convertatur: itemque, posse fieri ut, quem Deus in fide conservare cupiat, in eadem tamen non perseverers ut ita verum vero semper consonet. Et defenderuntsane ante menatum & quicquam doctum. non pauci : & sic defenderunt, ut mirari subeat, tantà veritatis luce non potuisse induci adversarios, ut absurdam suum opinionem desererent. Eadem tamen dogmara & ego, cum more majorum disputatio publica habenda estet, volui disputationis argumentum esse, junctis quidem. ipsis probationum ponderibus. Nimirum qui de rebus Theologicis hodie commentamur, nihil aliud quam hoc agimus, ut veritatem lemper. repetamus, & contra novos siqui fiant insultus defendamus. Qua autem superistis dogmatibus cogitatamihi ac conferipta sunt, quamvis & mole & tractationis modo sint exigua, ad TE, SERE-NISSIME AC POTENTISSIME REX, DOMINE CLE-MENTISSIME, humillime nunc defero. Tibinimirum, Domine, siulli mortalium, non in his tantum, sed & in aliis rebus, studia mea, simodò possim





possim, probare & debeo & cupio; qui tum plumos alios literis deditos benignè jampridem foves, tum quoque me, inter illos minimum, respicere ac fovere nuper cœpisti; primum quidem curationeilla generaliqua universos in tuis terris degentes foves; tum & singulari quada; cum cognito meo colendarum literarum qualicunquestudio, regali in me munificentiauterere. Et sanèego, quoties istam in me munificentiam cogito, totics Augustos, Titos Vespasianos, Marcos Antoninos ex vetere avo imaginor, atq; hos tales nostro quoque non deesse, vehementer. gaudeo ac lætor. Servet TE Deus, ô PATER PA-TRIE, ac tum veri cultus divini ac Reipublicæ, cum & literarum atqs eruditionis curam gerentem redus humanis longum interesse patiatur. Scribo in illustri Acad. Rostochiensi, Anno elo loc Ly, mense Novembri, masquionis

Gratia



Lumine velreprobent, vel perdant

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

GRatia summa Dei, generi concredita nostro,
Limitibus certis excipienda tamen,
Materies tibi lecta suit, qua gratia qualis
Quantaq, sit studiis cœlitus orta tuis,
Edoceas, capiasq, simul decus omne labori
Conveniens, REGI perplaceasq, tuo.
Gratia FRIDRICI tibi porro magna coruscet,
VORSII; cœlorum nutus ubiq, patet.

Scrib. amicissimi affectus mnemosynon

Joh. Georg. Dorscheus, Argentoratensis, D.

Dogmata proponis duro contraria fato; Illaque desendens optas, Clarissime Worsti, Et nos optamus penitus, nemota Superno Lumine vel reprobent, vel perdant pectora LU-MEN!

HERMANNUS Schuckmann/ Theol.D.&Prof.

**46(0)90** 

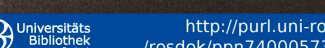


## ΣYN ΘEΩ.

Edeunti ad palæstram Academicam, & Theologicam quidem, ex variis doctrinis, quas contra adversarios, utpote veras, defendi oportet, libet demonstrandum ac defendendum nunc sumere illud quod Lutherana Ecclesia rectè docet, divinam gratiam, qua homo converti potest, quasi conversi

qua homo converti potest, quaq; converti eum Deus serio vult ac eupie, posse negligi; sive, quod idem est, posse sieri ut quem Deus conversum cupiat, cuiq ut converti possit, etiam vires largiatur, non tamen convertatur: Itemq; divinam gratiam qua homo jam conversus atq; in side est, posse itidem neglectui haberi; sive, quod idem est, posse sieri ut quem Deus in side permanere cupiat, atq;, ut permanere possit, etiam faciat, non tamen in ea permaneat. Quas doctrinas nisi probe teneamus, adversa pars haud difficulter & illud obtinuerit, maximæ hominum parti nullam salutarem gratiam dari, vel, si data set, non tamen constanter dari; eosdemq; homines Deum nec salvos cupere. Sunt enim ista perquam vicina, ut concesso uno, concedi & alterum; negato uno, & alterum negari oporteat. Manifestum sanè est, maximam hominum partem vel nunquam converti, vel, si conversa sir, non tamen in side perseverare. Si igitur perpetuum ac necessarium hoe sit, omnes illos quos Deus converti & in fide perseverare cupiar, reapse convertiac in fide perseverare; & nisi homines divinam gratiam possint neglectui habere: necesse erit maximæ hominum parti vel nullam plane gratiam offerri, vel, si oblata sit, non tamen constanter id sieri.

II. Sed de vocabulis nonnihil monendum est, quibus in hac doctrina utimur. Quid verbo converti significari sole-



at, in

at, in Scholis Theologicis satis est notum; nim. To incipere de admissis peccatis dolere atq; in Christum credere: itemq; deinceps pie ac juste vivendi propositum habere. Ut autemistoc verbo in rebus Theo. logicis utamur, occasionem dedere ipsæ sacræ literæ, quippe quæ istos quos dixi, sanctos animorum motus vocabulis, Hebrao quidem ju, Græco autem emspepen, subinde exprimunt. Quan. quam Hebræum Scripturæ verbum Latino reverti commode quog; verti atq; reddi possit. Solet vero subinde & terminus addi ad quem conversio sive reversio sieri debeat. Ut Act. IX. 53. ainves ente pevar em zov zue sov qui (habitantes Lyddam & Saronam) convert Irem\_I. Reg. c. VIII. v. 33. Cum percussus funt ad Dominum. fuerit populus tuus coram inimicis fuis, ed quod peccaverit in te, ושכו TYN & reversi fuerint ad te (Vulgatus sensu nihil diverso, a. gentes ponitentiam) & celebraverint nomen tuum, &c. Alias terminus iste diserte non additur, & subaudiendus modo est. Vt Act. III. 16. ut vonoure neu em gétare, panitentiam agite, & convertimini. Porro gratia Dei, qua converti homines possunt, est facultas quædam, divinitus suppeditata, qua sancti animi motus, agnitio peccati puta, dolor de codem, fides in Christum, & sanctum. propositum in hominibus oriri atq; existere possum, si modo ipsi homines non supprimant, sed oriri eos patiantur. Hanc gratiam dicimus posse negligi, hoc est, posse sieri, ut, cum homines eam habeant, non tamen utantur illà; cumq; de peccatis dolere atq; in. Christum credere queant, tamen neq; doleant neq; credant. Diximus ampliûs, gratiam qua homo jam conversus atq; in fide est, posse itidem neglectui haberi. Quibus verbis illud volumus, posse fieri ut, cum homo ex viribus divinitus suppeditatis de peccatis jam. doluit, in Christum credidit, ac piè etiam vixit, idem iisdem viribus uti non pergat, hoc est, non amplius doleat de peccatis, non amplius credat in Christum, nec amplius piè vivat. Fides quoq; quid nobis hie significet, sacilé cogitare licet; nimirum 1d credere in Chris stum, credere hunc pro peccatis nostris satisfecisse, & ipsa peccara propter hunc remitti & condonari posse. Sed & rò in fide esse. nihil aliud est quam in Christum credere. Estq; talis onos, quales sunt ista Latinorum, in spe, in metu, in timore, in desiderio esse: itemgi hæ





hæ Græcorum, ἐν Φόβω, ἐν ὁργῆ, ἐν Φωντίδι ἀναμ. Ηæ Græcæ quidem nihil alud significant quam timere, irasci, curam gerere. Istæ vero Latinæ iooduvapor sunt his itidem Latinis, sperare, metuere, timere, desiderare. Sic igitur & ce miser ever in side effeidem fignificat quod mezuer credere. Vtitur ca proce S. Paulus II. Cor. XIII. v. 15. Denig; To in fide perseverare nihil aliud est quamipsa fidei constantia, to in fide semper pergere usq; ad extremum vitæ halitum. Vt autem hæc fidei constantia possit esse, facile intelligitur, oportere ipsam quoq; pietatem bonorum operum hinc non sejuncham esse. Nam siquis hanc non habuerit, nec in side is potest esse, h.e. non potest credere, se propitium Deum habere. Si vero opinetur quispiam, insigniter is falletur, quod eum sibi propitium putat, quem peccatis suis offendere ipse non desinit. Hoc nimirum illud est quod S. Jacobus c. II. scribit, την πίσιν χωρίς τ έργων νεκράν έιναι fidem sine operibus mortuam esse: την πίπιν όκ τ΄ έργων τελεικουα fidem ex operibus consummari sive perfici: ¿¿ εργων δικαιδωση και έκ en miseus movor ex operibus justificari, & non ex side tantum. Cum igitur dicimus, posse fieri ut qui in side jam est, in eadem non perseveret: una & illud dictum volumus, posse sieri ut qui pietatem bonorum operum habeat, hanc ipsam desinat rursus, pessime vivat, atq; etiam æternum pereat. Veruntamen neq; illud nos negabimus, posse fieri ut qui fidem ac pietatem prorsus desierit, ad frugem tamen se recipiat per veram pænitentiam. Talis nimirum deficit modo ad tempus; cum alii ita deficiant, ut nunquam resipiscant: quod vel repentina morte præveniantur, nec tempus resipiscendi habeant; vel, sitempus habeant, tamen ανανήΦειν οπ της Εδιαβόλε παρίδω & resipiscere ipsi noline.

III. Eandem veritatem quam nunc nos proposuimus, alii exprimere solent & aliis verbis. Et hanc proximam quidem sic exprimunt, ut dicant, posse gratiam Spiritus S. amitti, posse hominem side excidere, posse Spiritum S. excuti. Et dicunt amplius, id sieri posse vel totaliter tantum, vel totaliter & sinaliter simul. Altera autem veritas qua huic perquam vicina est, quamq; defendendam simul nunc suscipimus, solet & sic exprimi, ut dicatur, hominem non converti irresistibiliter, sed converti eum resistibiliter: sidem

A 2

non



non effe irrefistibilem, sed esse eam resistibilem. Sed hoc rayvo Daviav vocant Professores Leidenses in Censura sua, quam Remonstrantibus opposuerunt; putantq; eas voces ad conflandam invidiam excogitatas esse à Tesuitis ac Remonstrantibus. Vide pag. 164. Censuræ. Id autem non tam de ipso verbo resistere intelligendum videtur, quam de nomine inde derivato. Sane ipsi quoq; Contraremonstrantes verbum refistere minime abhorrere solent. Nomen autem hinc formatum neg; nos negabimus parum elegans esfe. Ad conflandam tamen invidiam id excogitatum esse, non usq; adeo liquet. Antiqui Ecclesia Doctores nostram veritatem etiam aliis modis exprimebant. S. Cyprianus lib III. ad Quitinum: Credendi vel non credendi potestas in arbitrio posita est. S. Hieronymus lib. II. adv. Jovin. c. 2: Liberi arbitrii nos condidit Deus, nec ad virtutes nec ad villa necessitate trahimur. Plura id genus producemus infra. Non autem putandum est, sanctos istos Virostam absurdos fuisse, ut citra divinam gratiam hommem credere & pie vivere posse putarint. Gratiam quidem defendunt alibi: nunc verò tantum illud dicere volunt, Deum non sic operari in hominibus, ut hi non posfint resistere, atqui ut necessario bene agant; sed post oblatam gratiam hominibus adhuc liberum relinqui, utrum oblata gratia uti velint, necne.

HII. Ceterum huic quam nunc defendendam suscipimus veritati, & olum contradictum est, & hodie quoq; adhuc contradicitur. In veteri Ecclesià fuerunt Manichæi, pestilens hominum genus, qui libertatem arbitrii prorsus negarunt; contrà vero asseruerunt, hominem, quæcunq; agit, sive bona, sive mala, ea non libere sed necessario agere. Testis S. Hieronymus procemio in Dialogos adv. Pelagianos: Manichæorum est, hominum damnare naturam, est liberum arbitrium auserre. Nimirum duas naturas, unam boni, alteram mali ex diversus atq, inter se adversus coaternisq, principiu vanitate sacrilegt mesandi errorus induxerunt, ut S. Augustinus lib. I. c. Julianum c. 3. seribit. Pelagius autem, dum istam Manichæorum hæresin vitare woluit, in aliam non minus noxiam incidit; ut, dum liberum arbitrium contra Manichæos defendere vellet, gratiam prorsus negaret.. Debebat ille Manichæis sic contradicere, ut liberum arbitrium, hocest, indisferentiam modò circa actiones, tum bonas, tummalas, pro-

pugnarer





pugnarer: divina autem ope ad fidem & bona opera opus esse minime negaret. Sed imperitus ille liberum arbitrium sic propugnavit, ut hominem solius naturæ viribus opera Deo grata præstare posse diceret. Tum igitur & à Manichæismo & à Pelagianismo cavendum erat. Et inveniuntur quoque dux ista hareses in scriptis Patrum subinde juxta. se positæ; ut ab utraque eo rectius caveretur. S. Hieronymus, cum scripsisser priora illa, Manichaorum est, hominum damnare naturam & liberum arbitrium auferre, mox addit, Rursus, apertissima insania, (Pelagianorum) adjutorium Dei tollere, & hoc hominem dicere quod Deus est. Et sic ingrediendum vià regià, ut nec ad sinistram, nec ad dextram declinemus, appetitumé propriæ voluntatu DEI credamus auxilio gubernari. monet ille, ut vià regià ingrediamur, ut nec ad finistram nec ad dextram declinemus, hoc est, ut nec Manichæismo, nec Pelagianismo faveamus. Sed monendum, effeinistis S. Hieronymi verbis manifestam qvorundam verborum trajectionem, prout quidem in vulgaribus codicibus ea leguntur. Illud adjutorium Dei tollere tributum fuerat Manichais, & lectum ita, Manichaorum est, hominum damnare naturam, & liberum arbitrium auferre, & adjutorium DEI tollere. Sed hoc postremum ad Pelagianos potíus pertinet, quibus & alias S. Hieronymus id subinde tribuit. Nos igitur sie in suum locum restituendum putamus, uti feci-Ceterum ut Hieronymus Manichæorum & Pelagianorum hæresin in propinque posuit, ita &S. Augustinus fecit. Nimirum lib. IV. c. ep. Pelag c. 6. sic scribit: Qvod adverfus Manichaes laudant liberum ar. bitrium adhibentes propheticum testimonium, Sivolueritis & c. quid eis prodest? Quandoquidem non tam contra Manichaos defendunt, quam contra : Catholicos extellunt liberum arbitrium. Sie enim volunt intelligi (Pela--giani)qvod dictum est, Sivolueritu & audieritu me, tanqvam mipla prace. dente voluntate sit consequentis meritum gratic; ac sic gratia jam non sit gratia, qua non est gratuita, cum redditur debita. Si autem sic intelligerent, -quod dictum est, Si volueritis, ut etiam ipsam voluntatem illam præparare consiterentur de quo scriptum est, Praparatur voluntas à Domino tanquam. Catholici uterentur boc testimonio, & non solum hæresin veterem Munichoærum vincerent, sed & novam Pelagianorum contererent. Vult ille, verba Prophetæ, Sivolueritis, sicintelligi, ut nec Manichæis, nec Pelagianis favearur. Non autem favetur Manichæis, si ildud velle existimemus non fatali necessitate sieri, sed cumdibero arbitrio & indifferentià. Pelagianis autem non favetur, si statuerimus, illud As velle



velle non ex naturæ viribus proficisci, sed divina ope & auxilio fieri. De illo dicto, quo Augustinus & hic & alibi frequentissime contra Pelagiantitur, Voluntas præparatur à Domino; de illo, inquam dicto obiter monemus, nonesse illud ex authentico textu expressum, neque ad sanam istam doctrinam, cui adhibitum est, demonstrandam satis esse validum. Hebræus textus est Prov. VIII. c. 35. v. arque ita habet: לצאי פצא חיים ונפק כצון פירור. HæcinGræcâversione, quam Tav LXX. vocant, ita sunt expressa: ai Exodoi με έξοδοι ζωής, και έτοιμάζεται θέλησις το δο κυρίε. exhac Græcaversione expressum deinde est illud, Praparatur voluntas à Domino, quo Latini Patres, Angustinus, Prosper, Fulgentius, sapissime, & ipsum quoque Concilium Arausicanum secundum, contra Pelagianos ulum est. Sed vetus Latina versio qua nunc utimur, à Græcâ versione prorsus discrepat; cum authentico autem textu congruit melius. Habet quidem ita: Qui me invenerit (sapientiam) inveniet vitam, & hauriet salutem à Domino. Parallelus locus est in cap. III. אשרה ארם מצא חכמה ואדם יפיק הכונרה Proverb. v. וא beatus homo, qui invenit sapientiam, & affluit prudentia, ut vetus Latina versio habet. Utrobique vetus ille verbum pro vertittali Latino quod ad aquas pertinet : semel quidem hauriet, deinde affluit. In quam fententiam & veteres Graci Interpretes Symmachus & Theodotion verterant, ο ευρών με ευρήσει ζωήν, και αρύεται ευδοκίαν αροί κυρίκ. Apparet autem, To por utrobique habere vim consequendi sive adipiscendi, & alteri verbo NYD imdurapor esse. Sed hæc is in maegda.

V. Porrò cum Pelagius suum jam errorem cœpisset errare, & liberum arbitrium non sano sensu propugnaret, ita quidem ut gratiam prorsus negaret: exorti sunt rursus alii qui gratiam contra Pelagium. sic desenderent, ut liberum arbitrium negarent. S. Augustinus initio libri de gr. & libr. arbitrio: Qvoniam sunt quidam qui sic gratiam DEI defendunt, ut negent hominus liberum arbitrium; aut quando gratia desenditur, negari existiment liberum arbitrium: hinc aliqvid scribere ad vestram charitatem curavi. Auctor de vocat. Gentium, qvi D. Prosper creditur, initio operis: Inter voluntatem humanam & gratiam Dei qvorundam non sana discretio est, existimantium qvod prædicatione gratia liberum negetur



arbitrium. Et quomodo istis ætatibus, ita ferè proximoquoque superiore seculo res se habuit. Cum Scholasticorum disputationibus co deducta res esset, ut à Pelagianorum, ac Semipelagia norum erroribus non satis caveretur, nec, qu'am necessaria ad conversionem sit divina. gratia, prout par erat, exponeretur: exorti sunt sub initium reformationis, qui contra Scholasticos ac Pontificios gratiam sic defenderent, ut perhanc dicerent hominem necessario converti, nec posità eà posse hominem non converti. Inter quos Joan. Calvinus, qui toti sectæ nomen dedit, lib. II. Instit, c. 3.n, 10. sic scribit: Voluntatem (DEVS) movet, non qualiter multis seculis traditum & creditum, ut nostræ postea sit electionis, motioni aut obtemperare aut refragari, sed illum efficaciter afficiciendo. Illud ergo toties à Chrysostomo repetitum repudiari necesse est, Quem trahit, volentem trahit: quo insinuat, Dominum porrecta tantum manu expectare, an suo auxilio juvari allubescat. Et paucis interjectis sic pergit: Citra controversiam elicitur ex Johannis verbis, sic efficaciter gubernari divinitus piorum corda, ut inflexibili affectu sequantur. Qviex Deo genitus est, inqvit, non potest peccare, qvia semen DEI in ipso manet. medium quem Sophista imaginantur, motum, cui obsequi, vel quem repellere liberum sit, aperte excludi videmus, ubi asseritur efficax ad perseverendam. constantia. Hem profireturille, observasse se in rebus sacris, quod multis seculis observatum non sit, voluntarem hominis iramoveri à DEO, ut postea non sit nostræ electionis, motui aut obtem perare aut refragari: corda hominum sic essicaciter gubernari, ut inflexibili affectu sequantur: morum cui obsequi, vel quem repellere liberum sir, à sacro Scriptore exclusum esse. Nos vero cum B. Chemnitio fatemur\_ nos ab illis dissentire, qvi fingunt opiniones, qvæ nulla habent testimonia ullius temporis in Ecclesià. Sentimus quoque cum eodem Chemnitio, nullum dogma in Ecclesia novum & cum tota antiquitate pugnans recipiendum esse. Sed non nisi orthodoxam antiquitatem hic intellectam volumus, quam & iple Calvinus talem agnoscere necesse habet; non illa Manichæorum, aut corum quos, cum gratiam defenderent contra Pelagium, in alium errorein utpote asnejutes prolapsos, supra ex Augustino memoravimus.

VI. Videamus & illorum verba, qvi Calvinum sunt secuti. Congesserunt plurima hujus generis Remonstrantes in Actis Synodi Dordrace-



dracenæ. Hier. Zanchius de viribus lib. arb. in hom. cap. II. gvæft. 22 th. 2: Humanavoluntas, cum incipit regenerari, gratiam sibi efficaciter oblatam, ing fe immissam, licet suapte natura posit rejicere, propter tamen efficacitatem Spiritus & firmam Dei voluntatem non potest, Deog, regenerare volenti non ita valet reluctari,ut no regeneretur. Deinde ita perspicuum est factu, Des in voluntatem nostram efficaciter operante nos non posse reipsa gratiam Dei nobis communicatam rejicere. Contraremonstrantes in Collat. Hag. pag:207. Quemadmodum nemo suam nativitatem potest impedire, neg, impedire poterit (uam resurrectionem ex mortus: ita non potest quisquam omnine impedire operationem gratia Dei in Christo, quando ille vult regionere & excitare è morte spirituali. Antonius Thysius ad summam Baronis p. 66: Parere vocationi, quod est initium salutis, Deus aliis largitur, aliis ne-Non possunt non sequi vocantem quibus Deus persvadet; nec sequi, quibus non persvadet. Fr. Gomarus in Declarat. p. 20: An gratia hac detur vi irresistibili, id est, efficaci operatione Dei, ita ut voluntas ejus qui regeneratur, facultatem non habeat illi resistendi, sicut de potentia Dei dicitur 2. Par. v. 6. In manu tua est fortitudo & potentia, nec est qui tibi posit resistere? Credo & profiteor ita esfe. Hæc & plura alia citant Remonstrantes eo quem dixi loco. Negi dissentiunt, qui nuper scripserunt. M. Frid. Wendelinus Christ. Theol. lib. I. c. 26: Quaritur inter nos, Pontificios & Arminianos, de efficacià gratiæ convertentis: An Deus gratià suà in homine conversionem ita. efficiat, ut gratia illà convertente, una cum intentione DEI de convertendo homine posità, homo necessario convertatur, vel conversionis effectus semper & infallibiliter ponatur? Resp. Nos affirmativam tuemur segg. argumentis &c. Asserit ille, si ponatur gratia Dei convertens una cum intentione Dei de convertendo homine, hoc est, si Deus aliquem convertere velit, arq; ut converti possit, vires ei suppediter. hominem necessario, semper & infallibiliter converti.

VII. Sed quid de Professoribus Leidensibus, Polyandro, Walxo, Riveto, & Thysio dicemus, qui anno hujus seçuli XXVI. Confessioni Remonstrantium Censuram opposuerunt? An & illos ita sensisse putabimus? Scribunt illi, libenter se concedere, hominem gratiam divinam aspernari & respuere, ejusq, operationi resistere posse. Vide pag. 240. dicta illorum Censura. Ista igitur Leidensium Professorum verbasi per se considerentur, suspicari cuipiam subeat, illos



quod

quod ad istam doctrinam, ab aliis discessisse. Sed non est ita. Fuerunt illi in eadem absurda opinione, in qua prædicti illi. Sed videamus & illa quæ verbis modo citatis subjecerunt. Nam sive reficiamus, inquiunt, gratiam externam Evangelii, quod ministerium Spiritus appellatur 2. Cor. 3. sive etiam operationes internas Spiritus S. quibus mentem hominis de Evangelii veritate & suo officio convincit, fatemur hominem huic gratiæ operationi posse resistere ac proinde se ipsum cum divinitus ad fidem & obedientiam vocatur, inidoneum posse reddere ad credendum & divina voluntati obediendum Tauty who ke kalus ut Philosophus alicubi scribit. Sed pergant iidem illi: Sed inde non sequitur, non esse aliquam gratiam peculiarem sive per DEI sapientiam sive per ejus potentiam administratam, cui homo qui per eam vocatur, nunquam resistit, & que à nullo duro corde respuitur, ut Augustini verbis utamur. Fassi fuerant isti, posse hominem resistere gratia tum externa, tum internæ. Deinde vero subjiciunt, esse tamen aliquam gratiam peculiarem cui homo nunquam resistar. Nisi vero um storn hic lateret, hiberent & ista se non male, & prædicti Professores Leidenses falsam aliorum opinionem rejecisse nihilominus possent videri. Datur sane aliquis divinæ gratiæ modus, cui homo nunquam resistat, & qui à nullo duro corde respuatur. Qualis quidem obtigit S. Paulo, cum is Ecclesiæ persecutor esser. Sed ista gratia quæ S. Paulo obtigit, est singularis quædam, extraordinaria & superabundans gratia : cui ut iple Paulus non restitit, ita nec alii impii restituri forent. tur talem gratiam intelligant Profesores Leidenses, recte quidem sentiunt, sed adversariis Arminianis quos refellendos sibi sumpserant, non satisfaciunt. Non negaverant illi, dari talem extraordinariam & superabundantem gratiam, cui homo nunquam resistat; sed scripserant modo, hominem divinam gratiam aspernari & respuere, ejusq; operationi resistere posse. Et recte sane in Examine Censura Leidensium p. 181. est regestum, quastionem quam Censor secerit, Annon detur aliqua peculiaris gratia, five per Dei sapientiam, sive per potentiam ejus administrata cui homo qui per eam vocatur, nunquam refistat, alienam & impertinentem esfe, quia intelligi posit de gratià, seu extraordinaria seu speciali quadam, respectu paucorum quorundam bominum, quod fine pericule admitti posit, & ab Antiquitate tota extra dubium



Sium positum fuerit, salva semper manente sententia generali de condi-

tionatà electione eorum, qui ordinaris vocantur.

VIII. Si verò Leidenses peculiarem istam gratiam cui homò nunquam refistat, intellectam velint de communi & ordinario gratiæ gradu, quo convertuntur pleriq; eorum qui convertuntur: falsum est, huic tali gratiæ gradui nunquam resisti, & nunquam eum ab homine respui. Sed subodorari jam licet, quid isti homines sibi velint: illam gratiam five externam five internam cui concedunt resisti posse, non credunt sufficientem esse, eog; fine à Deo oblatam, ut homo per eam convertatur; sed folam illam cui non resi-Ritur, quaq; homines reapse convertuntur ac æternum salvantur, sufficientem esse statuunt. Sic & Wendelinus scribere non dubitavit, qui vocanti & mandanti Christo non paruerunt, quales omnibus seculis plurimi fuerint, corum conversionem Deum non intendisse, nec grariam conversionis in specie sic distam ( sufficientem illam ) is applicasse. Ut vero Leidenfium hanc opinionem esse, atq; ita ipsorum verba intelligenda credamus, faciunt alia eorundem scripta. Fuit inter illos qui concesserunt divinæ gratiæ tum externæ, tum internæresisti posse, Antonius quoq; Thysius. Idem vero ille, ut jam suprà relatum est, scripsit etiam, non posse non sequi vocantem quibus Deus persvadet. Et in Corpore doctr. p. 255: Si Spiritus DEI absit, prorsus boni nihil facere potes: Sic contra, ubi Spiritus DEI adest, nemo bonum potest omittere, aut ad Obristum non venire. Rursus in scriptis. Anglicanis p. 212: Efficaci DEI Electionis vocationi resisti non posse, hat saira scriptura loca testantur. Dicit ille, non posse non sequi vocantem, cui Deus persvadet. Quod si de necessitate hypothetica intelligatur, concedi potest. Si Deus persvadet, non potest non persvadere; quemadmodum, si homo star, non potest non stare, & necesse est eum stare. Sed de tali necessitate id noluerit intelligi Auctor. Si igitur de alia necessitate vult intellectum, falsum est illud, non posse non sequi vocantem, cui Deus persvadet. Sed comparemus ista Thysii proxima, cum his quæ ex Censura retulimus suprà. In Censurà sive ipse sive socius scripserar, & concesserat, hominem tum externa tum interna gratia resistere posse: in his verò proximis, quæ ex aliis ejus libris sunt producta, non posse non segui vocantem cui Deus persvadeat : ubi Spiritus S. adsit, neminem.

bonum

bonum posse omittere, aut ad Christum non venire: efficaci DEI electionis vocationi resisti non posse. Hæc igitur adversa fronte pugnabune cum illis que in Censura leguntur, si wonverws & eodem modo intellecta velit Thysius. Sed non est vero simile, esse hæc eodem modo intelligenda, & Auctorem voluisse sibi ipsi contradicere. quidem, quod sive ipse sive socius scripsit, posse divinæ gratiæ resisti, id intelligendum fuerit de gratia insusficienti, nec serio oblata, qualem quidem isti homines statuunt. Hoc igitur prorfus nihili est, nec opinioni Calvini, Zanchii atq; aliorum est adversum; à nostra vero sententia quam in fronte harum chartarum expressimus, immane quantum discrepar. Neg; enim nos de insufficienti quadam nec ferio oblata gratia diximus; sed demonstrandum ac defendendum suscepimus illud, divinam gratiam qua homo converti possir, quaq; eum converti Deus Opt. Max. ferio velit atq; cupiat, posse negligi; vel, quod idem est, posse sieri, ut quem Deus converti cupiat, cuiq; ad id sufficientes vires suppeditet, non tamen convertatur: itemq;, divinam gratiam qua homo jam conversus ac renatus, in codem illo statu perteverare potest, posse neglectui haberi; vel, quod idem est, posse fieri ut, quem Deus in fide conservare. cupiat, non tamen in ea perseveret, sed ab ea desciscat, ac æternum. pereat.

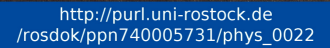
1X. Antè tamen quam rem ipsam aggrediamur, libet & hoe commemorare, qualem viam Petrus Molinæus hic inierit. Scribit ille in calce cap. XLIII. Anatomes Arminianismi, Arminianos qualtionem sic concepisse, an homo, cum Deus serid vult ut credat & convertatur, posit nolle credere & converti. Deinde addit, quastionem istam conceptam esse fraudulenter, neg, hoc esse to ne ivouevor. enim agere Arminianos, quasi Deus aliquando aliquid vellet non serio. tum totam questionem esse immutatam, neg, enim id controverti quod ipsi posuerint; sed an posit fieri ut electus nunquam convertatur, & gratic DEI ad finem usq, vitæ resistat, aut à gratia DEI penitus ac finaliter excidat. Eodem capite, quibusdam interjectis, idem Molinæus statum quæstionis sic format: An posit fieri ut electus nunquam convertatur, & Deo vocanti ad finem usg, resistat: aut gratia Dei sic refe. fat, ut ea finaliter, excidat. Cumqi ita formasset statum, reijcit deinde multa quæ Arminiani ad suam sententiam defendendam attulerant

lerant; tantum propterea quod illa de reprobis agant, non de electis. urpote de quibus solis sir quæstio. Nos vero dicimus, quæstionem sic formatam, prorsus ineptam esse. Quid attinebat quærere, an fieri possit, ut electus Deo semper resistat, & nunquam convertatur? Perinde hoc est, ac si quæreretur, an sieri possir ut Deus quempiam ad vitam æternam eligat, qui ipsi ad finem usq; vitæ suæ resistat nec unquam convertatur. Perinde quoq; foret, ac si quis quæreret, an sieri possit, ut animal non sentiat. Qui electus est, hunc necesse est aliquando converti & sidelem esse. Nisi enim. hoc foret, omnino nec electus esser. Sunt hæc æquè late patentia, electum esse, & vere aliquando, minimum sub finem vita, converti & sidelem sieri. Quod deinde in Arminianorum verbis carpit illud seriò velle, id frivolum est. Neg; enim necesse est, vocabulum ferio hic dangennov effe; sed potest effe เร็กๆ ทุกมอง, Quamobrem necipfiabiltoc vocabulo hactenus abstinuimus, neq; posthinc ab codem abstinebimus. Sed alii Contraremonstrantes non sunt taminepti, ur quæstionem ita forment ut Molinæus fecits ab Arminianis verò recte formatam esse negent. Egit & Guil. Amesius contra illos. Quid vero is sibi velit, id intelligi potest ex his ejus verbis: Axioma Remonstrantium thesi è diametro contradicens est, Gratia operationem tam potentis ese efficacia in conversione hominis, ut ejus actio ab homine non possit superari aut prorsus impediri. Quæ cum posuisset, addit deinde, ipsos Remonstrantes id agnoscere in resp. ad arg. s. Non format ille quastionem de electis, sed de homine in universum, quomodo is se habeat circa operationem gratiæ; an eam superare possit, sive prorsus impedire. Necaliter faciunt & alii. Molinaum igitur nos mittamus, & pedem potius conferamus, cum alteris illis, quorum facta est mentio, antequam de Molinzo inciperemus dicere.

X. Principio assertioni nostræ solide probandæ idoneum existimamus illud quod Act. VII. 51. legitur: σκληεθράχηλοι καμ απερίτμητοι τη παροδία καμ τοῦς ωσὶν, υμεῖς ὰιὰ τῷ πνεύμαν τοῦ αίνω ἀντιπίπθετε, ὡς οἱ πατέρες υμῶν καμ υμεῖς. Duri cervice & incircumcist corde & auribus, vos semper spiritui s. resistitis: sicut patres vestri, ita & vos. His verbis S. Stephanus increpat Judæos, dicitas primo, cos esse σκληεστεσιχήλες duros cervice sive dura cervicus.

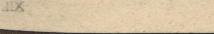
Reperitur





Reperitur eadem offer & in versione V. Testamenti: ut Exod. XXXIII. 3. XXXIV. 9. Deut. IX. 6. 13. Hebræa autem poors cui ista Græca vox respondet, est קשה ערק durus cervice sive collo: quæ & in Hee bræo textu istorum locorum visitur. Sed & cognata phrasis Istis autem tum vocibus tumphrasibus designari homines rebelles ac refractarios, nihil est dubium lidem vero & ondnegoveres dicuntur Cum qua appellatione & illud congruit, quod profani Scriptores, Horatius & Claudianus, talem hominem sic designant, cui indomita est cervix, cui cervix est rebellis. Porro, qvi ondnes eaxnd . hoc est, refractarius&rebellis est, hunc nolle obtemperare ei cui debeat ac possit, liqvidascilicet res est. Qvare ex eo qvod Judæos istoc nomine appellat Stephanus, intelligi utique licet, Judæos istos Spiritui Sancto, ipsique adeo Deo noluisse obtemperare, cum idfacere possent ac deberent. Deinde & यं किश्री मांगड में मक्रीय में मांड करा vocateosdem homines, hoc est, incircumcisos corde & auribus. Qva appellatione & in Vet. Test. istitales sape dicuntur: ut Jer. IX. 26. & alibi. Deniqi eosdem malos Judæorum mores & sic exprimit: ύμεις ακ τω πνεύμα-मा रख् वंश्रंक व्यंगमां मीहम vos semper Spiritui Sancto resistitis. Ex his igitur omnibus sic colligere utique licebit: Qvi dura cervicis sunt, incircumciso corde atque auribus, quique Spiritui S. resistunt, hi divinam gratiam, qua converti possunt, quaque eos converti Deus etiam cupit, negligunt ac repellunt. De Judæis id affirmat Stephanus, fuisse eos dura cervicis, incircumciso corde & auribus, restitisse eos Spiritui S. Hos igitur divinam gratiam, qua converti potuerunt, quaque eos converti Deus cupivit, neglexisse atque rejecisse liquet.

AI. Sed non concesserint oi avina doi, hacita componi, quemadmodum à nobis sunt composita; qui dura cervicis dicatur, & incircumciso esse corde atque auribus, qui Spiritui S. dicatur resistere, hunc divinam gratiam qua converti possit, quaque ut convertatur, Deus etiam cupiat, negligere, atque adeo nec converti. Scilicet Marcus Fr. Wendelinus ex verbis S. Stephani, Vos semper Spiritui S. obnitimini, negat sequi hanc enunciationem: Aliqui ex iu qvos Deus ut conventeret, omnibus serii assettus & propensa voluntatis indiciis vocavit, volenti & vocanti

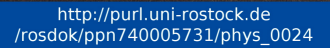




Deorestiterunt, & non sunt conversi. Rationem vero subjicit huncin. modum: Quivocanti & mandanti Christo non paruerunt, eorum conversionem Deus non intendit, nes gratiam conversionis in specie sic dictam iis applicat. Videamus nos, quomodo istac se habeant, & cur ille neger esse consequens, quod revera est rale. In sacris literis manifeste apparet hoc enunciatum: Vos (Judæi) semper Spiritui S. obnitimini. utique eadem veritate manente paululum immutare licet hunc in modum: Judæi Spiritui S. restiterunt. Ex hoc vero nemo sanus negabit consequi, quosdam homines Spiritui S. restitisse. Porro igitur licebitsic colligere: Qui Spiritui S. restiterunt, hi, cum Deus illos converterevoluit, & ut converteret, omnibus serii affectus & propensæ voluntatis indiciis vocavit, volenti & vocanti Deo restiterunt, nec conver-Quidam autem homines Spiritui S. restirerunt. si omnino fuerunt. Iidem igitur, cum Deus illos convertere voluit, &, ut converteret, omnibus serii aff. indiciis vocavit, volenti & vocanti Deo restiterunt, & omnino non funt conversi. Hanc conclusionem, quæ & nostrathefis est, negat ille sequi ex istis præmissis. Quidigitur in præmissis desiderabit, & utram earum falfam dicet? Posteriorem non potest. Falsamigitur dicet priorem: quæ cum ca quam ab adversariis non concedidiximus, sensu planè congruit. Habet autem prior illa, ut etiam reperamus, hnnc in modum: Qui Spiritui S. restiterunt, hi cum DEUS illos convertere voluit, &c. volenti & vocanti DEO restiterunt. No-Ara autem quam, ionduva por diximus, hacest: Qui dura cervicis, hocest, refractarii ac rebelles sunt, qui Spiritui S. resistunt, hi divinam gratiam qua converti poterant, quaque ut convertantur, ipse Deus etiam cupit, possunt negligere, atque adeo nec converti. Hanc nostram igitur, ut & illam alteram, existimat ille male esse compositam; hanc quidem ob causam, quod qui vocanti ac mandanti Christo non paruerunt, eorum conversionem DEUS non intenderit, nec gratiam conversionis in specie sic dictam illis applicuerit. Quibus verbis nisi valde fallimur, hoc sibi voluit Auctor, eos qui vocanti & mandanti Christo non parent (quiqi adeò & Spiritui S. refistunt) non continuo negligere atque rejicere talem gratiam, qua converti possint, quaque ut convertantur, DEUS etiam velit. Talium enim conversionem DEUM non intendisse, nec conversionis gratiam in specie dictam, hoc est, sufficienrem & serio oblatam illis obtulisse.

XIL





XII. Hunc igitur in modum nostram propositionem falsam proclamat Wendelinus. Quamautem vera ea sit; ista autem Wendelini quam sint falsa, id nunc amplius est docendum. Vulgaris sane vocabulorum intellectus hic est, ut qui refractarius est, quique alicui resistit, is nolit facere autsieri illud quod vultille cui resistitur. Neq; credibile est, S. Stephanum, cum ind nvevuani @ agis Pecquer @ loquererur, aliud fibi istis vocabulis voluisse; fi quidem voluit (voluisse autem par est credi) intelligi. Cum igitur Spiritui S. resistitur stunc sane is qui resistit, non vult illud quod vult SpiritusS. Quid autem aliudSpiricumS.voluisse purabimus, qu'am istorum hominum, qui resistebant, conversionem? Wendelinus, cum dicit, conversionis gratiam in specie sic dictam non esse iis applicatam, subaudiendum relinquit scilicet, esse tamen aliquam conversionis gratiam Judæis applicatam.. Hanc vero dicet esse externam illam verbi divini prædicandi gratiam. Arque huic externæ gratiæ facile & ille concesserit resisti posse; quemadmodum & Leidenses Professores illud concessisse, supra retulimus. Sed hæc sunt nihili. Sacer textus habet, Judæos restitisse Spiritui Sancto. Ergo oportet eos noluisse ac detrectasse quidpiam, quod Spiritus S. ab illis fieri voluerit. Quidaute illud quod hic quidem voluit, isti autem noluerunt? An Judzinoluerunt audire concionem Stephani, & cum ille occiperet loqui, abierunt? Spiritus S. sanè & illudvolebat, ut concio S. Stephani Judæis audirerur. Sednec Judæi idnolebant. Audierant illi concione, eamq; satis intellexerant; cumq; intellexissent, indignissime eam concionem tulerunt, ut ex cap. VII. Act. v. 74. videre est. Oportet igitur fuiffe aliud quippiam, quod Spiritus S. quidemvoluerit fieri, Judai autem facere detre ctarint. Voluit Spir. S. Judaos converti, hoc est, pænitentiam agere & credere ea vera esse quæ S. Stephanus loquebatur, Jesum Nazarenum esse Messiam & Salvatorem mundi: pessime fuisse factum, quod is proditus atque occisus esset. Hoc cum nollent illi, resistebant Spiritui S. Sed nec restitisse & refractarii fuisse dici possent, nisi potuissent illud facere, quod Spiritus S. volebat, hoc est, pænitentiam agere, & credere, Jesun Nazarenum esse Messiam, & hujus merito oportere salvari. Rursus tamen utid possent, ad id Spiritum Sanctum quoque suppeditassevires, nos Wendelino minime negabimus, utpote qui à Pelagianismo absumus longissime. Atque ita. Wendelino speramus satisfactum. Nam que ille amplius disserit in



candem sententiam, ea parimodo refellere est in proclivi. Disserit quidem fic: Spiritui S. dicuntur resistere, qui mandatis ejus recusant parere: suntgreprobivel electi. Reprobis gratia conversionu nunquam applicatur. & praceptis semper obluctantur. Electi etfi quandoque externam vocationem repudiant, tamen ab interna conversione tandem omnes convertuntur, adeog, nulli frustra applicatur conversionis gratia. Quod ille explicat, quid sit to Spirituis. resistere, id non male habet; nim. mandatis Spiritus S. reculare parere. Quodautem addit, reprobos præceptis semper oblactari, & tamén gratiam conversionis illis nunqua applicari, id eugles estarque absurdum... Qui obluctatur præceptis alterius, eum intelligendum utique est nolle facere id quod valtille cui obluctatur, sive cujus præceptis non vult parere. . Aliud sane istæc verba significare non possunt. Cumigitur reprobos obluctari concedat Wendelinus, oportet eundem & hoc concedere, nolle eos facere id quod Spiritus S, eos facere velit ac jubeat. Hocautem quid aliud credemus esse quam ut convertantur & vivant? Sed nec illud verum est, quod Wendelinus dicit, reprobos semper obluctari. Fieri enim potest, ut qui sit reprobus & æterno destinatus exitio, propter suturam puta finalem impænitentiam, ad tempus credat & piè vivat: ut qui probus fuerit, à probitate suà desistat, nec pristinæ ejus probitatis ulla amplius habeaturratio, ut ex Ezechiele scitur. Porro qui à probitate suà desciscit, eum probum fuisse oportet scilicet. Qui verò probus est, is dum est probus, Spiritui S. non resistit. Denique & illud falsum est, quod idem Wendelinus videtur velle, electos non nisi externam vocationem quandoque repudiare. Fit sane, ut electi quoque internis Spiritus 3. operationibus resistant : & tum quidem cum verbum audiunt. Neque enim putandum est, verbum D E I unquam prædicari, quin Spiritus Sanctus intus quoque operetur, & hos qui audiunt convertere. cupiat.

XIII. Sed cum Constraremonstrantibus quoque qui Collationem Hagiensem habuerunt, itemque cum Guilielmo Amesio, qui Coronidem scripsit ad Collationem istam, adhuc congrediendum nobis est. Negant & illi istam quam nos ex verbis Stephani fabricavimus atque composuimus propositionem. bunt quidem, s. stephanum increpasse Judeos non qvod restitissent spiritui regenerationis, utpote qui in illis nec fuerit nec operatus fuerit; fed Spi.







ritui, qui cum in Prophetis fuisset, patres eorum suiffet allocutus, & jam per Stephanum idem faceret. Quid igitur illudest, resistere Spiritui regenerationis, resistere Spiritui Prophetico? Illud, credo, significar regenerationem sive conversionem detrectare, cum Spiritus S. regenerare arque convertere cupit. Hoc vero quid purabimus significare? An resistere Spiritui Prophetico significat impedire quo minus quispiam futura prædicere possit? Si illud volunt, nego Judæos sive vereres siveillos qui S. Stephano ou xevor erant, id impedire potuisse, quò minus prophetaretur. Prophetarunt Michas, Esaias, Jeremias: nec quo minus id facerent, impediverunt improbi. Hoc tamen improbi potuerunt, ut, siquis Propheta sutura mala prædixisset, eum persequerentur, & morte aliisve malis afficerent. Ita scimus evenisse S. Michæ cum is Achabo futurum interitum prædiceret. Cum vero Prophetæ futuram calamitatem prædixerunt, tum vel maxime & ipsi, & Spiritus S. voluit, ut homines resipiscerentatq; ad frugem redirent. Sed de Stephano ne quidem id legimus, ipsum futura mala sic prædixisse, ut Prophetamageret, cum is diceret Judzos Spiritui S. resistere. Fecerat ille multa miracula, ut Act. VI. legimus, idq; ut conjicere licet, sanando ægrotos. Deinde & disputaverat cum quibusdam qui ex schola Libertinorum, Cyrenzorum & Alexandrinorum, item qui ex Cilicià & Asià fuerunt: ita quidem ut ab hisnon potuerit redargui aut convinci; uti id itidem cap. VII. Act. v. 9. & 10. est legere. Quæ disputatio cujus fuerit argumenti, facile etiam existimare licet; istum. nimirum Jesum Nazarenum qui non ita pridem è medio sublatus effet, esse Messiam illum de quo in V. T. esset prædictum, & per hunc oportere salvos sieri, quicung; salvisieri cupiant. Cum vero de istoc argumento disputaret, non vaticinatus est S. Stephanus; sed, quid de his quæ jam facta erant, sentiendum esset, docuit. Isti vero ex variis Synagogis Judæi quamvis doctrinam istam falsitatis convincere nequirent, eam tamen amplecti & veram profiteri recusabant. & insidias parabant sancto Viro, falsos quidem subornando testes ipsumq; in jus trahendo: tandem vero effecerunt quoq; , ut Vir S.lapidibus obrueretur. Apparet igitur, quam fallum & angoodingor sit illud quod his qui Collationem Hagiensem habuerunt, super verbis Stephani in mentem venit, Judæos istos non restitisse Spiritui regenerationis, hoc est, qui ipsos regenerare & convertere voluerit, sed Spiritui Prophe-



Prophetieo: quodq: contra illos quoq: nostra probatio stare posser inconcussa. Neq; existimamus quicquam excogitari posse aliud, quo

concuti ea atq; evertipossit.

XIV. Etsi vero unico hujusmodi fundamento satis firmiter innitia turac perstat nostrathesis: libet tamen & alia afferre quæ non minus funt folida. Taleest illud Act. XIII. 46: Vobis necesse erat primum pradicari verbum DEI: exercin de axaberde auniv nay oun açiss κρίνετι έαυτες της αιωνίε ζωης, ίδε ερεφόμεθα είς το "ίθνη, quia verò illud repudiatu, vosq ipsi vità eterna non existimatis dignos, ecce convertimur ad gentes. Disseruerat S. Paulus talia quæ ad conversionem &rectam fidem pertinebant. Contradixerant autem multumge convitiati fuerant Judæi qui Antiochiæ erant. Tunc igitur S. Paulus usus est istis verbis, dixitq; oportuisse primo Judais verbum DEI prædicari: quando autem isti repellant ac rejiciant illud, hoc est, nec verum agnoscere neq; amplius audire velint, seq; æterna vita indignos ipsi judicent, conferre se Apostolos ad gentes. Necessum igitur fuit primo Judæis prædicari; fine dubio, quoditajusti essent Apostoli ab ipso DEO. Quo vero consilio id voluit DEUS? An uttantum audirentverbum; nihil verò amplius facerent? Id profecto absurdum. foret. Qui aliquid juber dici, quiq; alios vult audire id quod dicitur, hunc sane facile intelligi licet velle & aliud quippiam; id puta ut illud quod dicitur quodo; auditur, etiam fiat ac præstetur. Quodnam. autem est illud quod Deus ab Apostolis quidem dici voluit, à Judæis autem audiri? Doctrina de Jesu Nazareno, credo. Nec audiri tantum voluit, (id enim ineptum foret) sed & crediac pro verà haberi. Sed enim quod Deus voluit, id Judæi haud perinde voluerunt. Aπώ γρουν τον Asyon, ut ex verbis S. Pauli intelleximus , repulerunt sermonem ut falsum quendam, nec dignum qui audiretur. Hoc autem pacto se vità æternà indignos judicarunt, hoc est, reddiderunt ipsi. Deus illis verbum curabatingeri : ipsiveroidem repulerunt. Deus dignos eos studebat facere vità æternà: ipsi verò rursus indignos se reddebant, dum Apostolis obloquebanturac resistebant. Quid vero ex his consequitur? Illud nimirum quod nos volumus, posse homines eam gratiam quæ ad conversionem sui ipsis sufficiat, quaq; eos converti Deus serio cupiat, rejicere ac negligere; vel, quod idem. eft, posse fieri ut, quem Deus converti cupiat, cuiq; satis virium ad idlargiid largiatur, non tamen convertatur. Ut verò hoc sequatur, oporter verba Scripturæ cum verbis theseos hunc in modum componi: Quibus Deus jubet verbum prædicari, quiq; id repellunt, seq; vita æterna indignos ipsi reddunt, hi gratiam qua converti possunt, quaq; eos converti ipse Deus cupit, rejecerunt ac neglexerunt. Et nihil causæ dici potest, quod quidem alicujus sit momenti, quin itaistæc sint. componenda.

XV. Sed negabunt, scio, justisse Deumeo consilio Judæis prædicari, ut ipsi crederent, & dedisse eum sufficientes ad eam rem vires. Dicent contrà, sihoc suisset factum, non potuisse eos verbum repellere. Si igitur hunc in modum negare aut affirmare licet, quid ipsis sacris literis siet tandem? Επιφυλλίδες πουτ επι καμυλματα, quæ S. Paulus prolocutus suit, si sic ea interpretari licet. Quis sanus qui serio loqui velit, dicat se jussum esse docere, nec subaudiendum relinquat, hunc qui jusserit velle istæc quæ docentur disci ac pro veris haberi? Judæi certe ex verbis Pauli non aliud intelligere potuerunt, utpote vulgaribus modò vocum significationibus assueti. Neq; aliud possunt qui nunc vivunt, quiq; πος πονείμασι non inserviunt. Si verò aliud sibi voluisset ipse Paulus, lusisset & Judæos istos, & quorquot ejus verba vel antehac legerunt, vel adhuc hodie legunt. Τεποθε

XVI. Porro hucquoq; faciunt verba Salvatoris Matth. XXIII. 37. & Luc. XIII. 34 Jerusalem, Jerusalem quoties volui congregare filios tuos, quemadmodum avis congregat pullos suos sub alas suas, é non voluistis. Quibus verbis innuit Salvator, se Judæos Hierosolymitanos subinde voluisse congregare instar gallinæ; ipsos vero congregari noluisse. Quidautem est tò congregare velle? Et quid est tò congregari nolle? Prius, credo, significat idem quod velle facere ut Hierosolymitanis bene esset, ita quidem ut non essent impænitentes nec divinas sibi hac ratione pænas attraherent. Posterius vero significabit idem quod non agnoscere benevolam istam erga se voluntatem, neq; eam sequi, sed in impænitentià semper pergere, atq; ita pænas sibi suo jumento attrahere. Sic igitur in proclivi est, ex istis verbis Salvatoris sententiam nostram probare. Facimus quidem illud hunc in modum: Quos Christus congregare voluit non semel, quiq; ipsi congregari sem-

per detrectarunt, hi cum converti possent, cumq; cos converti Christus cuperet, non sunt conversi. Judzi autem sunt illi quos Christus subinde congregare voluit, quiq; congregari semper detrectarunt. Iidem igitur, cum converti possent, cumq; converti cos Christus cuperet, mon sunt conversi. Ex quo amplius consequitur, esse homines qui cum converti possent, cumq; cos converti Christus cupiat, non tamen convertantur.

XVII. Quidvero adhæctalia oi avinungo? Wendelinus quidem regerit, Christum Hierosolymitanos voluisse congregare voluntate pracepti, qua congregatio mandata fir: non voluntate decreti de reprobis convertendu facti. Quid illud est, velle congregare voluntate præcepti? Et quid voluntas præcepti? Voluntas & præceptum diversæ utiq res sunt. Et illa quidem existit in mente: hoc vero vocibus constat, & voluntatis elt signum. An igitur voluntas præcepti est talis voluntas quæ per præceptum sive mandatum se exerat? Ita quidem voluntas ipsa vera quædam res fuerit. Et illa de congregandis Hierofolymitanis voluntas vere exstiterit in Christo. Sed hoc Wendelinus non videtur velle. Dicit quidem, Christum volusse Hierosolymitanos congregare voluntate præcepti, non vero voluntate decreti. Quibus verbis, nisi valdefallor, hoc sibivult, Christum mandasse quidem ut congregarentur, non autem id cupivisse fieri. Sed quomodo, si quis mandet, quod tamen fieri non cupiat, id voluntatem præcepti appellabimus? Et quomodo hunc talem dicemus verevoluisse? Quinon vult sive cupit aliquid, an ei licet voluntatem ejus quod non vult, tribuere.? Vel nihil nosintelligimus, vel hæc funt à overe & mepte excogitata. Nunquam pejorem espava tulisset orbis, si Christus mandasset quidem ut Hierosolymitani se congregari paterentur, atq; adeo converterenturinon vero id cupivisset. Tale quidem mandatum foret pessimæ simulationis insigne exemplum. Sed regerent illi, simulationem Christum non omnino dedecere, & legi exempla simulationis quam. Deus usurpaverit, in ipsa Scriptura. Sane simulasse alicubi Deum. quiq; Deus est, Christum, nos non negabimus. Imo nec omnem. simulationem, quam usurpant homines, illicitam putamus. Licitum sanè neque culpandum est, siquis durius alicui respondeat, optime tamen eidem velit: aut si jubeat quippiam quod jusso grave ac molestum esse possit, idramenserio non velit, sed tentandi modo causa sit locurus.





sed verò simulare te bene alicui velle & cupere, cum tamen res ita se non habeat, id verò & homines dedecet, & ipsum quoq: Deum.

XVIII. Apparuit, quid de eo sit sentiendum quod Wendelinus ad proximam illam probationem regessit: videamus etiam quid regesserintalii. Molinæus brevi rem absolvet, simodo dixerit, quæstionem esse de electiss in verbis Christi autem dictum esse de reprobis. Vide c.XLIX, Anat. Arminianismi. Sedhujus के है एन्पेड demonstravimus supra. Ipsi Collatores Hagienses, quorum ille voluit une gamique agere, multoaliter egerunt. Responderunt quidem, esse istac verba prelata à Christo secundum humanam ejus voluntatem, quam habuerit, ut Dottor Ecclesia, nonverd secundum volunt atem divinam, hoc est, Christum ut hominem cupivisse Hierosolymitanos congregariatque converti; non vero cupivisse ut Deum, Illi igitur aliam ingressisunt viam quam Wendelinus. Hic cum dicerer, Christum voluisse quidem voluntate præcepti, nonvero voluntate decreti, id scilicet voluit, Christum præcepisse quidem, ur Hierosolymitani congregarentur, ac converterentur; nontamen id cupivisse fieri. Collatores Hagienses autem, Christum cupivisse nonnegant: sed addunt, voluisse & cupivisse modo ut hominem, non vero ut Deum... Sed & hocfalsum est atque absurdum., Christum uthominem cupere homines converti; ut Deum vero idem non cupere. Profitetur ipsein cap. VIII. Joh. v. 28. se nihil facere à feipfo, fed ut docuerit ipfum Pater, ita fe loqui : Patrem qui miferit fe, effe secum: Patremnonreliquisse se solum. Se enim ra apesie aura mien may to te, que ipsiplaceant, semperfacere. Et in cap. V. v. 30. dicit, se nibil posse facere à seipso: necquarere se suam voluntatem, sed voluntatem. ejus, qui miserit ipsum... Quæ cum ita sint, qua fronte dici potest, Christum voluisse quidem congregare & convertere Hierosolymitanos, sed non ut Deumid voluisse, verum ut hominem? Ex ipsius Christi verbis intelligimus, ipsum nihil facere à se ipso, sed semper facere quæ DEO placeant, & ut docuerit eum Pater. Ex quo intelligi licet, id quoque quod voluit Hierosolymitanos congregare & convertere, quodque ut se congregari paterentur, eos hortatus est, doctum ipsum. esse à Patre, idemq; Patri placuisse. Si verò Patri hoc placuit quod Salvator Hierosolymitanos ad pænitentiam exhortatus est: sequitur amplius, ipsum quoque Patrem cupivisse, ut Hierosolymi-Scilicet, ad quod quispiam hortatur, vel, ut tani converterentur.



vulgaris vocum vis est: neque putandum est tam vulgarium vocum.

in sacrà scripturà aliam vim esse, quam que vulgo obtinet.

XIX. Sed regesserunt Collatores Hagienses & aliud qvippiam. Dixerunt quidem, non dixisse Christum, se voluisse liberos Jerusalem congregare, hos verò noluisse; sed dixisse illum de Jerusalem, atque indigitasse. primores populi & Pharifaos qui obstiterint, quò minus Christus eorum liberos, hoc est, cives & discipulos congregarit. Verum enimvero prorsus ni-Primo non observatum est, nomine urbis significari hili & illud est. modo primores civitatis; non verò populum promiscuum. sanè metonymia quædam, si nomen urbis ponatur pro incolis. non ita usurpatur istac metonymia, ut solos primores notet. Quod item de filiis Jerusalem dicitur, id non de plebe tantum & discipulis Pharifæorum est intelligendum, sed de quibusvis urbis inhabitatoribus, ipsis quoque Pharisæis & primoribus populi. Neque vero novum hoc est, habitatores urbis vocari filios ejus. Ita II. Par. XXVIII. II. הני ירושלים filii Jerusalem dicuntur qui Hierosolymam incoluerunt - Et Efr. II. I. בני הפדינו filiiprovincia dicuntur, qui in provincià habitant. Et est sanè in verbis Christi aliquid Hebraismi: quod & in nostro de Hebraismis Nov. Testam. Commenta. tario commemoravimus- Ceterum ipsos quoque Pharisaos & primores populi potuisse à Christo congregari & converti, id intelligitur quoque ex eo quod mox additur, καν σοκ ήθελήσειτε & non voluistu. Estid verbi secundæ personæ: & referendum igitur est ad nomen serusalem, quod secundum Collatores Hagienses, ipsos quoque Pharisaos & primores populi denotat. Denique necillud novum est, primo nomen Jerusalem poni, quo tota civitas significetur, & deinde tamen nominari quoque filios ejus. Sic enim & in cape XIX. Lucæ factum videmus. Primo ibi Christus alloquitur totam civitatem his verbis : Si tunosses, & quidem in hoc tempore tuo &c. Quæ quidem de civibus sunt intelligenda. Quæ verò deinde sequuntur, ea de urbe, hoc est, de ædificiis & mænibus possunt intelligi. Verbum eda Picer sane de tali actione intelligendum fuerit, que ipsi urbi sit eventura. Urbes, inquam, solent eda Oi ( eday, non ipsa civitas, sive homines qui sunt inurbe. Præcipue verò ipsa urbs est intelligenda, cum dicitur, koj nè mura 68 CH



habitatores urbis. Pronomen τοί autem referendü est ad, ipsam urbem. In hac enim sunt & degunt τὰ τάκνα αὐτης filii ejus, hoc est, habitatores. Quod etiam sequitur, κει σεν αὐτης sou σεν οἱ λίθον ετὶ λίθω, id quoque ad urbem est referendum. Postremum verò ανθ αν σεν ε΄γνως &c. ad civitatem rursus sive ad cives referri oportet.

XX. Verba Christi quæ Matth. XI. 21. leguntur, nostram sententiam & ipsa solide probant. Habent easic: Væ tibi Chorazin, væ tibi Bethsaidan. Nam, si Tyri & sidone sastæ essent virtutes istæ, quæ sastæ sunt in te, jam olimin sacco & cinere pænitentiam egissent. His verbis Salvator Chorazæis & Bethsaidanis pænam, & æternam quidem damnation & denunciat, quod, cum possent pænitentiam agere, non tamen egerunt. Quod non egerint pænitentia, id facile intelligitur. Potusse autem illos pænitentiam agere & sussicientes ad eam rem habuisse vires, id intelligitur ex eo quod Salvator dixit, Tyrios & Sidonios acturos susse pænitentiam, si tantum gratiæ ipsis evenisser, quantum evenit Chorazæis & Bethsaidanis.

XXI. Sedadhæc quoque varia regeruntur. Wendelinus lib. I. Christ. Th. c. 26. scribit, non agiibi de gratia interna regenerante, neque etiam de interna mentis conversione sed tantum de externis mediis, nempes concionibus Prophetarum & insignibus Dei operibus in Eccl. Judaica olim conspicus: item de panitentia externa consistente in pavoribus & externo pietatis studio, quod etiam in reprobis & non renatis aliquando conspiciatur. Sustinet ille Auctor negare, Chorazzis & Bethsaidanis obtigisse gratiam internam qua converti potuerint: itemque, Tyrios & Sidonios veram pænitentiam fuisse acturos, sihæc eis obtigissent, quæ Chorazæis evenerunt. Adeone igitur ambiguum & incertum est, quid phrasi istà ον σάκηφ και αποδω μετανοείν, significetur? Verbum μετανοείν, per se idoneum est ad significandum, de verà ac salutari poenitentià & de conversione hicagi, non de externo quodam pietatis studio, de pænitentia externa. Si vero to co σάκκω καμ αποδωaddatur, idem. adhuc magis liquet. Sed quid rei est poenitentia illa externa, illud externum pietatis studium? An istis vocabulis denotatur illud, externis modo operibus pænitentiam simulare, non autem revera & agere? Hoccine igitur illudest, quod Salvator voluit, Tyrios externis operibus pænitentiam fuisse simulaturos? O frontem hominum, qui tam frivola Salvatori affingere, deque eo scribere non verentur! Scripse. runt tamen & Collatores Hagienses, itemque illorum umegaming Petrus Molinæus, nonagere Salvatorem de verà conversione, sed hoc modo sibivoluisse, potuisse Tyrios aliqua reverentia tangi & sensu pecca. torum affici, & illa panitentia degici quan fcatur ex metupana, si coram eis facta fuissent miracula, qua facta sunt coram Chorazinis. Quid porrò causæ est, cur existimare debeamus, verbis Christi non agi de gratia interna regenerante, sed modo de externis mediis, concio... bus puta & miraculis? Fit sanè mentio των δυνάμεων. Qua voce miracula Salvatoris significari, non est dubium. Sed quoties miracula edidit Salvator, & quoties docuit, toties & corda tetigit, & gratiam præbuit in-Dum Chorazzis væ acclamavit Salvator, procul dubio pænam iis denunciare voluit, quam sua malitia sibi attraherent, quod cum tot miracula vidissent, & tot audissent conciones, non tamen. pœnitentiam egerunt, cum tamen Tyrii ac Sidonii pœnitentiam. acturi fuissent, si ipsis paria evenissent. Non autem potuisset Chorazæis pænam denunciare, qnod ex aspectumiraculorum & ex aud .. verbi non fuerunt conversi, nisi ipsi ex aspectu atque auditu isto potuissent converti, & nisi una cum externa gratia ipsam quoque internam. accepissent.

XXII. Videamus porrò & illa verba quæ initio cap. V. Esaiæ leguntur, quæquenostram causam solide quoque probare possunt. Habenteasic: Vinea est dilecte meo in colle pingui. Et sepivit eam , & lapides ex ea elegit, & consevit eam generosis vitibus, & exstruxit turrim in ea atq, etiam torcular in eaexstruxit, cumq, exspectaret, ut ferret uvas, edidit labruscas. Nunc ergo habitatores Jerusalem & viri Juda judicate inter me & vineam meam. Quid est quod debui ultrà facere vinea, & non feci eit Cur igitur cum expectarem, ut ferret uvas , edidit labruscas ? Est in his verbis, ut apparet, perpetua quædam metaphora. Quid ramen ea sibi velit, haud difficulter potest intelligi. Primo dilectus ille Prophetæ sine dubio estipse Deus & Christus Ecclesiæ sponsus. Pinguis verò collis, quem Propheta Hebraice 100 17 cornu filium olei, vocat, est ipsum solum urbis Hierosolyma, quod collibus partim, partim vallibus constabat. Vinea porro quam Deus habere dicitur, est populus Judaicus & cives Hierofolymitani. Quod verò vineam o. mnistudio Deus dicitur curasse, atque ut bonos fructus ferret, exspe-







chasse, ex eo intelligitur, populo Judaico omnia gratiz auxua optigisse; quibus si uti voluissent, potuisse illos ea agere quæ Deus ab ipsis requireret, quaque ei fuissent grata. Quod denique vinea dicitur labruscas edidisse, non uvas, ex eo intelligitur, populum Judaicum divina gratià non recte fuisse usum, neque veram egisse ponirentiam. Ergo jam habemus homines, qui cum potuissent converti & pœnitentiam agere, non tamen id fecerunt, arque adeo divinam gratiam neglexerunt: id

quod nos suscepimus demonstrandum.

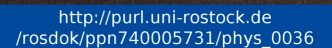
XXIII. Sed nec his sibi satisfactum credit parsadversa. Wendelinus quidem de Judæis non conversis arque reprobis Dontopus ne gat, omnia auxilia que ad pietatis & justitiæ officia, præstanda sunt necessaria, illis obrigisse sive applicata ese. Sivero dicas, si non omnia essente. applicata, Deum non poruisse dicere, Quid ampliur faciendum vinea mea quod non fecerim: negabit ille hoc sequi; quia in allegato loto Deus non. nisi de externis mediis loquatur, que nisi mala suisset vinea, ad fructus procurandos omnino suisse sufficientia. Deum enim comparare se vinitori, qui suo plene sungatur officio, quando externam omnem vinea culturam adhibeat. Mira profecto inficiacio a Ipse Deus quærit, quid amplius faciendum sit vinez suz, quod non secerit, & sic quærendo negat urique se. quicquam omissse eorum quæ ad populum convertendum pertinerent. Er tamennegare sustinet Wendelinus, omnia necessaria auxilia Judzis reprobis obrigisse. Qvz verò caula est quodid negat sequi? Quia, inquit, Deus non nisi de externes medies toquitur : que nisimala fuisset vinea, ad fructus procurandos omnino fuissent sufficientia. Ergo apparet, uti cum restrictione quadam in verbis Dei intelligendis. Deus profiretur, se nihil externorum auxiliorum omisisse. Hoc ille sic restringit, utDeus dixerit, se nihil auxiliorum externorum omisisse. Unde autem id scire potest Wendelinus? Putat seid scire posse ex eo quod DEUS se vinitori comparavit. Quemadmodum enim vinitor suo plene functus sir officio, si omnem externam culturam vinez adhibeat, ita & Deum omnia necessaria auxilia adhibuisse, si modò omnia externa adhibuerit. Vulgatum est, quæ inter se similia sunt, non per omnia esse similia. Est igiturDeus vinitorisimilis. Sed videndum quousqise similitudo ista exporrigat. Vinitor vineam sane colit, facirqi varia quibus uberem vindemiam procuret: ipsamtamen virtutem producendi botros, plantis quæ eam non habeant, communicare non potest. Deus autem non externam tantum gratiam conferre potest, sed & internam: non-



tantum verbum suum prædicandum curat, sed & vires confert quibus verbo credi possic. Atque hæ vires ad conversionem hominis prorfus funt necessariæ. Neque enim fine his conversio omnino fieri potest: id quod nec Wendelinus negabit. Qui igitur idem ille scribe. re potuit, Deum eo se comparasse vinitori, quod, quemadmodum hic suo plene functus sit officio, si externam modo culturam adhibeat, ita & DEUS fecerit omnia quæ ad convertendum. hominem, pertineant, si externam gratiam, hominibus conferat? Magnum sane DEI beneficium est externa illa prædicati verbi Ur autem homo convertatur, requiritur & interna quædam: ut Deus etiam cor aperiat, ac facultatem qua verbo credi possit, suppediter. Quid vero hocfibi vult, quod scribit, nisi mala fuisset vinea, externa media ad fructus procurandos fuisse sufficientia? Ergone Deus in prædictis verbis agit cum hominibus, ut in primæva integritate adhuc perfistentibus, neque miseria hominum ullam habet rarionem? Imo vero, quia vinea mala est, nec per se potest bonos fructus ferre, miferetur Deus, & culturam ei adhibet, hoc est, vires largitur ad conversionem necessarias, & quibus pièjusteque vivi possit.

XXIV. Quod denique Wendelino objici possit, DEUM sperasse & expectaffe fructus bonos: ergo ca intentione ipsum vineam coluisse. ut bonos fructus ferret, adidrespondet ille his verbis: Consequentia negatur. Spes & expectatio tribuitur Deo improprie, & aliud nihil boc loce fignificat quam postulatum officii prastandi. Secus si dicas, proprie DEUM sperasse surum, quod non evenit, vel ignorantia vel imprudentia accusabibitur &cc. Quid illud est, quod dicit, consequentiam negari? Ergone novissima istac collectio in canones Logicos impingit?Ponamus eam. integram, ut ejus vis appareat: Quicunq; vineam coluit, & bonos inde fructus speravit atque exspectavit, is ca intentione coluit, ut vinea bonos fructus ferret. Atqui Deus vineam coluit, & bonos inde fructus speravit. Idem igitur DEUS eâintentione coluit, ut vinea bonos fructus ferret. In hac argumentatione quidest quod merito reprehendat Wendelinus, ut confequentia fit neganda? Satis apparet, esse camconsuetæ formæ, & consequentiam igitur haud negatam oportuisse\_-Sed fortaffis unam præmissarum Wendelinus negabit, & quidem prio-Cur veroillud ? Anista que de spe atque exspectatione ipse commentatus est, impedire poterunt, quo minus præmissarum una habeatur pro vera? Scimus spem arque exspectationem affectus esse. com-





compositos, & cum opinionem, tum quoque desiderium exprimere Ex quibus opinio de bonis fructibus edendis, qui tamen editi non sunt, DEO utpote omniscio competere non potest. Sedalterum illud, desiderium puta bonorum fructuum ab hominibus edendorum, Deovere competit. Si vero propter prius illud spes de DEO improprie & miθρωπιπυθώς dicatur: propter posterius tamen maxime proprie de codem dicetur. Non 27 μεπαφοροίν, sed proprie dicitur DEUS salutem nostram velle ac desiderare. Atque hanc significationem vocum spes & exspectatio, ut nim. desiderium denotent, contendimus & in verbis Dei apud Prophetam obtinere. Quod vero Wendelinus, cum dixisset, spem & exspectationemDeo improprie tribui, subjicit deinde. istas voces nihil aliud hoc loco significare quam postulatum officii pra-Randi, id cum desiderio illo quodex istis vocabulis nos eruimus, non male congruit. Nimirum qui postulat, is quoque id quod postulat, desiderare solet. Et licet ex hac quoque Wendelini interpretatione nostram propositionem stabilire: tantum abest ut ea interpretatio propositionem istam evertat. Propositio habebarita: Qui vineam coluit & jam bonos ex ea fructus exspectat, hoc est, ut Wendelinus explicat, suo jure postulat, is ea intentione coluit, ut vinea bonos fructus ferret. Hæc, inquam, propositio tantum abest ut per Wendelini interpretationem evertatur, ut etiam sic liquidò appareat, quam arcta istius prædicati cum isto subjecto sit coherentia.. De gnavo agricola ait Poeta: Exerceta frequens tellurem atq imperat arvis. Sic & de gnavo vinitore dici possir. eum, dum vineam diligenter colit, vinez suz imperare quasi, ut uberem fructum edat. Ex quo sane & hoc intelligi porest, agricolam & vinitorem fructus desiderare, & eo animo ipsos colere, ut fructus tandem. accipiant.

XXV. Egregie quoque ad nostram sententiam probandam valet, quod Esa. LXV. 2, legimus, Expandimanus meas toto die ad populum rebellem, qui ambulant viâ non bonâ, secundum cogitationes suas. Nec minus illud quod Ezech. XII. v. 2. legitur: In medio domus rebellus consides; quibus sunt oculi advidendum, nec vident: quibus sunt aures ad audiendum, nec audiunt, quia domus rebellus sunt. Qua ratione ex his argumentari liceat, id facile est cogitare. Ponemus nos primas modò propositiones: Ad quos Deus manus suas toto die expandit, quiquetamen rebelles suerunt, & vià non bonà ambularunt, hi cum possent per airentiam agere, cumque Deus cuperer, ut id facerent, non ramen.



ponitentiam egerunt. Item: Qui oculos habuerunt ad videndum, nec tamen viderunt, & aures ad audiendum, nec tamen audierunt, hi cum per divinam gratiam ponitentiam agere possent, non tamen egerunt.

XXVI. Sed has primas propositiones negabit illico Wendelinus & ejusdem sectæ ceteri. Ad priorem quidem Wendelinus sic responder: Si, ad quos Deus expandit manus, non sunt conversi, falsum est ad eos convertendos manus DEI expansas esfe. Hac enim manuam DEI expansio aliud nihil est, nisi externa vocario, cum qua conversionis gratia in specie sic dicta non semper est conjuncta. Finis ejus est non conversio reproborum, sed convictio & avambonoia. Apparet, ipsum ex phrasi expandere manus non id intelligere, quod Deus conversionem Judæorum desiderarit, atque ad eam sufficientes quoque vires largitus fuerit; sed quod modo vocaverit eos externo verbo. Nimirum hoc folenne est istis hominibus, ut internam vocationem ab externa subinde sejun-Cram putent. Sed cogitare atque existimare debebant iidem illi, quam inepros Scriptoribus facris, atqueadeo ipsi Deo sermones per istas suas interpretationes affingant. Deus ubi dicit's Expando manus meus tato die ad populum rebellem, conqueritur utique de malitià hominum. Quem verò de malitia hominum conquerentem audimus, ei vulgo intelligere solemus malitiam istam minime placere; sed cupere ac desiderare eum, ut malitia ista desinat, contra vero pie ac juste vivatur. Annon vero & ex queretà Dei talia intelligerelicet; Deum putamalitiam aversari, & cupere, ut pie ac justevivatur? Sinon licet, quid attinebat tali querelà Deum uti? Et annon homines Deus sic lusisset, quod verbis aliud significasset, quam ipse sentiret? Sivero querelam. DEI sic intelligerelicet, ut vulgo querelas intelligere solemus, habemus jam Deum non modo ad pietatem homie nes vocantem, sed & serioid volentem ac desiderantem, ut pie vivatur. Sed ad pièvivendum scimus novas etiam vires requiri. Quas quin Deus dare possir, nemo dubitaverit. | Cum igitur cupiat Deus, ut homines malitià suà desistant ac pie vivant; atque etiam vires ad hoc præstandum largiri possit: annon amplius & hoc credere fasest, cundem Deum ad largiendas quoque istas quas largiri potest vires paratum esle ? Quid quaso isti divini Numinis desiderio magis est consentancum, quam utadillud quod fieri cupiat, quodque ut fiat, vires quoque largiri possit, easdem has vires eriam largiri velit, & reapsectium largia-





rur? Ipsa sana ratio facile suggesserit, non posse aliter se rem habere

quam ut posterius illudar ctissime cohareat cum priori.

XXVII. Videamus etiam, quid ad locum Ezechielis regesserit Wendelinus. Per oculos ad videndum, inquit, & aures ad audiendum non intelligitur interior conversionis gratia, sed exteriorum in homine sensum. vis, qua & audire populus Prophetarum conciones poterat & videre DEI mirabilia opera & beneficia. Facile intelligitur, quid his sibi velie. Nimirum si externis modo sensibus dicantur instructi fuisse Israelita, non posse exeo colligi, internam quoq; conversionis gratiam iisdem fuisse oblatam. Verum enimvero non proprie, sed metaphorice in textu Ezechielis oportere verba intelligi, vel ex eo constat, quod, si propriè ea intelligerentur, forent eadem falsa. Mirabilia opera DEI externis oculis satis videbant Israelitæ: negs poterant non videre, nist oculos prorsus clauderent. Nihil vero noviest, vocabula externotum sensum transferri quoq; ad intellectum: estq; id in omnibus linguis ustratum. Ipse Aristoteles offer aliam scribit esse oculorum, aliam mentis: & eam que mentiselt, nat avalogian sic dici. Ipse quoq; illæ phosis quibus S. Ezechiel usus est, reperiuntur & alibi in facris, & eadem quoq; significatione usurpatz. Et semel quidem. Deut. XXIX. 4: Et non dedit vobis Dominus cor ad intelligendum, & oculos advidendum, & aures ad audiendum usq ad diem hunc. Quis hic dubitet, Israelitas habuisse oculos quibus mirabilia ista de quibus ibiagitur, viderent? Quodigitur de oculis dicitur, hos eis non fuisse datos ad videndum, id nihil aliud significar, quam quod præcesserat, non datum eis fuisse cor ad intelligendum. Una cademq; res, inquam, duabus, imo cribus diversis moson, quarum prima propria, altera & tertia impropria est, fignificatur. Quod & S. Augustinus quæft. Lin Deuteron, notavit, his quidem verbis: | Quomodo eroo ait superius, Vos vidistis tentationes magnas quas viderunt oculi tui, si non dedit Dominus eis oculos videre, & aures audire ? Nisi quiaviderunt corpore, & corde non viderunt, quia oculi dicuntur & cordis. Ad hoc pertinent duo qua fequumur, & oculos videre, & aures audire, id eft, intelligere & obtemperare, non , nondentacobil i & mus

XXVIII. Egregie quoq; huc pertinet quod S. Lucas cap. VII. v. 30. scribit, Phariseos ή θετημένου την βελήν τε Θεε είς εαυτές μη βαπιωθέντος υπο ιωάννε, Phariseos contempsisse constitum DEI contrase ipsos, dum non baptizati sint sive baptizati nolucint à Johanne.



Fuit ibi Ben 78 Ges confilium five voluntas DEI de baptizandis Pharifæis, arg; adeò & salvandis. Sed id consilii Pharisæi contemserunt contraseipsos, hocest, in suam ipsorum perniciem, dum à Johanne baptizari noluerunt. Ex quo satis apparet, posse divinam gratiam qua converti ac salvari quispiam possit, negligi, contemni ac repudiari. Sed nec illud prætermittendum quod Salvator Joh. V. 39. 40. dicit: Vos scrutamini scripturas, quia putatu, in illis vitam æternam vos babere. Et illa ipfa sunt qua de metestantur. Sed non vultis venire adme, utvitam habeatis. Dicit Salvator, Judæos scrutari equidem Scripturas, quod existiment, & recte quidem, se vitam in illis habere: cumqs exdem illa Scriptura de se testentur, utpote unico vita auctore, nolle tamen Judæos ad se venire, uti vitam consequantur. Incusat igitur Judæos istos, quod cum venire ad se possint, & vitam habere, id tamen facere detrectent, atq; adeo nec vitam consequantur. Magnum quoq; momentum habet, quod in Pf. XCV. dicitur, & in ep. ad Hebræos aliquoties repetitur, Hodie cum vocem ejus auditis, nolite obdurare cor vestrum. Hortaturille, ne homines ad auditum verbi die vini corda sua obdurent. Ex quo intelligitur, posse id utiq; fieri ut homines corda sua ipsi obdurent, cum possent habere mollia. Rursustamen & illud intelligitur, posse fieri, ut homines corda sua non obdurent, sed ea mollia esse patiantur; per divinam tamen gratiam. Porro nonminoris momenti, quam proximum, est illud Apoc. III. 20: Ecce fto ad oftium, & pulso. Siqui audierit vocem meam, & aperuerit oftium,intrabo ad ipsum, & cum ipso cænabo, & ille mecum. Sunthic mera metaphorica. Que qvid sibi velint, haud difficulter tamen. intelligi potest. Illudstaread ostium & pulsare, sine dubio nihilalind est quam ad poenitentiam & conversionem quempiam vocare, atq; ut convertatur quispiam, serio velle ac desiderare. Audire vocem auremejus qui pulsat, & ostium aperire, nihil aliud est quam illud facere quod pulsansille cupit, hoc est, pænitentiam agere & converti. Quod autem dicit, siquis aperiat ostium, in ejus domum se intraturum, ex eo intelligitur, quosdam pulsanti ostium aperire, alios autem, cum & ipsidebeant ac possint, non aperire, hoc est, gratiam oblatam negligere, neq; eâ,uti par est, uti.

XXIX. Sed recordamur, duas nos theses, perquam vicinas illas ac sognatas, suscepissedefendendas. Quarum una est, posse sieri ut

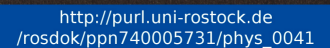
quem





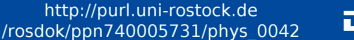
quem Deus, utpote adhuc infidelem, convertere cupiat, non ta men convertatur. Altera, posse fieriut quem Deus in fide conservare cupiat, tamen in fide non perseveret, & vel æternum pereat. Ceterum conversio hominis vel omnino nova & prima est; ante quamputa nunquam ulla facta est : vel est iterata ; quam & reversionem commode dicere possis. Sunt, qui cum sideles nunquam fuerint, primum Sunt item qui cum verè fideles aliquando fuerint, fide autem exciderint rursus, convertuntur denuo. Istis igitur quæ hacteaus attulimus, sine dubio probatum hoc est, conversionem primam posse abipsis hominibus impediri. Imò, quem libido contradicendi non teneat, facile & illud concesserit, esse inter superiora illa, quo & hoc probari possir, conversionem secundam quoq;, aut à primà illà adhuc remotiorem, posse itidem impediri; vel, quod idem est, cum Deus hominemiterum aut tertio convertere cupiat, posse id tamen nonfieri, Sane neminem istorum Israelitarum, de quibus DEUS apud Prophetas questus est, quod aures ad audiendum & oculos ad videndum habeant, & tamen neg; audiant neg; videant; neminem, inquam, illorum fidelem unquam fuisse, parum est verisimile. Sivero hoc liqueat, secundam, tertiam aut ulteriorem quog; conversionem impediri posse: facile & illud intelligetur, posse fieri ut fideles à pierate ae fide desciscant. Nimirum non potest secunda quædam aut tertia conversio fieri, nisi præcesserit aversio, hoc est, nisi pieras ac fides fuerit amissa. Frequens est in Prophetarum libris, ut excitentur homines impii ad revertendum. In quam sententiam Joël. II.15. hac · leguntur: 121W revertimini ad me ex toto animo vestro, jejunio, & sletu, & planetu: lacerate corda vestra, & non vestes vestras. Quoniam igitur reverti jubentur, oportet eos à Deo fuisse aversos. Et quia à DEO aversi fuerunt, eumq; reliquerunt, facile intelligitur, cos pietatem. & fidem antea habuisse. Quod verò hortatur Deus ut revertantur, exeo intelligitur, esseid ipsis liberum, utrum reverti velint, necne: posse illos id vel sacere vel omittere. Tale quoq; est quod Es. c. I. v. 10, legitur: Lavate vos, purificate vos: amovete malignitatem actionum vestrarum ex oculis meis, desinite male facere, discite bene facere, querite jus,&c. Item quod Ezech. XVIII. 31 legitur: Abjicite à vobis omnes defectiones vestras quibus defecistis, & faeite vobis cor novum & Omnia igitur hujusmodi, quibus malos homines Spiritum novum. hora





Inortantur Scriptores sacri, ut à malis operibus absissant, contra verò præstent bona; omnia, inquam, illa satis ostendunt, malos homines posse facere quod jubentur, h.e. bonum, & posse etiam non sacere: posse omittere quod vetantur, h.e. malum, & posse etiam non omittere. Et valent pleraq; omnia ad probandum tamillud, quod conversio prima, quàm hoc, quod & conversio secunda; vel à prima etiam remotior quædam impediri posse; a sala di antiquam probandum posses de la prima etiam remotior que dam impediri posse; a sala di antiqua probandum posses de la prima etiam remotior que dam impediri posses.

XXX. Quod vero hujusmodi exhortationes ad renatos quogi & fideles diriguntur, ex eo alterius nostræ theseos veritas constare potest; posse scilicet & illud fieri, ut qui fideles jam sunt, in fide non perseverent, sed ab ea desciscant. Nimirum ad quod adhortantur sacri Scriptores, id tam non fieri quam fieri potest. Et rursus, à quo dehortantur, id tam fieri quam non fieri potest. Nisi vero res ita se haberet, quid illis sive adhortationibus sive dehortationibus opus foret? Sediplas illas videamus. Una quædam est I. Pet. III. 17: Φυλάστε θε ίνα μη τη των άθεσμων πλάνη συναπαχθέντες έκπεσητε το ίδιο snerpus, Cavete neillorum nefariorum errore una cum ilis abducti, excidatis aproprià stabilitate. Stabilitatem istam quam aliam credemus esse quam que est sidei? Hacigitur stabilitate dicit cavendum esse ne excidatur, atq; adeo, ne excidatur ipsa fide. Porro ex eo quod dehortatur, liquet utiqs, posseid usu venire, ut stabilitate fidei, acq; ipsa adeo fide quispiam excidar. Contraidem Apostolus in eadem epist. etiam ad contrarium nos hortatur. Σπεδάσωπ, inquit, βεβάιων บันดัง สทุ่ง หลัทธาง หญ่ อหลอ ๆทั้ง พอเลเลอยุ. สถับสน วณิยุ พอเริงสอร แท้ Advonte more. Studete vestram vocationem & electionem firmam facere. Hoc enim fi feceritis, nunquam impingetis. Huc etiam pertinet quod II. Joh. v. 8. legitur: Respicite vosipsos, iva un amixer a esparaμεθα, απλα μιθον πλήρη απλάβωμεν ne perdamus qua operati sumus, sed mercedemplenam accipiamus. Plenaista merces sine dubio ipsavita æterna est. Eadem quoq; hæcest illud quod Apostolus dicie se atq; alios operatos esse. Estq; talis phose qualis illa Phil. II: Cum timore & tremore την σωτηρίαν ύμων κατιρράζε De Salutem pestram. Sed jubetur caveri, ne perdamus sive amittamus quod operati lumus, hoc est, ne spe vitææternæ, quæjam satis certa tenere



nos potest, rursus excidamus. Porrò huc pertinet quod I. Cor. X. v 12. legitur: Quisibi videtur stare, Baenerw pen neon videat ne cadat. Præmiserat Apostolus, quæ de peccatis Israelitarum memoriæ prodita sunt, ca scripta esse περος νεθεσίων ημών ad exhortationem nostram; ne scil. consimilibus peccatis nos obstringamus. Deinde addir: Quividetur stare, videat ne cadat (sie ut Israelitæ.) Illud cadere sive de defectu sidei. sive pietatis morum intelligatur, perinde est. Nam si pietas morum. desinat, necesse est ipsam quoque sidem desinere. Qui enim credere quispiam possir, se propitium Deum habere, quem exosis ipsi operibus offendere non desinat? Quamobremipsa quoque illa merito huc trahimus, quibus à malis operibus nos dehortantur Scriptores sacri. Quale etiam est illud Rom. VI. 12.13: Ne regnet peccatum in mortali vestro corpore, ut obtemperetis ei in cupiditatibus ejus. Neg, sistite membravestra armainjustitia peccato, sed sistite vos Deout ex mortus vivos, & membra. justitia Deo. Talia sunt & illa I. Cor. X. Ne sitis idololatra, v. 7.ne scortemur, v.8. ne murmurate, v.10. Scripta sunt hæc omnia ad renatos ac sideles. Et apparet igitur, posse fieri ut in renatis quoque peccatum incipiat regnare, ut renati scortentur, murmurent, idololatræsint. Cum vero hoc faciunt, tum in side & pietate non amplius perseverant, sed tum circa pietatem, tum quoq; circa ipsam sidem naufragium faciunt. Sed videamus plura id genus. Ep. ad Hebr. c. III. v. 12: Videte fratres, ne sit in ullo vestrum cor malum, incredulum, desciscendo à DEO vivo. Potestigitur in fratribus quoque, hoc est, in renatis esse cor malum & incredulum, adeo ut à DE O vivo desciscant. Ep. I. ad Thess. c. V. v. 9. π πνευμα μη σ βέννυτε spiritum ne extinguite. Ergo & hoc fieri porest. Epist. II. Cor. VI. I: Banansulu un eignerde The Xaere & des degadu vuas, Rogamus ne gratiam Dei frustra acceperitus. Stultum. sanè esset, rogare, ne gratiam Dei frustra accipiamus, si ea frustra. accipi non posset? Quid verò illud, gratiam DEI frustra accipere? Significat, credo, nihilaliud quam in fide & pietate, in qua pergere possis, non tamen pergere. Sed non tantum illud quo præscribitur quid non facere, sed & illud quo præscribitur, quid facere debeant renati, nostram veritatem sirmare potest. Exempli gratià, quod Apocal. cap. II. vers. II. Tene quod habes, ut nemo rapiat coronamtuam. Item I. Tim. I. 19: Exwy mistv noy apalim suveidnow habens (ut habeas) fidem & bonam conscientiam. Item Coloss. III. v. 5. Morti-



Mortificate membra vestra terrestrià, scortationem, impuritatem, mollitiem. &c. Nimirum quod hortantur Viri sancti, utistac siant, ex eo
intelligi datur, posse eadem etiam non sieri, posse omitti. Ceterum,
quod ex exhortationibus istis nunc nos colligimus, idem illud collegit
quoque ex issdem S. Augustinus. Hincin lib. de gr. & l. arb. ita scribit: Ipsa divina pracepta homini non prodessent, nisi haberet liberum voluntatis arbitrium. Et paucis intersectis: Quid illud quòd tam multis lo
cis omnia mandata sua custodiri & sieri jubet Deus? Quomodo jubet, si non
est liberum arbitrium? Et irerum paulo post: Nempe ubi dicitur, Noli
hoc, & noli illud, & ubi ad aliquid faciendum, vel non faciendum in divio
nis monitis opus voluntatis exigitur, satis liberum demonstratur arbitrium.
Nemo ergo Deum causetur in corde suo, sed sibi imputet quing, cum peccat. Neg, cum aliquid secundum Deum operatur, alienet hoc à propriavo.
luntate.s.

XXXI. Sed plures adhuc cuneos producamus argumentorum, quibus probemus illud, posse fieri ut qui vere fideles sint ac pii, quos DEUS in fide conservare cupiat, non tamen in illà perseverent. Et quidem illud etiam confideremus, quod S. Paulus affertionibus suis toties conditionem ipfius fidei subnectit. In ep. ad Coloss. c. I.v. 22, hæc sunt: Cum effetis quondam abalienati, nunc (sane vos) reconciliavit, ut sistat vos Sanctos & inculpatos & irreprehensos in conspectu suo, eige Origiévete th πίσα τε θεμελιωμένοι και εδραιοι si manseritis in side fundati & stabiles. Ex his apparer, Christum nos reconciliasse, hoc est, justificasse & peccata nobis remissife, eum quidem in finem, ut nos sistat sanctos & inculpatos. ein Inuevous in nise si modo nos permanserimus in side. Christi quidem intentio optima est, cum nos sibi reconciliat & peccata nobis remittit; nim.ut deinceps fancti & inculpati simus, hoc est, à peccatis nos abstineamus, & contrabene agamus. Sed fieri porest ut quidam μη θπιμένωσι τη πίσει in fide non maneant: in fide verà, inquam, quæ প্র माँड प्रवंशति रंग्ह्यूलाम्य per charitatem operatur, ut S. Paulus cam vocat, quæ que pietatem semper comitem habet. Aliud exemplum conditionis quam dixi, legitur I. Tim, II. 15: Salvabitur autem mulier in liberorum procreatione (in isto etiam liberorum procreandorum statu Salvari potest) έων μένωση οι πίτα και αράπη και άριασμώ μξ σω Φεσουνης, simanserint (fæminæ) in fide & charitate & sanctitate cun obrietate. Quod dicit, salvatum irisive salvari posse fæminas, si modo man-

do manserint in fide&c.ex eo facile intelligitur, si in fide non manserint eas nec salvatum iri: & porro quoque illud, posse sieri, ut exdem in si-, de non maneant. Pari ratione Rom XI. ubi de incredulis Judæis agit, exhortatur &illos qui ex gentibus jam conversi& sideles erant, ut confiderent benignitatem Dei in se, quod sanctæ radici insertæ essent per sidem. Sed addit quoque v. 22. Eas dapeing The xeisoty T si modò ipse (tufidelis sive converse ex gentibus) permanseris in benignitate, hocest, in fide quam divina benignitate accepisti. Quam interpretationem rectam esse, ostendit illud quod de Judzis incredulis moz additum, posse illos rursus inseri, unde excisi sint, radici, sai un oma μένωσι τη απείαsi non permanserint in insidelitate. Proposuerat A. postolus considerandum tum Lengothice benignitatem erga sideles ethnicos, tum Doromias excisionem Judzorum incredulorum. Deinde addit, si sideles ethnici non permanserint in benignitate, eos rursus excisum iri : Judæos autem, si non permanserint in in credulitate, rursus insertumiri. Verba sic habent: धम के मुद्रम कर धमरुमार्क alioqui (nisi in benignitate, hoc est, in side, permanseris ) & tu (sidelis ex ethnicis) excideris. Sed & v. 20. dicit, Judæos per incredulitatem suam defra-Stos esse: fideles ex gentibus autem stare per fidem. Fideles autem hortatur etiam, ne efferantur, sed metuant, & videant, ne &ipsis non. parcatur. Hic igitur non unum modo nostræ veritatis documentum apparet. Nimirum quod istam conditionem addit Apostolus, si manse. rit in benignitate, in fide, ex eo intelligilicet, posseid fieri, ut qui in fide sit, & persidem ster, in hac non maneat sive perseveret, sed eadem rur-Nisienim hoc fieri posset, ineptum foret, istam condisus excidat. tionem ponere. Deinde quod dicit, sifideles in benignitate atque in fide non manserint, futurum ut excidantur, ex eo liquet, fideles quoq; quamvis non quà tales, excidi posse Denique idem illud etiam ex eo patet, quod hortatur, ne animis efferantur, sed metuant, ac videant, ne & ipsis non parcatur. Sunt profecto hæc omnia adeo manifesta, ut mirum sit, inveniri quosdam, qui tam manifestæ veritati non cedant, sed refragari adhuc sustineant.

XXXII. Tantundem porro & illud valet, quod non tantum fidei, sed & pietatis & bonorum operum conditio promissionibus vitæ æternæ quæ sidelibus sactæ sunt, annexa reperitur? quod-

que



que, si secus quis agat, æterna damnatio denunciatur. Exemplum est Roman. cap. VIII. v. 13: Si secundum carnem vixeritis, moriemini : sed si spiritu actiones corporis mortificetis, vivetis. Quibus ista scribebat Apostolus, hos ade A Ore fratres vocaverat v. 13. Et fuerunt igitur sine dubio sideles. Quod autem sidelibus istis scribit, fisecundum carnem vixerint, eos morituros esse, ex eo liquet, potuisse id utiq, sieri, ut sideles isti secundum carnem, hoc est, impiè viverent, atq; ita morerentur ac perirent. Pari ratione, quod mox addit, si spiritu actiones corporis mortificaverint, hoc est, sinovis viribus à Spiritu S. suppeditatis à malis operibus abstinuerint, victuroseosesse & salvatum iri, id quoq; ostendit, sideles istos posse id quoq; intermittere, hocest, possenon mortificare actiones corporis, atq; ita nec salvari. Huc etiam pertinet quod I. Cor. III. 16.17. legitur: Annon scitis vos templum DEI esse, & Spiritum DEI invebis habitare? Si quis templum DEI perdit, perdet eum DEUS. Ex his quoq; manifeste apparet, posse sieriut qui templum Dei jam sit, & in quo Spiritus Dei habitet, is templum Dei, hocest, seipsum corrumpat, sua impietate puta; atq; ut ipsum quoq; Deus perdat, hoc est, damnet, & ad infernum derrudat. Quod vero isti sideli qui actiones corporis non amplius mortificat, & templum Dei perdit, pereundum. est, id non est mirum. Nam nec fidem ampius habet talis homo, sed eam prorsus perdidit. Idem quoq; manifestum sit ex eo, quod utrag; contradictionis pars ponitur ab Apostolo, Si secundum carnem vixeritis, Si actiones corporis mortificaveritis. Nimirum quia utrumq; ponitur, utrumq; etiam à fidelibus fieri posse intelligendum est. Sic plane & alibi utraq; pars contradictionis visitur. In cap. I. Es. v. 19. 20. hæc funt: Si volueritis & audieritis me, bona terra comedetis. Quod finolueritis & me ad iracundiam provocaveritis, gladius devorabit vos. Hie temporalis modò pœna denunciatur. Illud autem prorsus liquet, potuisse Judæos & velle & non velle, Deum audire & non audire. Quod & antiquissimi Ecclesia Doctores exillis collegerunt. S. Cyprianus lib. III. ad Quirinum, cum probare vellet, credendi vel non eredendi libertatem in arbitrio positam esse, probandi causa produxie. ipsa illa S. Esaiæ verba. Neq; aliud ex illis colligere potuerunt S.Basilius & S. Hieronymus, ut ex ipsorum Commentariis in Esaiam videre, licet.

XXXIII.





XXXIII. Possunt adhuc multa addi, quibus illa quam dixi conditio est expressa: sed nos adhuc pauca modo producemus. Ez. XVIII. 24: Cum aversus fuerit justus à justitia sua, & fecerit iniquitatemas omnia juste facta ejus non commemorabuntur : propter pravaricationem ipsius qua pravaricatur, & propter peccatum ipsius quo peccat, propter hae morietur. Hie manifeste dicitur, quod, si justus avertatur à justitia sua, futurum sit, ut omnis ejus pietatis nulla amplius ratio habeatur; adeo quidem ut propter peccata ejus moriendum ipsi, hoc est, pereundum sit. Ex quo annon satis manifestum est, posse justum à justiria sua deficere atq; etiam æternum perire? Eum vero qui par justus hie appellatur, non essealium quam qui veram sidem ac pietatem habet, nemo temere dubitaverit aut inficias iverit. Nimirum. quam frequens est in N. T. vox mois de eo qui veram sidem ac pietatem habeat usurpata, tam frequensin V. T. est vox pits de eodem. tali usurpata. Imo & iniplo N. T. vox dingu @ non raro sic usurpatur, ut omnem pietatem &ipsam quoq; fidem comprehendat. Epistola ad Hebræos quoq; manifesta nostræ veritatis documenta suppeditat. Erprimo quidem istisverbis quæ sunt in cap. II. 3: Quomodo nos effugiemus (ενδικον μιοθαποδοσίαν) τηλικάνης αμελήσαντες owthe jas tantam negligentes salutem que primum per ipsum Dominum. prædicaricapit, & deinde innos confirmata est ab illis, qui ab ipfo Domino audiverunt. Deindeistis quæ sunt in cap. VI. v. 4: Imposibile est illos qui semelilluminati sunt, & coleste donum gustaverunt, & participes facti (unt Spiritus S. & bonum gustaverunt Dei verbum, & virtutes futuri mundi; nay apgenegovras & cadentes (sicadant, desciscant à fide) renovari ad pænitentiam. Quid quæso, his queat esse manifestius? Ipsi fideles varie hic describuntur; quod illuminati sint, donum cæleste gustaverint, &c. Et de talibus dicitur, si cadant, non posse. cos renovari ad ponitentiam. Ex quo intelligitur, posse utiq; sieri, ut tales cadant. Sed cadere tamenillud, de quo hic sermo est, non quodvis peccatum denotat, sed illud quod peccatum & blasphemiam in Spiritum sanctum ipsius Scripturæ verbis solemus dicere. Proximis autem istis ex epistolà ad Hebræos plane parallela sunt, & huc quoq; pertinent, quædam capitis X, & versiculus quidem 26: έκεσίως ο μαρτανονίων ήμων μετά το λαβαν την επίχνωσιν της ann-

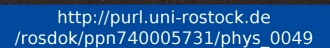
andesos, sisponte percaverimus post acceptam agnitionem veritatis, non amplius relinquitur sacrificium pro peccatu. Item v. 29: Quanto majore supplicio dignus censebitur à tor vior to des naturations, noi to वाध्य निंद रीविमामाद मारेण मंत्रमार्थ महर कि , हर के म्यावी म , मार्थ के मार्थ प्रव The xaert & evo Beloas, qui Filium DEI conculcarit, & sangvinem fæderis quo sanctificatus fuerat, profanum duxerit, & Spiritum gratiæ contumelià affecerit. Ex his apparet, posse fieri, ut qui agnitionem. veritatis jam acceperit, quiq; sangvine Christi sit sanctificatus, ultro sive sponte peccet ( cum id etiam omittere atq; in agnità veritate perseverare, & sanctus manere possit) Filium DEI conculcet, sangvinem ejus profanum ducat (ut profano utatur) & Spiritum. gratiæ contumelià afficiat. Quibus horrendis peccatis geminum est quod in prædicto cap. VI. v. 6. dicitur, cadentes & ab agnita veritate deficientes वेशवद्यापृष्टिंग हंवा काढ़ को गांवेग मह पहार माद्र के प्रवास माद्र की व्य denuo sibi crucifigere Filium DEI, & ignominia exponere. Quod quid aliud est qu'am eum quem Deus infide ac pietate perseverare cupiat, fidem & pietatem prorsissamittere? Notandum vel inprimis estillud quod dicitur sus os as apraver ultro peccare, hoc est, cum aliter facere possis, & per Dei gratiam in priore statumanere. Sed & illud probe est observandum, quod multo majore supplicio dignum scribit, qui sic ultro peccet. Nimirum quia gravius peccat is qui verita tem planissime jam agnovit, & tamen desciscit rursus, gravius etiam est plectendus. Non posset autem gravius peccasse censeri, nisi id etiam omittere, per divinam quidem gratiam, potuisset.

XXXIV. Porro nostram sententiam vel præcipue & ex eo probare licet, quod in S. Scriptura multa exempla reperimus eorum qui in side & pietate, in qua utiq; suerant, non perseverarunt. De Galatis scribit Apostolus Gal. V. 4. ees gratia excidisse. Quod quid aliud est quam divinum savorem ipsosamissse. Si vero exciderunt, siamise, runt, necesse utiq; esteosdem & habuisse. Gratiam aurem non potuerunt habere, nisi & sidem haberent, hoc est, nisi in Christum crederent. Quodigitur gratia exciderunt, ex eo intelligitur, necsidem eos habere potuisse. Nugæsunt quæ ab adversa parte hic ingeruntur. Wendelinus urget, s. Paulum scripsisse non simpliciter, sed cum conditione, siper legem velint justificari. Atqui propositionem conditionalemanishil assumare, nisi posità illa conditione. Sed ipsa illa conditio ab Apostolo



postolo etiam ponitur. Dicit enim, Galatas à Christo separatos esse, urpote qui per legem justificari velint. Verba Græca sic habent: οιτινες εν νόμω Augus De qui per legem justificamini, hoc est, justificarivultis. Deinde etiam phrasin gratia excidere solicitat, dicitas eam nonidem significare quod à fide justificante deficere; sed doctrinam gratiæ seu Evangelii repudiare. Fatemur, non prorsus idem significare To gratia excidere, & to à fide justificante deficere. Sed contendimus tamen, ista duo simul poni & tolli. Qui gratia Dei excidit, is necfidem habere porest, hoc est, non porest credere, le gratià & favore Dei adhuc uti. Si verò opinetur quispiam, insigniter idem falletur. Ceterum ista gratiæ significatio, quam nos hic se quimur, ustatissima sane est. Quam & hic obtinere, ipsum quog; verbum cummen, quod ei additum elt, argumento esse potest. Sed videamus plura exempla ejus quod fieri posse nos statuimus. Pertinethuc illud quod Apoc. II. 5. monetur Episcopus Ecclesiæ Ephefina, ut memor fit, unde exciderit, & respiscat, & priora opera faciat: quod nift faciat, fore ut candelabrum ejus loco suo moveatur. Exciderat & ille gratia. Et jubetur igitur resipiscere, & priora opera fa, cere, hoc est, tam pius & sanctus esse, quam fuerar antea. Porro 1. Tim. I. 19. scribit S. Paulus, quosdam ar woud at the agadhe over-Syon , vey wel The mist veravagnievas repulife à se bonam conscientiam, & circa fidem naufragium feciffe. Quod qui daliud est quain fis dem & bonam conscientiam amissise eos, infide eos non mansisse. non perseverasse? Quia verò à se repulerunt & abjecerunt, & quia naufragium fecerunt, oportet utiq; ipsam fidem & bonam conscientiam eos quondam habuisse, hoc est, sideles & pios fuisse. Nam quod quis nunquam habuit, idnec dici potest repellere & abjicere: ejus non dici potelt naufragium facere. Hoc igitur etst fam est manifestum, tamen pars adversa adhuc tergiversatur. Wendelinus dicit, Apostolum non defide justificante, sed de affensu modo & professione doctrine Evangelice loqui. Nunquam magis temere scripsit Auctor iste quam cum ista scripsit. Annon satis perspicuum fecit Apostolus, quid sibivellet, cum seripsit, circa eam sidem naufragium fecisse quosdam, quam Timotheum juber habere? Habens, inquit, fidem & bonam conscientiam, quam quidam repellentes circasidem naufragium secerunt. An putandum est, Apostolum tantum illud velle, ut habeatur assensus; non vero,





verò, ut & fiducia habeatur. Cogitemus autem quam concinnè verba fint posita. Scribit quos dam repulisse bonam conscientiam, hoc est, pessime vixisse, ut bonam conscientiam habere nequirent, atque ita circa ipsam quo que sidem naufragium secisse. Nimirum qui bonam conscientiam non habet, quem suum ipsius cor condemnat, ut est I. Joh. III. (quòd puta impiè vivat) is nec sidem habere potest. Ceteru, quod S. Timotheum hortatur S. Paulus, ut retineat sidem, ex eo quo que intelligitur, posse sieri, ut sides quam quis habeat, non retineatur, sed verò amittatur. Est que proximis istis planè geminum quod Hebr. X.35. legitur: μη κατοβάλητε την παρρησίων ημών ne abjiciatu siduciam vestram.

XXXV. Sednecillud est omittendum, quod in prædicta epist. ad Tim. c. I. v. legitur: ων (καθαρώς καρδίας, καν συναδήσεως αραθής και πίσεως ανυποκείτε) ασοχήσωντες έξετεμπησαν έις ματαιολογίαν à quibus (puro corde, bonà conscientià, & fide non simulata) nonnulli ut à scopo aberrantes diverterunt ad vaniloquentiam. Quod hic à puro corde, bonà consc. & fide sincera aberrasse atque ad vanilo quentiam aversi. esse aliqui dicuntur, exeo intelligitur, habuisse eos aliquando cor purum, bonam conscientiam ac fidem sinceram; deinde vero eadem amisiffe. Est in eadem ep. & tertium quod huc pertinet, & quidem cap. V. v. 12; quod puta juniores quædam viduæ dicuntur lascivisse contra Christum, & The newty mew in gernuevay primam fidem abjecisse, re. pudiasse. Est & quartum, & quidem in cap. VI. v. 10; quod puta quidam avaritiam appetentes απεπλανήθησαν δοπό της πίσεως à fide aberrarunt. Est deniq; & quintum in ejusd.c. v.24. quod puta quida we την πίσιν ήσοχησοιν circa fidem aberrarum. Observavimus jam multas phrases sacras, quibus ad exponendam eam veritarem quam nunc nos propugnamus, usus est S. Apostolus; nimirum ali mu man एक्एकपूर्वण, रमेंड मांडरकड़ में किंदों रमेंप मांडाम वेड्ठ्यूलम, रमेंड मांडरकड़ डेज्रा-क्रा वर्षे के प्रकार के प्रकार के प्रमान कार Quæ omnes nihil aliud fignificant quam quod Paulus alibi dicit, दंग माइस है प्रदेशसा, रहे माइस दहार Tripiever in side non manere: quas phrases itidem observavimus suprà. Sed sunt etiam multæ aliæ proces quibus idem illud quod superioribus illis, est expressum. Apud Esa. cap. I. v. z. 4. queritur DEUS

his

his verbis: Filios educavi: ipsi autem desicientes rebellaverunt in me. Dereliquerum Jehovam, irritaverunt Sanctum Israelus, abalienantes sese averterum retrorsum. Item Jer. II. 13: Duo mala secit populus meus: me dereliquerunt, & c. Et v. 27: Obverterum mihi cervicem, non saciem. Sic & Ex. XXXIII. 8: Recesserunt ab eâvia quam pracepiillus. Quibus omnibus quid aliud dicitur quam desiisse quosdam pristinam sidem ac pietaten.

XXXVI. Licet porrò ipsos quòq; Viros nominare, qui cum in fide ef. fent non manserunt in ea, sed vel ad tempus fuerunt extra camvel cum semel excidissent, nunquam ad cam redierunt: Aaronem pura, Saulum, Davidem, Salomonem, Judam, Thomam, Petrum, Simonem Magum, Hymenæum & Alexandrum. Sed adversarii horum partim fidem justificantem nunquam habuisse contendunt, partim ab eadem non defecisse. Qua de re Wendelinus lib. I. cap. XXXIV. ira: Etiamsi gravisima fuerint peccata Davidis, Salomonis & Petri: tamen propterea fidem penitus non amiserunt, sed ad tempus veluti ignem cineribus obruerunt. Cur autem fidem ipsos penitus non amissse credamus, interalias hæ sunt rationes. 1. quia non peccarunt pleno voluntatis confensu, sed ex carnis imbecillitate. 2. Quia seriam egerunt panitentiam; que indicium & fructus est fidei. Mira locutio est quod dicit quosdam fidem velutiignem eineribus obruisse. Quid illud est obruere sidem? An idem est quod facere ut fides non appareat, quemadmodum ignis non apparet, cum est cineribus obrutus. Sed fides, utpote actio interna, videri prorsus nequir. Quamobrem nec occultari sive obrui potest dici. Sed rem ipsam videamus. Dicit ille, Davidem, Petrum. & alios quosdam non penitus amissise fidem. Ergone partem. modo amiserunt? Sed nos contendimus, amissise eos peni-Quid, quæso, est fides? Nihil aliud, credo, quam ipsum to credere, te propter Christum propitium Deum habere. Ergone David, Petrus & alii credere potuerunt, se propitium Deum habere, cum gravissima peccata in se admitterent? Scimus ex sacris literis, Deum odisse omnem improbitatem: adulteros & homicidas non posse intrare in regnum colorum : qui Christum abneget , hunc vicissim abnegatum, hoc est, damnatum iri: qui in carne vivant, hos Deo placere non posse. Ergo necesse est, cum sancti Viri in istac pec-

sata funt prolapfi, excidisse cos gratia Dei, non habuisse cos propitium Deum, nec potuisse cos recte credere, se propitium Deum habere. Quod dicit, non peccasse pleno voluntatis consensu, sed ex imbecillicate, id falsum est. De adulterio Davidis nota res est, quanto molimine ad id deventum fuerit. Primo vidit fæminam. è longinquo, atque hinc impudicum amorem traxit. misit qui eam sumerent, & vel vi adducerent. jam vitiasset eam, tantum absuit, ut desineret peccatum, ut gravius & gravius peccarer, ipsum quidem fæminæ Virum è medio tollendum curando, quo amore fæminæ posser solus uti. ipsum homicidium perambages itum fuit; ita quidem, utad Ducem exercitus scriberetur, isq; juberetur fæminæ maritum in primo agmine collocare, atq; ita discrimini vitæ exponere. Et dicere adhuc sustinebit parsadversa, Davidem non pleno consensu, sed ex imbecillitate peccasse? Quis tandem cum pleno consensu putandus est peccare, siid non fecit David? Quam insulsum porro illud est quod dicir, Davidem & alios quosdam non defecisse à fide, quia pænirentiam egerunt! Imo verò quia pœnitentiam egerunt, ipsa fides antea fuit amissa; cum nimirum in seadmitterent, propter quod pœnitentiam agere oporteret. Nimirum cum peccato indulgerent, fidem habere nonpotuerunt, hocest, non potuerunt credere, se propitium Deum habere, antequam de admisso peccato serio dolerent, & dolori comitem. haberent fidem in Christum. Et, ne quis dubitet, considerentur etiam diserta Scripturæ verba, quæ sunt II. Sam. XI. 27: Et displicuit Jehovæ res illa quam fecit David. Itemq; quod, ubi Davidis vita commendatur, illæ cum Urià hujusqi uxore actiones diserte excipiuntur. Vide I. Reg. XV. 5. Sed istud exemplum Viriest, qui sideita excidit, uteam tamen recuperarit. Sunt verò etiam exempla Virorum, qui, cum verè pii & sideles essent, postea desierunt esse, nec unquam rursus inceperunt. Saulus verè renatus & fidelis initio erat. Quod tum exaliis, tum quoque ex eo sciri potest, quod Spiritus DEI dicitur in ipsum irruisle, quodque Deus dicituripsius cormutalle, I. Sam. X. 9. 10. Idem autem postea reprobus est factus, & desperabundus sibi ipse mortem conscivic. Quis item de Juda Iscariote dubitet, eum vere renatum aliquando fuisse? Diciturille una cum aliis nemgruneray as xeusor credidise in-Obri-





Christum, Joh. II. 11. & VI. 69. 70. Idem tamen gravissimo scelere se obistrinxit. Cujus quidem postea illum pœnitentia cepit, sed talis illa quæ sidem non haberet obrocomor, quæque non esser qualis debebat,

hocest, secundum Deum.

XXXVII. Sed nunc etiam prædictiones videamus, quæ de amissione fidei & pietatis in sacris reperiuntur. S. Petrus II. ep. c. II. v. t. ita haber: Erunt invobisfalsi Doctores, qui perditissimas hæreses introducent, και τον αγρεάσαντα αυσού δεασύτην αρνεμενοι επάγοντες έαυτοις παχινήν απώλειαν, cum qui ipsos mercatus est Dominum abnegantes, & fibi ipsis celerem perniciem attrahentes. Item S. Paulus in Act. c. XX.30. prædicens inducitur his verbis: Scio ex vobis exorituros, qui loquantur perversa, ut discipulos post setrahant. Ipse vero I. Tim. IV. I. sie scripsit; spiritus diserte dicit, on er veregis naiegis dongho ortal tives forigeus. fore ut in postremis temporibus quidam de sciscant à fide, attendentes spiritibis seductoribus. Illud Dorosnivay of misewsquid aliud est qu'am fidem. non retinere, , in fide non perseverare? Quia autem futurum dicir, ut quidam desciscant, facile intelligitur, posse id utique fieri. Sed in talibus pars adversaintelligit non talem fidem quæ Spiritus S. in nobis motus sit, quaque justificemur; sed vel assensum, vel doctrinam Evangelii. Neq; sane nos negabimus, vocem misis quandoque ipsam do-Arinam fidei significare. Hujus enim exempla reperiuntur Actor. VI.17. Rom. I. & 5. & alibi. Sed si maxime & hic illud significet, non minus tamen efficiemus nos quod volumus. Nimirum qui à doctrina desciscunt, cos oportet doctrinam istam tenuisse, & doctrinæ illi convenienter se gestisse. Nissenim hoc fuisset, non possent dici à doctrina descivisse. Huc etiam referamus illud quod S. Paulus scribit. se metuere ne à fide desciscant nonnulli. Verba ejus sunt II. Cor. XI.2. Apravivos, quos uni virginem puram sistam, nempe Christo. Sed metuo ne quo modo, sicut serpens ille Evam seduxit calliditate sua, ita corrumpantur cogitationes vestra abista simplicitate qua est in Christo. Illud corrumpi cogitationes quorundam a simplicitate quæ est in Christo, innuit utiq;, eorundé cogitationes ante corruptionem istam fuisse alias, & tales quidem quæ cum simplicitate quæ est in Christo, congruerent, hoc est, cum ipsa fide. Ceterum nec illud est omittendum, sed vel in prima acie ponendum fuisset, quod ipse Salvator pronunciavit, ita fieri solere, ut quidam ad tempus modo credant, postea vero desinant. Ver-

Verba funt Luc. VIII, 13: Qui super petra, sunt illi qui cum audiunt; cum gaudio suscipiunt verbum. Illi autem radicem non habent co nços xai. ρον πις εύκοι και ό καιρώ παιρασμέ α Φίςανται qui ad tempus credunt, & tempore tentationis recedunt. Hic manifeste dicitur, quosdam ad tempus modò credere, postea verò abscedere. Sed illud credere non intelligit pars adversa de tali fide quæ juttificet & salvet, de fiducia. quæ meritum Christiamplectatur; sed de affensu tantum generali, ut loquuntur, seu professione sidei externa. Vide Wendelinum lib. I. cap. XXIV. Quidest professio fidei externa? An idem quod dicere, te fidem habere, cum tamen non habeas? Ergo à Pique Dzy abscedere ab ista protessione, nihil amplius erit quam non amplius dicere, te sidem. habere, cum eam non habeas. Hæccine igitur tanti momenti res est, ut Salvator eam proponere voluerit considerandam; quosdam, cum antea professi essent, se fidem habere, cum tamen non haberent, ab ista professione desistere, hoc est, desinere eos falsum dicere & mentiri? Ineptus sit qui hoc credat. Sed, quid assensus site generalis sibi velit, id quoque excutiamus, Qui affentitur, is aliquid verum esse credit utiq; Quid autem assensu isto generali dicemus credi? An universales istas propositiones, Quic.crediderit & baptizatus fuerit, salvabitur. Qui in. Filium credit, non judicatur. Si quis igitur has modo propositiones credat veras esse, non temere usu venerit, ut non & ipse credere cupiat in Christum, & salutem expetat. Sed in verbis Christivel præcipue & illud est observandum, quod eosdem quos abscedere & deficere dicit, xaegis cum gaudio dicit verbum suscepisse. Quod quid aliud est quam veram fiduciam in Christum ipsos cepisse ex verbo? Qui cum gaudio suscipit aliquid, is utique illud cupit & expetit. Et qui verbum Dei cum gaudio excipit, is verbo utique gaudet; & magis ipso illo quod verbo significatur, hoc est, remissione peccatorum, reconciliatione cum Deo, ipsiusque vitæ æternæhereditate. Hoc autem à vera side & fiducià qua homo justificatur, nihil quicquam discrepat.

XXXVIII. Atq; ita satis & abunde apparuit, quomodo duplicem istam veritatem quam initio harum chartarum proposuimus, ex sacris literis demonstrare liceat. Non autem putandum est, veritatem illam nostris demum temporibus in sacris literis animadversam arque observatam. esse. Quin imo, nisi jam olim, atque inde ab initio Ecclesia semper ita

habitum



habitum ac creditum fuislet, nos temeritatis cujusdam atque insolentie possemus postulari; quod videlicet post tot seculorum decursum in sacris literis quippiam ad sidem & ad mores pertinens nos observasse putaremus, quod ante hæc tempora observatum non esset. profecto minime fic animati fumus, ut ullam doctrinam fidei quæ nova sit, & nuper demum exorta, veram putemus. Et jam suprà fassi sumus cum B. Chemnitio, nos ab illu diffentire qui fingunt opiniones qua nulla habent testimonia ullius temporis in Ecclesià: contrà verò cum eodem sic sentire, nullum dogma in Ecclesia novum & cum tota antiquitate pugnans recipiendum esse. Ne autem nostram doctrinam novam & nuper demum ex sacris literis erutam putare quisquam possit, age testimonia & consensum producamus præstantissimorum Ecclesiæ Doctorum, qui proximis post scriptas sacras literas seculis floruerunt, suamque fidem. etiam in literas retulerunt. Quorum antiquissimus est Clemens Romanus, qui ipfis Apostolis oux covo fuir, cujusque epistola ad Corinthios, cum diulatuisset, ac prorsus periisse credita esset, ex tenebris eruta & in lucem edita est à Cl. Viro, Patritio Junio. Hujus epistolæ p. 10. legimus hæc: Sanguinem Christi intentu oculis intueamur, & quam pretiosus Deo sit ejus sanguis, consideremus, qui propter nostram salutem effusus ποινίι τω 19σμω μετανοίας χαριν υπή νεγ κε toti mundo panitentia gratiam obtulit. Dicit Clemens, Deum toti mundo pænirentiæ gratiam obtulisse. Non autem totum mundum, sed aliquos modo penitentiam agere, idem Clemens non potuit nescire. igitur toți mundo pœnitentiæ gratia offertur, pauci autem pœnitentiam agunt, ex eo intelligidatur, cupere quidem Deum ut omnes pænirentiam agant, atq; ut agere possint, paratum quoq; esse efficere: quod autem maxima pars pænitentiam non agit, id propria ipsorum. culpa fieri. Quod vero idem ille Clemens etiam hoc statuerit, eum qui in verà fide jam sir, posse ab eà desicere, nec in ea perseverare, id tum ex aliis tum ex his ipfius verbis intelligi potest, quæ p. 45. leguntur: πίμεις δυ αγωνισώμεθα ευρεθηναι ου τω αξιθμώ των υπριενόνων autiv Nos igitur contendamus ut in numero eorum qui ip sum expectant, reperiamur, ut promisorum donorum participes fiamus. Quomodo autem hoc fiet, dilecti, ear senerquern n n diavoia nuar meseus (io. 216 meseus) we's tiv beor sifide in Deum cogitationes nostra stabilita fuerint : si grata



pertinent, fecerimus. Hortatur ille Corinthios, ut contendant esse inter illos qui Deum expectant. Ex quo intelligitur, posse etiam illos id omittere. Si verò omittant, sides ac pietas illico evanescit. Deinde conditionem ponit hoc modo, si cogitationes nostra fide stabilita fuerint. Qua conditio itidem satis indicat, posse fieri ut sideles conditionem non impleant, aut implere non pergant. Pagina 30. in eandem sententiam hac leguntur: Νκαιου εν εκί μη λειπτακίων ημάς από το θελήμα ος αυθέ, αφναμε εξι μτεί obtemperemus, neg, ordinem voluntatis ejus tanqua transsuga deseramus. Elegans voxest το λειπτακίων ordinem deserere: estos à militia huc traducta. Significat autem illa, posse idsieri, ut qui ordinem rite servarit, postea eum deserat, at est à side desiciat.

XXXIX. Veniamus ad alios. Clementis ætati suppar fuit S. Igna-Ejus aliquot epistolæ hodieg; extant. Et, cum antehac non nihinterpolatas legere liceret, fecit non ita pridem Vir Cl. Is. Vossius, ut nunc etiam genuinas possimus legere, In interpolatà ad Magnesios sunt sane egregia quæ huc pertinent: quibus & alii sunt usi. Sed nos illa non afferemus, quodin fincera ad Magnefios non reperiantur. Adducemus modo unum locum ex genuina ad S. Polycarpum: Agéonere ο πραπευεθε, αφ' ε και πι οψωνία κομίζεθε, μήπε ύμων δεσέρτως ευρεθή. Placete illi cui militatis: à que & stipendia fertis, nequis deser-Baptisma | vestrum maneat ut scutum : tor sive transfuga inveniatur. fides ut galea : charitas ut lancea : patientia ut omnis armatura. Hortatur ille, ut ita militetur, nequis desertor fiat ex illis quibus pus præerat. Ergo intelligi datur, possessieri ut ordinem quispiam deserat. Utitur vero ipso Latino vocabulo in sermone Graco. Nimirum per Romanorum imperium ac dominationem istis temporibus factum fuerat, ut multa vocabula Latina in Græcum sermonem irrepsissent. Cujus rei & in sacris literis exempla habemus non pauca. Etiam Ignatius noster in eadem illa ep. ad Polycarpum sichabet: 700 demonte ύμων τὰ έρρα ύμων, ίνα τὰ άκκεπα ύμων άξια κομίζηδε. Deposita vestra, sunt opera, ut accepta vestra digna feratu. Porrò S. Polycarpi, ad quem S. Ignatius scripsit, extat epiltola ad Philadelphenses: quam & Vir Cl. Jacobus Ufferius una cum Ignatii epistolis edidit. In hac

In hacigitur itidem talia sunt quæ S. Polycarpum nobis ὁμόψη Φον ostendant: Et nos resuscitabit (Deus ad vitam) ἐὰν ποιῶρθο αυτό το θέλημα si fecerimus voluntatem ejus, & ambulaverimus in mandatu ipsius, & dilexerimus quæ ipse dilexit, abstinentes ab omni injuria &c. Sic & paulo post: ὥέὰν ευαριτήσωμεν ἐν τῷ νῦν ἀιῶνι, ἀποληψόμεθα τὰ μέλλοντα, cui si complacuerimus in hoc mundo, accipiemus ea quæ futura sunt. Quò dille conditiones ponit, si vitam æternam velimus consequi, ex eo intelligitur, si illas conditiones non impleamus, non consecuturos nos vitam æternam: & illuditem, posse fieriut non im-

pleamus, atq; itaipsa æterna vita excidamus.

XL. Antiquissimos illos, quos veritatis testes nunc fecimus, sequitur Justinus, primo Philosophus, deinde & Christianus, atq; etiam martyrio coronatus. Hie in Apologia ad Antoninum sic habet: Ει ειμαςται, πινδε πια άραθον είναι, κ πίνδε Φαύλον, ουθ' έπος amdentis, soe exer & mentle . Si fatale sit, hunc quidem bonum, illum verd malum effe: neg, ille fuerit probandus, neg, hic reprehendendus. Ac, nisi arbitrio libero & ad turpia fugienda, & ad honesta eligenda faculratem habeat mortalium genus, non fuerit in causa sive culpa qualium cung demum sactorum. Deinde etiam demonstrationem suz sententiz subjicit, his quidem verbis: Hominem eundem ad contraria subinde transire videmus. Quod fi fato deftinatum eft eum vel malum vel bonum effe, non unquam contrariorum capax effet , nec toties mutaretur. Sed neg, alii quidem essent boni, alii autem mali. Et fatum ita malorum causam esse, atq, sibi ipsi contraria facere statueremus, &c. Subjicit quoq; deinde ipsius Scripturæ vestra. Sed & in Apologia ad Senatum scribit, reprobari à Christianis Stoicorum dogma, quo omnia dicantur fato fieri: & eodem quoq; utitur argumento, quo usus est in Apol. ad Antoninum; quod nim. nihil esset laude dignu, nisi in homine esset liberu arbitrium. Causam verò quæ facit, ut homines sint boni, non mox quidem addidit ille, divinam gratiam puta: nobistamen nunc sufficit, quod non. statuit, qui boni sunt, eos fato quodam & necessario bonos esse, nec omnino posse aliter sieri; sed esse illud inter contingentia numerandum.

XLI. Nec alia mens fuit S. Irenzi, cujus in lib. IV. adv. hær c. LXXI, verba, sed ex Græco versa, ita habent: Aliud autem quod ait, quotiens



Ouotiens volui congregare filios tuos, & noluifti, veterem legem libertatis hominis manifestavit, quia liberum eum Deus fecit ab initio, habentem suam potest atem; ficut & suam animam, ad utendum sententia Dei voluntarie & Vis enim à Deo non fit, sed bona sententia adest ei semper. Et propter hoc consilium quidem bonum dat omnibu. tem in homine potestatem electionis, quemadmodum & in Angelis. Item cap. LXXII: Si naturaliter (Quoes) quidam boni, quidam verd male facti fuissent, neg, laudabiles esent, quia boni sunt: tales enim facti fuerant. Sed neg, illi vituperabiles : & ipsi enim tales fuerant instituti. Sed quoniam omnes sunt ejusdem natura & potentes retinere & operari bonum, & potentes rurlus amittere id & non facere, juste etiam apud homines sensatos, quanto magis apud Deum, alii quidem laudantur, & dignum percipiunt testimonium electionis bonæ & perseverantiæ: aliiverd accusantur & dignum percipiunt damnum, eò quòd justum & bonum reprobaverint. Et ideo propheta hortabantur homines justitiam agere, bonum quog, operari, sicut per multa oftendimus, quia in nobis (¿C' nuiv) sit hoc, & propter multamnegligentiam in oblivioner inciderimus, of consilio egeamus bono, propter quod bonus Deus præstabit bonum consilium perfectis. Cum deinde multas exhortationes sacras subjecisser, hæc addit: Et omnia talia que liberum & sue potestatu (aute 28010v) oftendunt hominem, & quia consilium instruat Deus, adhortans nos ad subjectionem sibi, avertens ab incredulitate, non tamende violentia cogens. Urgetille eadem verba Christi, quæ & nos supra urgebamus, Quoties voluivos congregare. Deinde & eodem. argumento utitur, quo usus est Justinus Martyr. Deniq; & cohorta, tiones Prophetarum urget, quod hæ inutiles & supervacuæ forent, nisi & aliterhomo agere posset, quamistis cohortationibus svadetur. Habet vero etiam idem Irenæus in cap. LXXVI. ejusdem quarti libri egregia quædam, ex quibus eandem mentem satis colligere licet. Deu misit, inquit, qui vocarent ad nuptias : qui autem non obedierunt ei, semet ipsos privaverunt regià canà. Sed ille qui non consequitur eam, sibimet sue imperfectionis est causa. Nec enim lumen deficit propter eos qui semet ipsos excacaverunt. Sed illo perseverante, quale & est, excacati per fuam culpam, in caligine constituuntur : neg, lumen ejus magna necessitate. subjiciet sibi quemquam; neg, Deus cogit eum qui nolit continere ejus artem. Qui igitur abstiterunt à paterno lumine, & transgreßi sunt legem libertaju, per suam abstiterunt culpam liberi arbitrii & sua potestatis facti. Deus autem



autem omnia prasciens utrisq, aptas praparavit babitationes. His quiclarius esse possit? Dicitille, homines semetipsos per libertatem arbitrii privare regià cœnà; sibimet suæ imperfectionis esse causam: per suam culpam in caligine constitui: lumen non subjicere sibi homines

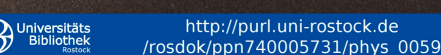
cum magna necessitate, & id genus alia...

XLII. Porro & Tertullianus manifeste scripsit in eandem sententiam. Et lib. II. quidem c. Marcionem, c. V: Liberum & sui arbitrii & sue potestatis invenio hominem à Deo institutum, nullam magis imaginem & fimilitudinem Dei in illo animadvertens, quam ejusmodi status formam. Hunc statum etiam consirmavitipsa lex tunc à Deo posita. Hac de statu hominum ante lapsum. Sequitur de statu post lapsum : sic o in posteris legibus creatoris invenias proponentis ante hominem bonum & malum, vitam & mortem: sed nec alias totum ordinem disciplinæ per præcepta dispositum avocante Deo & minante, exhortanteve, nist & ad obsequium & ad contem , stum libero & voluntario homine. Scribit hic, totum ordinem disciplinæ per præcepta esse dispositum; idque non fuisse factum, nisi ho-

mo ad obsequium & ad contemptum liber esset.

XLIII. Hunc verò Magistrum secutus Cyprianus lib III. ad Quir. test. 12. ita habet: Credendivel non credendi libertatem in arbitrio positamin Deuteronomio: Ecce dedi ante faciem tuam vitam & morten, bonum & malum: elige vitam tibi ut vivas. Item apud Esaiam: Et sivolueritis & audieritis me, bona terra edeis. Si autem nolueritis, & non audieritume, gladius vos consumet. Irem epistolà LV. ex collocatione Pamelii, quæ ad Cornelium est scripta, hæchabet: Nec præpositum fervum. (qualis erat Cornelius) deseri à quibusdam miretur aliquis, quando ip (um. Dominum magnalia & mirabilia summa facientem, & virtutes DE I patris factorum suorum testimonio comprobantem, discipuli sui reliquerint. tamen ille non increpuit recedentes, aut graviter comminatus est, sed magis conversus ad Apostolos suos dixit: Nunquid & vos vultis ire: servans scil. legem, qua homo libertati sue relictus, & in arbitrio proprio constitutus, sibimet ipsevel mortem appetit, vel salutem. Dicit hic, S. Apostolos quoque fuisse libertati suæ relictos, & in arbitrio proprio constitutos: poruisse sibimet ipsosvel mortem appetere velsalutem. Et in prioribus, credendivel non credendi libertatem in arbitrio esse positam.

XLIV. Clemens quoqueAlexandrinus nonsemelscripsit in eandem fententiam. Et lib. II. sportersor quidem,nos per scripturas accepiffe,





την αίρεστε και Φυγήν δεδόδχ τοις ανθρώποις αυτοκραποικήν, datam esse hominibus tum electionem, tum sugam. Item in lib. V. esse in nobis & αυτεξέστον liberum; arbitrium: idem tamen & χάριτω ανευ της εξαιρέτε περεδος αμμανίσωδς nonsine excellentigratia subvolare & exsurgere.

XLV. Porro & Origenes libro III. wei aexwe longiusculam hac de re dissertationem instituit. Hanc vero excerpserunt & caput XX. Philocaliæ fecerunt divi Patres Basilius Magnus & Gregorius Theologus. Ipsum opus annohujus seculi XIX. edidit, & Latina versione, notisqi instruxit VirCl. Jo. Tarinus. Quædam Origenis verba sic habent: ολ δε έργον ημέτεων & βιωσαι καλώς ές, και αιτά ήμας τέδό θεός, ώς του αυτέ ον, εδε έξ έτερε τινός το Σουρινόμουν, η ώς οιονταί πνες δοτό εμαριβόης, αλλ ή ως ημέτερον έρχον μαρτυρήσει ό του-Φήτης Μιχαίας λέγων. ει αίηγγελη σοι αύθρωπε, τί καλὸν η τί κύes के ट्रेन्स के ठेंद्र जड, के क्षेत्र में के कार्सिंग महामुख मासे के क्षेत्र के कि και Μωσης. τέθεικα ως ως σωσσώπε σε την οδον της ζωής, και την όδον τε θανάτε, ελλέξασου & άραβον κάν πρεύεσου ον άντα. Nostrum porrò munus & officium esse honeste vivere: idá à nobis non quast fuum, neg, ab iis quæ extrinsecus adveniunt, vel, ut quidam putant, à fato, sed ut nostrum opus & officium, Deum postulare, testatum dabit propheta Michas, dicens, Quid tibi homo indicatum est, aut quid Dominus à te postulats annon facere judicium & diligere misericordiam. Et Moses, Posui ante conspectum tuum viam vita Eviam mortis, ut eligas bonum & incedas in eo. Ita quidem vertit Tarinus. Nos verò verba Michæ malimus sic vertere: An indicatum tibi est, homo, quid bonum sit, & quid Dominus à te postulet, nisi facere jud. & diligere misericordiam? Ut sensus sit, An dichum est quicquam esse bonum, & Dominum à te quicq. postulare, nissut facias judicium & diligas misericordiam? Vocula à interrogandi hic vim habet, ut In Hebræo autem textu nihil quidem est &in Nov. Test. non raro. quod ei respondeat: sed totatamen Prophetæ oratio Interpretibus vifa est vim interrogandi habere; credo, quod in medio ejus reperirentur voculæ > nisi,quibus Græcæath' n exacte respondent. Ceterum quid Origenes sibi velit, id satis apparet. Dicit 70 Biwow 10-

NOS

λως ένου ημέτεον έργον, bene rivere effe noftrum opus; non quod ad illud gratia Spiritus S. non requiratur, sed quod posità gratia possit tamen a nobis vel fieri vel omitti. Dicit item, non esse illud 200 equapusung à fato; quod aliter fieri prorsus nequeat, quodque con enδέχηπη άλλως έχειν, ut Philosophus loqui amat. Cum vero ad probandum illud locum Michæ, itemque locum Mossex Deuteronomio produxisset, subjicit deinde multa quoque alia. Citat quidem & illud Ef.I: Si volueritu & audieritisme, bona terra comedetu: fin intemnolueritis, & non audieritis me, gladius vos devorabit. Item illud ex Pfal. LXXX: Si populus meus audiisset me, & in vius meis ambulasset, ad nihilum hostes eorum depressissen... Deinde de suo rursus hæc subjicit: ώς όπι τῷ λαῷον ⑤ τέ ακέαν κὰι πρεύεως πῶς ὁδοῖς τέ θεδ. Nimirum penes populum erat, ut auscultaret DEO, & invin eius ambularet. Cum item verba Salvatoris quæ Matth. V. leguntur, Ego autem dico vobis, Ne resistatis malo: &, Quicunque iratus fuerit fratri suo, reus erit judicio: &, Quicunque viderit mulierem ad concupiscendum, jam adulteravit eam in corde suo; cum, inquam, & illa citasset, subdit deinde: και ειπνα άλλην δίδωσην εντολην ως εφ' ήμινον [ & Φυλάξω τὰ σεστεταγρίος, Φησί. και δίλόγως αιόχων ήμων τη κρίσα εσομένων, et ω Sa βαίνοιμου αυτά. Et cetera quaeung, dat mandata, ita dat quasi nobis ea Jervare sit integrum, nt jure rei judicio futuri simus, si ea perfringamus. Sequuntur deinde multa quoque alia in eandem sententiam.

XLVI. Quoniam S. Basilius & S. Gregorius ista Origenis excerpserunt, & Philocaliæ secerunt partem aliquam, facile intelligitur, eadem iisdem & probata suisse. Possemus autem & ex ipsorum scriptis proserre, quæ ab illis Origenis minime discrepent: sed id nunc facere supersedem, & progredimur potius ad alios S. Hilarius quoq; minime à nobis discrepat. Is n. ad verbaPs. Mandata tua elegi, sic commentatus est: Aliis gloria seculi eligentibus, aliis venerationem elementorum ac dæmonum capessentibus, aliis terrenas opes expetentbus: sanctus iste (David) mandata DEI elegit. Elegit autem non naturali necessitate, sed voluntate pietatis; quia unicuig, ad id quod vult, ita est proposita vivendi & appetendi atq, sugiendi permissa di devota su de lestio.

testio. Item ad verba Psal. II. Tunc loquetur ad eos in ira sua: Sed qui persectus ac bonus est, bonitate in nos ac beatitudine sua nonsine ratione ac modo usus est. Nam unicuig, nostrum libertatem vitue sensus, permisit, non necessitatem in alterutrum assigens, ut unumquemg, ex natura bonum malumve esse lex cogeret: sed qui nos per benevolentiam utenda beatitudinis sua creasset, prosectum nobis ad id permeritum vita innocentis honostagi constituit. Quidautem honoris ac pramii bonitatis necessitas merevetur, cum malos non esse vie quadam nobis conserta non sineret? Eccequiam liquido pro nobis Vir sanctus scripsit! unicuique appetendi & agendi permissam esse libertatem: unicuique libertatem vita sensusque esse permissam: non necessitatem in alterutrum assixam: nonsesse nobis consertam vim quandam, qua malos nos esse non sinat.

XLVII. Veniamus ad Ambrofium, & hujus quoque mentem cognoscamus. In Enarratione octonarii VIII. Psal. CXVIII. hac habet: Myflicus Sol ille justitie omnibus ortus est, omnibus venit, omnibus passus est, omnibus resurrexit. Ideo autem passus, ut tolleret peccatum mundi. Si quis autem non credit in Christum, generali boneficio ipse se fraudat, ut si quis clausis fenestris radios solis excludat, non ideo Sol non ortus est omnibus, quia calore ejus se ipse fraudavit. Ex his apparet, posse se hominem generali beneficio fraudare: posse communis gratiam lucis à se excludere. Quod quid aliud est, quam quod nos diximus, hominem. posse divinam gratia negligere ac repudiare?In libro II. de Cain & Abel, cap. III. funt quoque egregia in hanc sententiam: Ideo omnibus opem sanitatus detulit, ut quicung, perierit, mortis sue causas sibi ascribat, qui curarinoluit, cum remedium haberet que posset evadere. Christi autem manifesta in omnes prædicetur misericordia, eò quòd ii qui pereunt, sua pereant negligentia: qui autem salvantur, secundum Christi sententiam liberentur, qui omnes homines vult salvos fieri, & in agnitionem veritatis ve-Ecce, potest sieri ut homo qui remedium habeat quo curari possit, curari tamen nolit, hoc est, ut nos loquebamur, ut qui convertipossit, non tamen convertatur.

XLVIII. Porro & S. Hieronymum, ut nobis ou popo laudare licet. Scribit is lib. II. adv. Jovin. c. 2. ita: Liberi arbitrii nos condidit Deus: nec advirtutes nec ad vitia necessitate trahimur. Alioquin ubinecessitas est, nec damnatio nec corona est. Utitur ille codem argumento, quo Justi-

num





num Martyrem & Irenæum usos supra vidimus. Ethoc facitille, qui contra Pelagium tam acriter depugnavit, & quam necessaria ad conversionem sit divina gratia, egregiè demonstravit. In ipso quoq; libro quem adv. Pelagium ad Cresiphontem scripsit, hæc habet: Frustra blasphemas & ignorantium auribus ingeris, nos liberum arbitrium condemnare. Damnetur ille, qui damnat Liberum arbitrium dat liberam voluntatem: & nonstatim ex libero arbitrio homo facit, sed Domini auxilio, qui nullius ope indiget. Sunt & in Commentario in cap. I. Es. quæ huc pertinent. Nimirum adilla verba, Sivolueritis & audieritis me, sic commentatur: Liberum servat arbitrium: ut in utramg, partem non ex prajudicio Dei, sed ex meritis singulorum, vel pæna vel præmium sit. Idem ex iisdem verbis & S. Cy-

prianum collegisse, suprà vidimus.

XLIX. S. Jo. Chrysostomus quoq; candem doctrinam quam nunc nos defendimus, satis aperte in scriptis suis tradidit. Nimirum in Hom. VII. ad cap. I. Joh. sic commentatus est: Si illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum, quo pacto tot homines sine lumin e permanent? Neggenim omnes Christum cognoscunt. Quomodo ergo illuminat omnem hominem? τόρε είς άυτον ήκον. Ει δε τίνες εκόντες τές της διανοίας ο Φθαλμές μύσαντες ουν ήθελησαν παραδέξα δα τέ Φωτίς τέτε τὰς ἀκτίνας, ου παρος τὸν τε Φωτός Φύσιν ή σκότωσις ἐκάνοις: कार के स्वर्व गोप सवस्थित्रिका रहिए इंस्ट्रा के काइस्टिश्मीका इंक्सिड र्मेड da ses, si qui verd sponte sua oculos mentis claudentes, lucis radios recipere noluerunt, non ex luminis natura in tenebris manent, sed per malitiam corum qui fonte se hoc donoprivant. Annon ex his satis apparet, S. Chrysostomum sic prorsus sensisse, ut nos sentimus; posse fieri ut, quos Deus illuminatos & conversos cupiat, nontamen illuminentur ac convertantur? Sed videamus quoq;, quomodo idem S. Pater ad cap. VI. Joh. & quidem ad illa verba, Nemo venit ad me, nisi Pater traxerit eum, disseruerit. Primo dicit Manichæos istisverbis abutiad negandum liberum arbitrium. Deinde vero subjicit: Sed dicat aliquis, fiquis venit ad eum, quid opus est tractione? ¿ vey dun & n ¿ p quir αναιρεί, αλλα μάλλον εμφάινει ήμας βοηθείας δεομένες. όπ δείπροση ένθαυτι έ τον τυχόντει ερχόμενον, άλλα τον πελλής απλάυοντα Quodipsum quog non tollit libertatem arbitrii, sed potius suppaxias. ostendit

oftendit, nos divino indigere auxilio, quoniam hic oftendit, non qualemcung,

venire, sed multo auxilio fruentem.

Auctor de vocatione gentium, perdoctus sane, qui olim inter S. Ambrosii opera recensebatur, rectius verò deinde D. Prosperi videtur creditus esfe, multa quoq; habet quæ huc pertinent. Libro I. cap.I. scribit, quorundam non fanam discretionem effe, existimentium quod predicatione gratia liberum negetur arbitrium, Deinde lib. III.c. 26 scribic. gratiam se ita credere potentem esse ut nullo modo arbitretur esse violentam. Præcipue etiam hic legi merentur capitis XXVIII. nonnulla: Sicut qui crediderunt , juvantur ut in fide maneant , fic & qui nondum crediderunt, juvantur ut credant. Et quemadmodum illi in sua habent potestate. ut exeant ,ita & isti in sua habent potestate , ne veniant. Fitg, manifestum, quod diver su arg, innumeris modis omnes homines vult Deus salvos fieri: sed qui veniunt, Dei auxilio diriguntur : qui non veniunt, sua pertinacia relu-Hantur. Eccedicit iste, qui juvantur ut credant, eos habere in suà potestate ne veniant: qui non veniunt, suà pertinacià reluctari. Sed & initio ejusdem cap. idem Auctor perquam manifeste nobiscum facit. Verba fic habent: Qui ad obediendum fibi, ipsum velle fic donat, ut etiam à perseveraturis illam mutabilitatem que potest nolle, non auferat. Alioquin nemounquam fidelium recessisset afide , neminem concupiscentia vinceret, ne. minem tristitia elideret, neminem iracundia debellaret, nullius charitas re. frige sceret, nullius patientia frangeretur, & collatam sibi gratiam nemo negligeret. Inresponsionibus ad capitula Gallorum, quæ sine dubio sunt D. Prosperi, & quidem ad cap. VI. satis manifeste quoq; scriptum est in nostram sententiam. Objectio Gallorum habuit ita\_: Quodlibe. rum arbitrium in homine nibil sit, sed sive ad bonum sive ad malum prædestinatio Dei in hominibus operetur. Ad hanc autem D. Prosper sic respondet: Liberum arbitrium nibil effe , vel non effe , perperam dicitur. sed ante illuminationem fidei in tenebris illud & in umbra mortis agere, non recienegature Et paucis interjectis : Pradestinationem autem Dei, five ad bonum, five ad malum, in hominibus operari, ineptissime dicitur, ut ad nerung, homines quædam necesitas videatur impellere : cum in bonis voluntas sit intelligenda de gratià, in malis autem voluntas intelligenda sine gratià.

LI. Auctor Hypomnesticar, qui inter opera Augustini, & quidem tomo septimo recensetur, scribit & ipse in nostram sententiam. Et libro



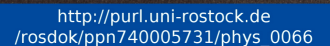
libro II. quidem hæc habet: Nec gratia sine libero arbitrio sacit hominem habere beatam vitam, nec liberum arbitrium sine gratia. Item: Liberum arbitrium quisquis negaverit, catholicus non est. Auctor responsionis ad art. sibi falso impositos, qui & ipse inter opera Augustini est. Quòd si per generalitatem vocationis & per abundantiam bonitatis Dei, etiam non perseveraturi perseveraturis admixti sunt, hi cum à pietate desciunt, non ex Dei opere, sed ex sua voluntate desciunt, nec impelluntur ut cadant, nec esiciuntur ut deserant. Casuritamen & recessuri ab eo qui falli non potest, prasciuntur. Et mox: Hæc enim ipsorum nequitia (quod cadunt & ruunt) ipsorum est consummatura (f. consummata) libertas. Hæc ad artic. XVI. Sed & ad art. XV. respondet quæ egregie hunc pertinent.

LII. Gennadius Massiliensis de dogmatibus eccl. c. XXI. de noftro dogmate hæchabet: Initium salutis nostra Deo miserante habemus: ut acquiese amus salutifera inspirationi, nostra potestatis est: ut adipiscamur and acquiescendo admonitioni cupimus, divini est muneris: ut non labamur in adepta salutis munere, solicitudinis nostra est & ignavia. Et paulo ante: Postquam seductione serpentis per Evam cecidit, natura bonum perdidit; pariter & vigorem arbitrii : nontamen electionem , ne non effet suum. quod evitaret peccatum, nec merito indulgeretur, quod non arbitrio diluisset. Manet itag, ad quærendam falutem arbitrii libertas, id eft, rationalis voluntas, sed admonente prius Deo, & invitante ad salutem, ut vel eligat, vel sequatur : vel agat occasione falutis , hoc est , inspiratione Dei. Exscripsit fere omniaista, ut & multa alia, Auctor de Spir. & an. qui in tertium tomum operum Augustini est relatus, capite XLVIII. Sed pro emendaret rescribendum ibi videtur evitaret. Quanquam & S. Bernhardus cap. LXVIII. de interiori domo', ubi eadem fere verba excerpta reperiuntur, ita habet : Ne non effet nostrum, ut emendaremus peccatum. Ceterum non ibi tantum, sed & alibi Vir religiosissimus scripsit quæ prorsus congrua sunt nostris. Nimirum inlib. de gratia & lib. arb. hæchabet: Est verd ratio data voluntati, ut instruat illam, non destruat. De-Arneret autem , si necessitatem ei ullam imponeret , quò minus pro arbitrio sese volveret; sive in malum, consentiens appetitui: sive in bonum sequens gratiam. Si, inquam, horum quodlibet prohibente ratione voluntas non poffet, voluntas jam non effet. Ubi quippe necesitas, jam non volun-Quia si ex necessitate, & absq. conjensu propria voluntaris mala bonape fiers

ve fieri possent: rationalis creatura aut misera profectò nulla ratione esse deberet, aut beata penitus esse non posset. Cui nimirum in utravis parte id deesset, quod solum in ea miseriæ sive beatitudinis capax est, id est, voluntas.

LIII. Sed quid de S. Augustino dicemus? An &ille nobiscum non discrepare putandus est? Sane Augustinus is est qui non gratiam tantum, sed & liberum arbitrium acriter defendit. Libro IV.c. Julianum, c. 8. Multo minus dicerem quod me dixisse mentiris, negari liberum arbitrium, si gratia commedetur: & negari gratiam., si liberum com-Asseruerat Julianus, homo Pelagianus, Augustimendetur arbitrium. num in aliquo libro scripsisse, negari gratiam, si lib. commendetur arbitrium : & rursus negari liberum arbitrium si, commendetur gratia. Sed hoc. Augustinus se dixisse aut scripsisse negat. Contendit autem sua verba modo sic habuisse: Ista questio ubi de arbitrio voluntatis & Dei gratia difutatur, ita est ad ducernendum difficilis, ut quando defenditur liberum arbitrium, negari Dei gratia videatur, quando autem afferitur Dei gratia, liberum arbitrium putetur auferri. Contendit item, se istis suis verbis non negasse gratiam, sed dixisse, eam negari modo videri, si liberum arbitrium defendatur: neq; negasse liberum arbitrium, sed dixisse, id negari modo videri, si defendatur gratia. Vult autem revera idem Augustinus, gratiam & liberum arbitrium posse simul consistere, & simul quoq; esse defendenda. In quam sententiam diserte quoq; scribir lib. II. de pecc. meritis & remis. c. 18: Ne sic defendamus gratiam, ut liberum arbitrium auserre videamur. Item ep. XLV. ad Valentinum: Si non est Deigratia, quomodo salvat mundum? Proinde librum vel epistolam meam secundum hanc sidem intelligite, ut neg, negetis Deigratiam, neg, liberum arbitrium sic defendatis, ut à gratia Dei separetis. Rurfusep. XLVII. ad eundem Valentinum: Fides sana & catholica neg, liberum arbitrium negat, sive in vitam malam, sive in bonam: neg, tantum ei tribuit, ut fine gratia Deivaleat aliquid. Scripsit quoq; peculiarem librum de libro arbitrio: & alium de gratia & libero arbitrio. In quorum posterioris cap. II. inter alia & hæc sunt: Ipsadivina pracepta homini non prodessent, nisi haberet liberum voluntatis arbitrium, quo ea faciens ad promissa pramia perveniret. Et paucis interjectis: Quid illud quod tam. multu locis omnia mandata sua custodiri & sieri jubes Deus? Quomodo jubet, sinon est liberum arbitrium? Existis omnibus, ut & exaliis id genus, Viridocti mentem Augustini ita capiunt, ut putent, eum nobis prorsus adstipulari. Nec sanè potest aliter, si modo vocabulis idem. defignare

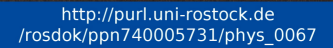




designare voluerit Augustinus, quod iisdem vocabulis designaverant antiquiores, Tertullianus, Cyprianus, Hilarius. Hi cum scripserunt hominem circa actiones suas, eriam bonas & rectas, liberum arbitrium habere, hoc sibi voluerunt, hominem non fatali quadam necessitate bene agere, sed itaut etiam possit aliter agere. Estque prois illa non. alirer accepta quam & in scholis Philosophicis usurpari solet. Apud Philosophos liberum arbitrium sive voluntatis libertas nihil aliud est quam quod illud quod velle possumus, possumus etiam non velle ac prorsus omittere. Quam quidem voluntatis libertatem in civilibus & quotidianis negotiis satis observare licet. Volumus subinde ambulare, & ambulamus quoque; ita tamen ut id quoq; possimus omittere. Sic & subinde volumus aliquid emere, & emimus quoque; ita tamen ut id quo que omittere queamus. Et talia quidem velle possumus natura. Sed naturalis ista potentia quam voluntatem dicimus, non exporrigie fe, per naturam quidem, ad quævis objecta, & ad quosvis actus. nonnulla quæ ista facultate, qua superiora illa solemus velle, haud perinde velle possumus; nisi si novæ vires nobis divinitus suppeditentur. Non enim sumus idonei per nos ipsos ad cogitandum quippiam: sed quod idonei sumus, idomne est à DEO, ut est in II. Cor. III. Ubi vero voluntati nostræ & illud accessit, ut possit res divinas & spiritales velle, jun-Aum illi itidem est liberum arbitrium, & voluntas tunc ita potest bonum velle, ut tamen etiam possitidem non velle & neglectui habere. LIV. Sed nescio, ut ad Augustinum redeam, an is quoque vocabula

LIV. Sed nescio, ut ad Augustinum redeam, an is quo que voluntatem intellexerit; non verò indisferentiam ejus quam vocant, sivoluntatem intellexerit; non verò indisferentiam ejus quam vocant, sivoluntatis significare si sepe idem significare quò daliàs vocabulo voluntatis significare solet; & liberum arbitrium ipsum modo negare, modo assiricare solet; & liberum arbitrium ejus verbis quam produximus, videre licet. Quod verò & negaverit, ejus exemplum est in Enchiridio ad Laurentium, c. X XX: Libero arbitrio utens homo & se perdidit & ipsum. Sicut enim qui se occidit, utiq, vivendo se socidit: ita cum libero peccaretur arbitrio, victore peccato, amissum est & occidit: ita cum libero peccaretur arbitrio, victore peccato, amissum est & liberum arbitrium. Item in lib. XIV. de Civ. D. c. XI: Arbitrium voluntatis tunc est verè liberum, cum vitius peccatis quon servit. Tale datum est atis tunc est verè liberum, cum vitius peccatis quon servit.





à DEO, quod amissum, nist à quo potuit dari, non potest reddi. Quandoque vero restrictione utitur. Ut in épist. CVI. ad Vitalem: Liberum arbitrium ad diligendum Deum primi peccati granditate perdidimus. Hie non simpliciter dicit, liberum arbitrium amissum esse; sed, perdidisse nos liberum arbitrium ad diligendum Deum. Sic & lib. III. c. ep. Pelag. c. VIII: Liberum arbitrium captivatum nonnisi ad peccatum valet: ad justitiam verò nist divinitus liberatum adjutum gnon valet. Item Enchiridii cap. CVI: Liberum arbitrium liberandum est à servitute, cui dominatur cummorte peccature. Ceterum in his locis, & cum liberum arbitrium prorsus amissum dicitur, & cum mansisse quidem dicitur, sed captivatum; divinitus vero liberari, refici; utrobique, inquam, ipsa vo-Iuntas videri possicintelligi. Ut ita, cum liberum arbitrium dicit captivatum esse, sed à Deoliberari, adjuvari, refici, hoc sibi velit, ipsam quidem voluntatem hominis post lapsum mansisse, sed non possetamen hominem per eam voluntatem res quoq; divinas & spiritales velle: cum verò liberum arbitrium prorsus amissum dicit, intelligat liberum arbitrium ad diligendum Deum sive voluntatem diligendi DEI. Vultinquam, dicere, mansisse quidem voluntatem, sed hanc tamen non porrigere se ad quævis objecta, & ad quosvis actus, ad res quoq; divinas & spiritales, Quod vero ipsam voluntatem in his intelligi velir Augustinus, id videtur ex eo liquere posse, quod alibi eadem de voluntate scribit. Ut in epist. CXLIV. ad Anastassum: Voluntas humana nec libera dicenda est, quamdiu est vincentibus & vincientibus cupiditatibus subdita Quod antea dicebat, liberum arbitrium captivarum esse, idemque liberari & adjuvari, id nunc dicit voluntatem vincentibus & vincientibus cupiditatibus esse subditam :ubi verò non amplius subdita sir, tunc demum liberam dici posse. Sic & in libro degr. & lib. arb. vocabulorum permutatione non semel utitur... Si igitur Augustinus perliberum arbitrium non nisi ipsam volantatem intellexerie. nondum liquere nobis possit, ipsum in fide ac bonis operibus sidelium posuisse etiam indifferentiam quandam, quique boni & pii sunt, citra fatalem necessitatem tales esse ipsum statuisse. Certè in omnibus istis locis que produximus, nondum apparuit, quod indifferentiam istam tam diserte exprimat, quam superiora Cypriaan, Hilarii, Hieronymi atque aliorum verba

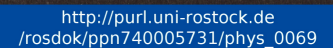
LV. Vi-



LV. Videndum autem, annon paulo disertius alicubi scripserit idem Augustinus Primo consideremus illa verba quæ sunt in lib. de sp & lit. c. XXX: Vide nunc utrum quisq credat , si noiuerit. Quod si absurdum est ( quid eft enim credere nisi consentire verum esse quod dicitur ? confensio autem utiq volentis est) prosecto fides inpotestate est. Vult autem Deus omnes homines salvos fieri & in agnitionem veritatis venire, non sic tamen, ut eis adimat liberum arbitrium, quovel bene vel male utentes justisime judicentur. Et c. XXXVI: Quando Deus agit cum anima rationali, ut ei credat , profecto & ipsum velle credere, Deus operatur in homine, & in omnibus misericordia ejus pravenit nos : consentire autem vocationi Deivel ab ea dissentire propria voluntatis. Videntur hæcsic satis manifesta esse, ut Augustinum indifferentiam & contingentiam bonarum quoq; actionum Statuisse credamus. Dicit, Deum sic velle homines salvos, ut tamen eis non adimat liberum arbitrium, sed velbene vel male eô uti permittat. Dicit item, consentire vocationi velab ea dissentire propriæ voluntetis esse. Dixerat quoq; in eodem cap. XXXIV. Deum ageres vel extrinsecus per Evangelicas exhortationes, vel intrinsecus, ubi nemo habeat in potestate quid veniat in mentem : consentire tamen vel disentire propria voluntatu effe. Quæ, nisi fallor, illud tinniunt, eum qui consentiat, ita consentire, ut tamen etiam possitnon consentire, vel quodidem est, dissentire. Sedvideamus plura. Libro III. de lib. arbitrio, c. I. ita habet: Morus quo hoc autilluc voluntas convertitur, nisi -effet voluntarius atg, in nostra potestate. neg, laudandus, cum ad superiora, neg, culpandus homo effet, cum ad inferiora detorquet quasi quendam cardinem voluntatis. Hic etiam eodem argumento utitur, quo Justinum. -Irenæum, atq; alios usos esse supra diximus; nisi motus voluntatis vo-· luntarius esset & in nostra potestate, neminem laudandum aut culpandum esse. In cap. III. ejusd. libri & hæcreperiuntur: Voluntas nostra nec voluntas effet, nisi effet in nostrà potestate. Porrò quia est in potestate, liberaest in nobu. Non est enim nobis liberum, quod in potestate non habemus. LVI. Arq; ita satis & abunde apparuit, quanto confensu ea doctri-

LVI. Arq, ita satis & abunde apparuit, quanto consensu ea doctrina quam nos nuno defendendam suscepimus, tradita sita bantiquis Ecclesia. Doctoribus. Er merito igitur fassus est Calvinus, multis seculis ita traditum & creditum esse, ut habet nostra sententia. Wendelinus autem & alii inepti prorsus sunt, quod hanc sententiam non orthodo-





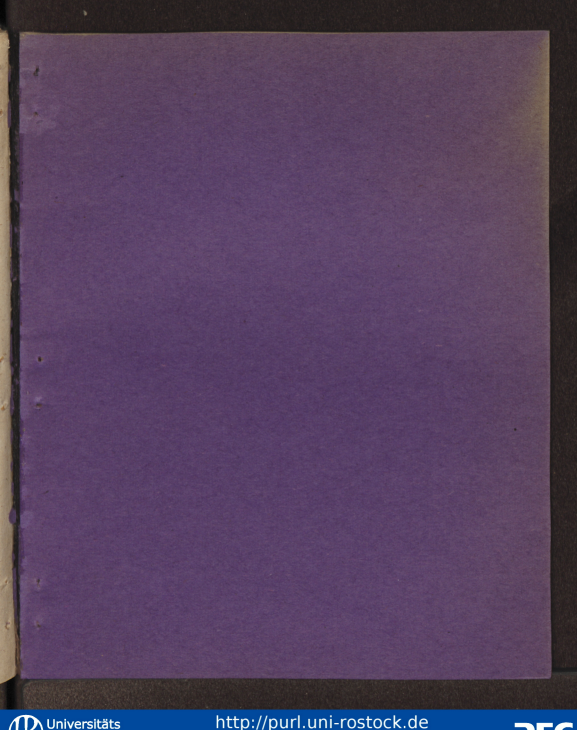
xorum

xorum, sed Pelagii, antiqui illius hæretici fuisse putant, eamq; ut dogma Pelagianum traducunt. An unquam lectum estistis hominibus, Pelagium proprerea damnatum esse, quod dixisset divinam gratiam; sufficientem illam, posse rejici ac repelli: posse fieri, ut quem Deus conversum cupiat, cuiq; satis virium ad id largiatur, non tamen convertatur? Capita illa propter quæ Pelagius cum asseclis in conciliis Africano &Palæstino damnatus est, satis nota sunt. Augustinus lib. de natura & gr. compendio ea proponit, cum duobus his capitibus complectitur, na. turam humanam neg, in parvulu medico indigere, quia sanasit: & in majoribus sibi ipsi ad justitiam posse sufficere, si velit. Vincentius Lerinensis autem in Commonitorio primo, c. XXXIV. breviter sic proponit. Quis unquam ante profanum illum Pelagium tantam virtutem liberi præsumpsis arbitrii, ut ad hoc in bonis rebus, per actus singulos adjuvandum, necessariam Dei gratiam non putaret? Quis ante prodigiosum ejus discipulum Celestium, reatu prævaricationis Adæ omne genus humanum negavit astrictum? Ex his intelligitur, Pelagium peccasum originale & defechum justitiæ originalis negasse: contrà vero asseruisse, posse hominem per vires naturales credere & alia Deo grata opera præstare Quantum igitur Catholica sententia distet à Pelagiana, id facile intelligitur. Catholica quidem sententia est, per naturam in homine non esse ullas, & ne minimas quidem vires quibus in Christum credere & alia Deo grata opera præstare possit; ut autem præstari hæc possint, necessum. esseut novæhomini vires suppeditentur à Deo. Ubi tamenjam suppeditantur illæ, posse tamen hominem ex istis viribus vel agere, vel non agere; quemadmodum per vires naturales agere ita potest ut tamen etiam possit non agere & actionem suspendere. Pelagius autem multo aliter docuit; nimirum divinam gratiam adfidem & pieta tem non esse necessariam, & posse hominem solius naturæ viribus Deo grata opera præstare. Agnoscebat quidem gratiam quandam, sed non internam illam quæ novas vires in homine excitet, sed externa modo promulgatæ legis & remissionis peccatorum, ut in epist. Concilii Carthaginensis ad Innocentium & in aliis Veterum scriptis memoriæproditum est.

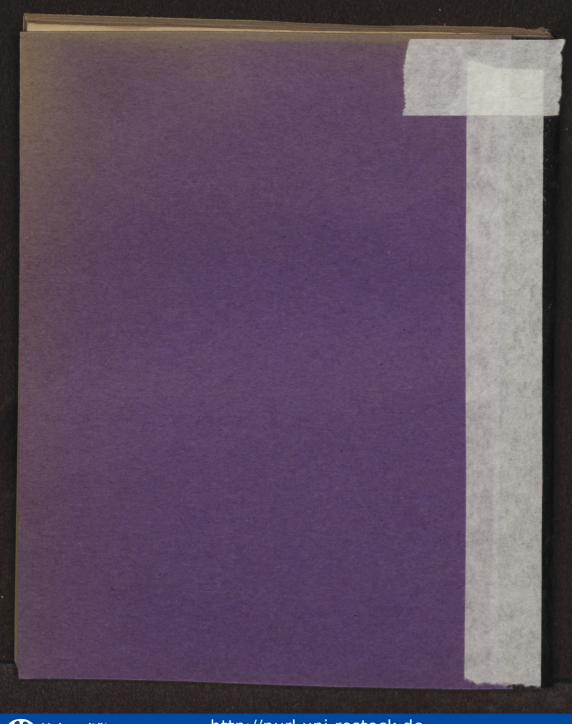
SOLI DEO GLORIA.



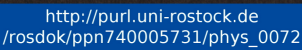












\* LV. Videndum autem, annon paulo disertiu Augustinus. Primo consideremus illa verba quæ c. XXX: Vide nunc utrum quisq credat, si noiuerit ( quid est enim credere nisi confentire verum esse qui temutiq volentis est) prosecto fides inpotestate omnes homines salvos fieri & in agnitionem veritati ut eis adimat liberum arbitrium, quo vel bene vel n dicentur. Et c. XXXVI: Quando Deus agit cu credat , profecto & ipsum velle credere Deus operatu ... bus misericordia ejus pravenit nos : consentire auten diffentire propriæ voluntatis. Videntur hæc sic sati gustinum indifferentiam & contingentiam bon Statuisse credamus. Dicit, Deum sic velle hor eis non adimat liberum arbitrium, sed velbene Dicit item, consentire vocationivelab ea -18 Dixerat quoqin eodem cap. X luntctis esse. vel extrinsecus per Evangelicas exhortationes, vel in beat in potestate quid veniat in mentem : consentire propria voluntatu effe. Quæ, nisi fallor, illud t sentiat, ita consentire, ut tamen etiam pos quodidem est, dissentire. Sed videamus plura bitrio, c. I. ita habet: Morus quo hoc autilluc vo -esset voluntarius atg, in nostra potestate. neg, laudan neg, culpandus homo effet, cum ad inferiora detorque nem voluntatis. Hic etiam eodem argumento -Irenæum, atq; alios usos esse suprà diximus; nis · luntarius esset & in nostra potestate, nemine pandum esse. In cap. III. ejusd. libri & hæcreperi nec voluntas effet, nisi est in nostrà potestate. Porrò raeft in nobs. Non eft enim nobis liberum, quad in LVI. Arq; ita satis & abunde apparuit, quar

na quam nos nune defendendam suscepimus, tra

autem & alii inepti prorfus funt, quod hanc fent

clesiæ Doctoribus. Er merito igitur fassus est

itatraditum & creditum effe, ut habet noftra fer 1

P & lit. rdum est ensio aum Deus tamen, Bime juali, ut ez in omnivelab ea , ut Autionum t tamen permitriæ voageres remohaentire jui contire, vel elib.arur, nisi rioras m carditinum. atis voaut culs nostra ate, libeabemus. doctriuis Ecis seculis delinus thodo-Korum

the scale towards document

rit idem

C8 B8 A8 C9 B9

**B7** 

C7

0

02

03

60

5.0

20

**B**5

A2

**B**2

A

B