

Dieses Werk wurde Ihnen durch die Universitätsbibliothek Rostock zum Download bereitgestellt. Für Fragen und Hinweise wenden Sie sich bitte an: digibib.ub@uni-rostock.de

Johann Fecht Johann Friedrich Eichfeld

## De Ordine Modoque Gratiae Divinae In Conversione Hominis Occupatae, Aphorismi Theologici

Rostochi[i]: Wepplingius, [ca. 1697]

http://purl.uni-rostock.de/rosdok/ppn740902148

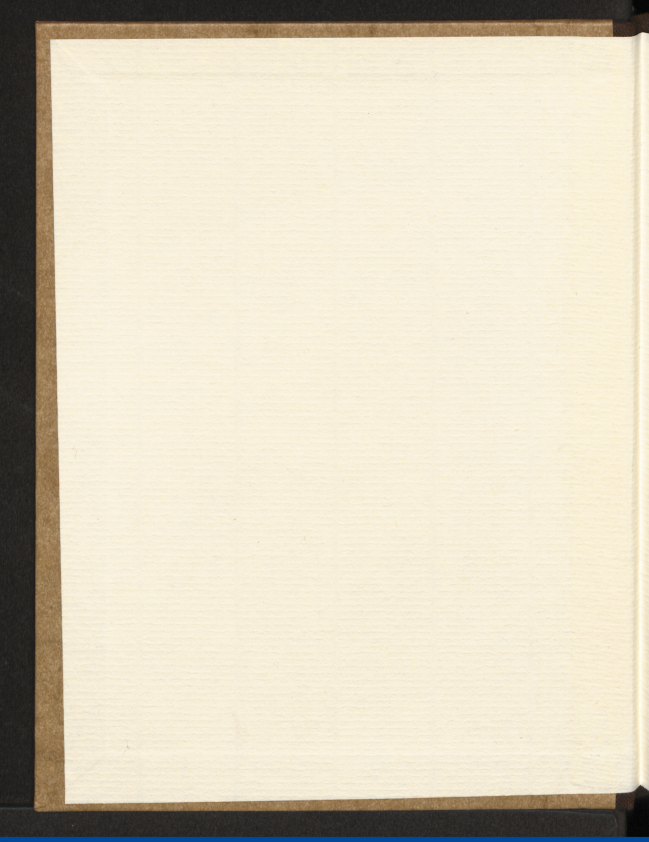
PUBLIC

Druck Freier **3** Zugang

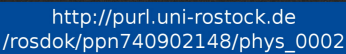
RU theol. Juni 1697 Fechtius, Jo./c

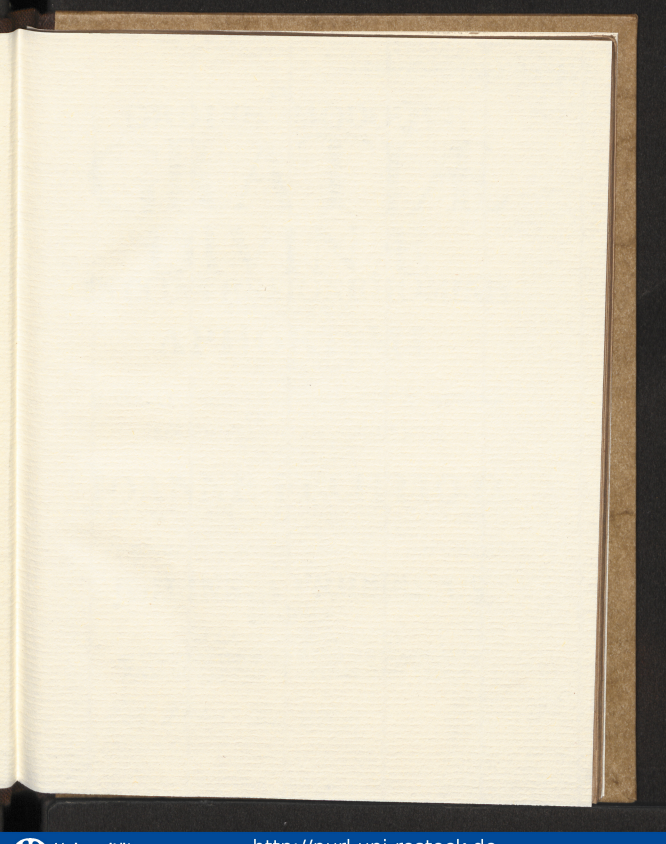






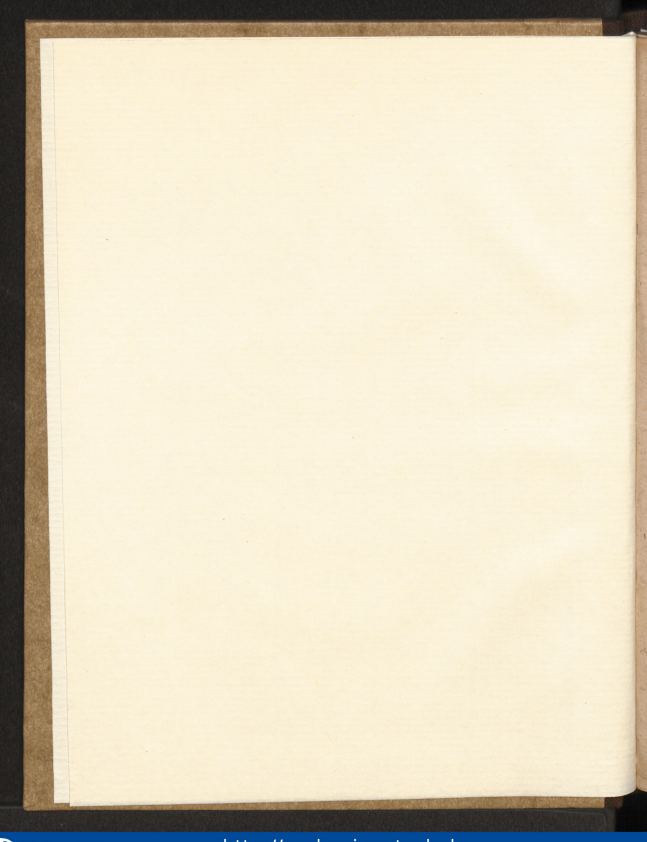
















! I rendreduce Brike

DE

ORDINE MODOQVE

## GRATIÆ

CONVERSIONE HOMINIS

APHORISMI

THEOLOGICI.

INVOGATO SERIIS PRECIBUS DIVINO NUMINE CONSCRIPTOS,

EODEM FELICITER ANNUENTE,

OANNE FECHTIOD.

ET PR. P. CONS. DUC. ADS. DISTR. ROST. SU-PERINT. P. T. AC. RECTORE,

AD DISPUTATIONEM PUBLIC AM, DIE HABENDA

PROPONIT

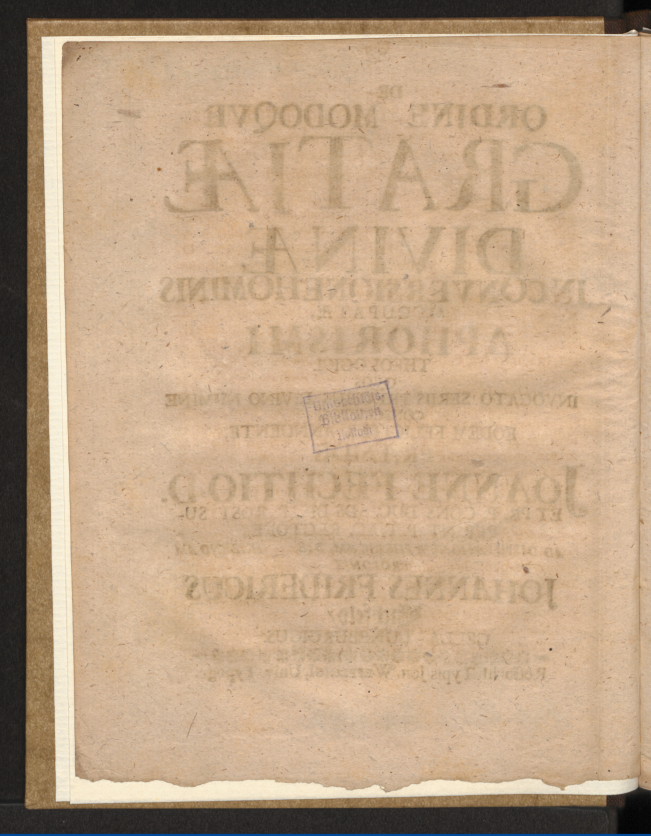
JOHANNES FRIDERICUS

Wichfeld/

CELLA - LUNEBURGIGUS.

Roftochl, Typis Jon. Werplingl, Univ. Typogr.

Roll Phent. Fox 1697







## ORDINE MODOG GRATIÆ DIVINÆ, HOMINEM CONVERTENTIS

adeo camibenessoi adena led da da lare gre

Qvid gratia voce intelligatur?



Vamqvam gratiæ vocabulum non uno modo accipiaturin Scriptura, propriè tamen de DEO ulurpatum amorem ejus & favorem fignificat, qvo solo, nullo hominis merito, motus, ejus dem in peccata prolapsi & æternæ damnationis rei miseretur, eiquemedia ordinat, qvibus ex miseria sua eluctari qveat. Qvare & Tis xdest @ gratia & Exist, miseritordia voces en @ gratia & Exist,

tur, in illustri Apostoli loco: Accedamus cum considencià ad thro. num gratie, ut accipiamus misericordiam & gratiam inveniamus ad oportunum auxilium. Hebr. IV. 16. Qvod aded verum eff, ut & ipsadona Divina, homini collata, non aliam ob rationem xágil Ge seu gratiæ nomine vocentur, quam quod, quiea confert, gratuitò planè & proprio motu conferat, fine ullo merito aut dignitate ejus, cui conferuntur. Qvod eleganter exprimit Paulus, ut alias frequenter, ita & 1. Cor. III. 10. secundum gratiam DEI, que mibi data est. Erat autem hæc ea gratia, qvå, cum Ecclesiam DEI perlequeretur, indignus, qui Apostolus appellaretur, DEUS ejus misertus talem eum secie, qualis factus est: Gratia DEI sum, quod sum Ggratia ejus non in inis in me facta est. I. Cor. XV.9 10. Gratia nempe Dei eum fecerat & in ipso simul facta erat, Illam activam, hanc passivam vocare solemus Et quamquam hæc Divinagratia sele in universum salutis humanæ negotium diffundat, ut adeò exgratia fi-, qvod Deas hominem lapsum reparare decreverit, good mediumadid, Filiiful redemptionem, ab æterno ordinaverit, quod Edius in carnem descenderit & genus humanam morte sua Deo Patri reconciliaverit, quod Spiritum Sinctum

ad dona sua distribuenda Ecclesiæ miserit: tamen particulari rat xione is Dei favor cum in Scriptura, tum apud Ecclesiæ doctores. gratiz nomine venire solet, qui occupatur in homine jam redempto, ut ei redemptio & meritum Christi applicari & fructus aded tantibeneficii ad eundem redundare queat. Nec enim sufficiebat, Deum Patrem hominis lapsi misereri, aut Filium DEI redemptionis opus suscipere, requirebatur, ut hujus quoque beneficiiper collationem mediorum, DEO placentium, homo particeps redderetur. Primumillud, voluntas milerendi & reparandi, DEO Patri, secundum, redemptio humani generis, Filio DEI, tertium denique, gratia, quâ & voluntasilla Patris & meristum Filii sui hominifructuosa redduntur, Spiritui Sancto, ob -ordinem personarum Divinarum intrasese, ad extra relucentem, vulgo appropriantur. Ideò enim, postquam Deus Pater Fi-Jium suum in mundum missistet &postquam Filius mundum Deo reaple conciliaffet, hic iple Filius DEl promittit à Patre Spiritum Sanctum, qui mundum aberroribus & peccatis liberet, veritatem Divinam iisdem implanter, veramque in iis justitiam efficiat. Joh. XV. 26. 27. XVI. 7. f.

Aph. 11.

Ivina gratia, dum hominem, Christisanguine redemptum, ad usum fructum hujus redemptionis adducere, id est, vocando, regenerando, justificando, sanctissicando, beneficiorum, sanguine Christi partorum, participem reddere adlaborat, intra certum ordinemprogreditur. Non simulsemelque omnes vires suas, ut ita loquar, & divisias profundit & exhomine flagitiosissimo uno momento sanctissimum essimilare exhomine mulum facere asinumq;, band intelligentem, cui freno Elupato opus est, ut ad hominem adducatur. Psalm. XXXII. 9. Cum homine DEUSagit, ut cum creatura rationis participe, quem ideò intellectu & voluntatis libertate instruxit, ut exse & suo motu aliquidvel agere vel intermittere, actiones q; Divinas, in ipso operaturas, vel admittere vel repudiareatq; repellere posset. Hoc

eft, בחברי ארם erabere funibus bominis, id eft, ceu illico ex ponituri בעבתור בעבתור בעבתור poniturin אהבהיותו אהבהיותו poniturin אהבהיותו אהבהיותו poniturin אהבהיותו אהבהיותות אהבהיות את הבידות הבי hac attractio Divina opponatur immediate attractioni molesta & calamitosa, qualisesse soletea, quà bos injecto ei jugo lorog; duci invitus & cum dolore quopiam folet, (cui bovi Ifraelem comparaverat Deus, Of, X.II.) atq; adeòid hoc loco dicere ad Ifraelem velit DEUS: ersi bossis, non tamen funibus, quibus boves ligari solent, molestis & affligentibus, sed humanis, omni gratia & mifericordia plenis, te ducam:במשיכת רחמים, utex Jona thane interpretatur R. Salomo Jarchi, attradione miferationum, qua fit leni svaviq; modo, tamen hoc ipso id simulinnuitur, Deum hominem non cogendo, aut, ut barbare logvamur, necessitando eractare, uttractari beltiæ consveverunt, בחבלי עגלוד , junibus vitulinis, (qvi vituli ob nativam petulantiam difficilius in ordine quamboves continentur) crassis illis & densis, sed eo pacto, קארם קארם pomini, qva homo est & excellentiilla propriz libertatis facultate gaudet, convenit, ut possit nempe sunes ei injectos tolerare, aut si placuerit, excutere. Non fugit hoc doctiffimum Judæum, R. Dap. Kimebium, qvi ad hunc locu annotat: Propierea quod comparavit Ephraim vitula, quam trahunt funibus: ego, inquit, traxè Ufracle funibus bominis non aute funibus vitula, quibus cam החום של כרחה invitam trabunt, sed ficut trabit homo socium faum senfim & pededentim noncogens eum prater volunt atem fuam ambulare fic traxi cos placide 5 leniter. Unde & subjungit: loris ditectionis. Nempe habet Divina gratia gradus quosdam & on, pededencim, pedem de uno actuinalterum sensimpromovendo, procedit, ut si prior gradus admittatur, statim subsequatur alter, & hoc admisso insequatur tertius, & sic porro. Primo verò vel neglecto vel contempto mirum non sie, secundum subsegvi non posse, aut secundo rejecto tertium. Planeut in scala ad summum gradum non adscenditur, nisi per gradus interjacentes & hi nisi accurate presseg: observentur, hiatus semper factet, quo minus, qvi hunc excipit, queat obtineri.

Aph. III.

Deum ejus ordinis authorem esses

Empe DEUS DEUS ordinis est. Ut omnia creavit & disposuie,

az mensura



menfura, numero Spondere, Sap. XI. 21. ita eodem ordine gubernat, regitque. Qui ad ordinem non creaturas tantum omnes in regno potentia, sed & Ecclesiam luamin regno gratia adstrinxit, dicente Apostolo; Omnia decenter & secundum ordinem fiant ; I.Cor. XIV. 40. is iple in agendo ordinis fit expers ? Verè Augustinus, libro de Ordinead Zenobium, qvi habetur Tomo I. Opp. Baf. p. 443. Cap. HI Ordo eft, inqvit, per quem aguntur omnia, que Deus conflituit. Quid pleDEUS, inquam, non tibividetur agi ordine ? Prorfus viderur, Ovare cum ordinem præscripsisset servis illis, qvibus facultates suas commisit, quo illi negotiantes lucrarentur, cos, qvi hunc ordinem sedulò observaverant, præmiis, qui neglexerant, pænis affecit, Matth, XXV.14. f. De donorum Divinorum & collocatione, respectu DEI, & usu respectu hominis, parabolas hoc capite recensitas agere, omni dubitatione caret. Qvod si præcipuè respiciuntur dona ministrantia, ad corum tamen analogiam cætera dona omnia, vel ad hominem convertendum vel ad eundem fanchificandum tendentia, non excluduntur. Ovanam sit consvetudo, quinammos Divini Numinis, in erogandis gratia sua mumeribus, generatim docet Servator. naglowner aunis in wag-Zovre auts, dedit ipfis facultates juas, bona fua, argenti nomine fie guraie expressa, Luc. XIX. 14. qvæ magis proprie The sesoias, poreflatis, in regenda civitate, Ecclesia, familia; & & egys, ogeris, cuilibet in vocatione suacommissi, Marc. XIII. 34. repræsentantur. At vero & cuilibet Christiano to soper, opus Christianismi per Divinam gratiam committitur. Qvilibet vocatus à DEO est in vineam suam, adlaborandum, Omni homini aliqva argenti, id est, gratiæ particula offertur, ut eam acceptet, eaqverecte utatur. Nectantum gratia ipfa offertur, sed simul cum gratia &ex oratia acceptandi, qua pernaturam destituitur, caque utendi facultas. Siprimam gratiam acceptet ; non quidem promeretur alteram, sed tamen ex gratiosa DEI dispositione, qvi ordinem amat, sequitur altera. Ordinisratio est, non meriti, Unum talentum primus gratiæ gradus est, plura sequentes. Ovi primum non recipit, sed repellit, secundo indignus est. Ovi unum talentum defodit, cætera non consegvitur. Qvinimòhuic dicitur: rollite ab co calentum & date babenti decem talenta. Habenti nam-Manpellaus Eletis orano en til omais cravi

是主题。如今

que dabitur, ut abundet: ab eo aut em, qui non babet, etiam quod babet, aufertur ab eo. Tolli gratia dicitur, quia cum mensura non repetitur. Habenti datur, quia benè utentiprimo gratiæ gradu confertur uberior. Non habere gratiam dicitur, quam tamensimul habere enunciatur, quia habet quidem sibi annunciatam & oblatam, adeoqve babere videtur, Luc. IIX. 18. non tamen habet à se receptam & in usum soum conversam. Habet, dummodo velit aut recipiat, non habet, quia acceptam non possidet. Clarissimum ergo est, DEUM ita dispensare gratiæ suæ gradus, ut secundus semper dependeat ab usu primæ; quemqve præviderit Deus primam gratiam acceptaturum esse, ei decrevisse secundam, secundi verò cæterorumque compotem sieri non posse eum, qui spreverit primum.

Aph, IV. and mind Aph, IV.

Idscripturam doceres. Ivinus hic ordo, eig. involuta connexio aut connexionis turbato ordine negatio, ut in parabola exposita evidenter ob oculos ponitur: ita eandem & alibi passimnotanter insinuari, jam o. lim adversus Reformatos, id ipsum strenuè negantes, (videantur judicia Theologorum circa tertium & quartum articulum, de causa fidei & modo convertionis) Remonstrantes, adductis eam in rem S. Literarum testimoniis, immotè comprobarunt, Def: Sec, Art. p. 327. f. David überiorem hominis illuminationem âtimore Dominisuspendit, Plalm. XXV.12. Quis est vir, timens Jebovam? Docebit eum de via, quam eligat, Timet Deum, qui ejus verba nonuthominis, sedut DEI verbasuscepit, patiturque ex iisdemsese edoceri. Qui non repellit motus, per verbum ipsi impressos, sed iisdem obsequium præbet. Qvocunqve gradu Deus per gratiam suam operari in homine instituit, timore Dei opus cit, ne gratiam illam ejusq; motum contemnas :quo admillo semper paratus est Deus ad animum plenius illumnandum. Timer DEI initium eft omnis sapientia, Plalm. CXI.10. quocungs illa gradu dispensetur, Uttenebras tibi connatas & ignorantiam naturalem deponas, timore DEI opus est. His depositis timore DEI opus est, ut prima lucis & veritatis initia recipias. Hissi potitui

potitus fueris, timendus est DEUS, ut subinde magis magisq; illustreris. TimeturDEUS quoties motus ejus non supprimuntur. TimorDEIvia & medium est, quo majoris semper gratia compos reddaris. Refté Judæus, R. Aben E/ra ad loc. add, ופעם כייראר השכם תביאנו אל הדרך שיבחר ברד fenfus est, quod cimer De. mini addusturus sicillum ad viam, quamelegerie, Viamitag; in. primo quali itineris introitu qvi ambulare contemnit, id eit, qui primæ gratiæ, in convertendo homine occupatæ, obicem ponit, eamq; negligit, ne qvidem progrediin itinere,idest,ulterloris gratizparticeps fieri, nedum attingere finem, id eft, vitam spiritualem & aternam consequi potest. Plane idem in SalomonisProverbiislegitur, c.IIX.17. Ubi æterna Filii sapientia.: Ego amantes me amo; Smane quarentes me invenient me. Amat quie dem DEUS hominem, antequam ametur abhomine, Rom. V.g. eundemá; amissum quærit, antequam ab homine quæri possit, Luc. XV.4. Sed cum homo, à Deo amatus seu gratia sua præventus amori Divino reciproco amore respondet, cum trahentem segvitur, nec invitanti reluctatur, Deus impensius eundem amare & gratiz suzincrementis perfundere pergit. Qviq; in verbo Divino din nochug meditantes, Pfal. 1.2. Chriftu & veritaremadChrie stum ducenté sedulò curioseq; indagant, Joh. V.39. eundem majori femper cum veritatis illuminatione inveniunt. Est enim \nu, mane quarere, ut & Chaldzingp. Qvz enim mane negotia suscipimus, ea fummà curà studioque agimus. Unde D. Luc. Offander ad hunclo. cum: Siquis me agnoverit & me ae verbum meum dilexerit & ardenter augmentumfidei & vera agnitionis Deipetierit, eum ego magis ac magis reddam sapientem atg, intelligentem in verboDei. Habenti enim dabieur. Necaliter accipienda sunt Servatoris verba, Joh. VII, 7. Si quis voluerit voluntatem ipfius facere, cognofcet de delirina, utrum è Deo sit, an à meipso loquar. Audiverant Judæi Servatorem in templo erudite graviter q; docentem, wi szwow szorm, Matth. VII 29. gewaltig/ ut Lutherus noster recte convertit, potenti dicendi virtute, qua tanquam præceptor docendo præciperet & audientes ad affenfum cogeret, ut tali virtuti, animum convincenti, intus minus posset relisti, quam resistere extrinsecus potest servus, quando aliqvid à Domino ei præcipitur; miratiq; sunt, unde tantam na.

Aus effet doctrinam, quæ tamen vulgari Judæorum doctrinæeffet fimul adversa, cum in scholisipsorum literis nunquam fuerit tinctus? Dubitationi igitur & calumnia pro more ipsoruminde prituræ ita occurrit Christus, ut doctrinæ suæ & Divinitatem & originemasserert, à Patre quippe coelesti emanantem, sibiq; immediate revelatam. Qvod cum aliter probare non posset, nisiab ipsa doctrina indole, Divinaque virtute, hanc sensuros iplosesse intra animum suum profitetur, dummodo mediis à Deo constitutis uti, doctrinamque ipsius cum verbo ipsis revelato, in q; Prophetarum scriptis contento, sedulò componere, nec reluctara Spiritui, tum in ipsis operaturo, vellent. Hanc enim esse voluntatem patris. Hancejus voluntatem faciendam este. Hanclifecerint, fore, ut ipio sensuanimadversuri sint, nonex suo cerebro fuisse hanc doctrinam, tanqvam novam & antea inauditam, ut ipli persvasi sint, enatam, sedà sonte omnis veritatis, DEO, patre suo, proveniente. Qvod mox & aliis argumentis confirmat. Hunc ordinem gratiæ Divinæ cum spreverint judæi, ad comprehendendam doctrina Christiveritatem pervenire non poterant, multó minus ad fiduciam erga Deum, ex hac doctrinà concipiendam. Quid verò clarius est illo Pauli & Barnaba: Vobis erat necesse primo diciverbum Dei; quoniam verò repelliels illud & non dignos judicaeis vos ipfos vità aterna, ecce, vertimus nos adgentes! Act. XIII. 46. Nempe quia primam gratiam, quæ in prædicando. Judæis Evangelio, servandisq, illis à pravanatione, Act. II. 40. consistebat, repudiaverant, iis, que à Paulo dicebantur, contradicentes & blashemantes, XIII.45.gratia ulterior, quæ in justificando & salvando consistebat, sequino poterat, ceu sequebatur apud gentiles, qui verbu cum gaudio receperunt glorificantes verbum Domini & credenies, quotquot ordinaoi& dispositi per Divinam gratiam, fide à se receptam, erant advitam aternam, v. 48. Qualis etiam sequebatur mustos Judæorum & proselytorumAntiochenorum, qui verbu receperant, quosq; adhortati fuerant Apostoli, ut manerent in gratia Dei, v. 43. Summatim verum manetillud Servatoris nostri epiphonema, quod parabolæ devaria agri conditione, cui injectum semen est, subjecit: Qyare videte, gromedo audiaris. Dvisquis enim balet, dabitur illi, qui verò non babet, etiam quod putar se babere auferetur ab eo. Luc. 11X. 18.

Brand Control Will

Apb.P.

Ap.h V.

Gratiam gradibus distingui.

TOs Divinæ gratiæ gradus, ordine sese insequentes, Theologi Lveteres partter & recentiores, qvibusdam vocibus, táživillam non obscure exprimentibus, repræsentarunt, qvamqvam alii paucioribus, alii pluribus. Videas enimin Augustino, aliisq; patribus occurrere gratiam prævenientem, excitantem, moventem, præparantem, operantem, cooperantem, concomitantem, adjuvantem, subsequentem, perficientem. Multa verba sunt, sed una gratia, variis actibus, varioque tempore dispensara. Innumeris defectibus obnoxius homo est, indiget itaqve nongratiâtantum, sed gratia divinis, Eph. I.7. Mortuus est in peccatis, indiget itaqve gratia, qvæ eundem excitet ad vitam, moveatqve membra ejus, ut recepto Spiritu ingredi discat & currere. Ignavus est, præveniente itaqve & præparante gratia opus habet, ut ad eundem in viisDomini alacris reddatur, Nonidoneus est, exseipso. tanqvam ex seipso, qvicqvam facere, necessaria ei itaqve est gratia, avæ iniplo idoperetur, qvod suapte virtute agere negvit. Sispiritus fit promptus, caro ubique vacillat, cooperantem itaq; & adjuvantem requirit gratia, quæ carnem sustentet. Mundus ipsi &diabolus insidiantur, subsequente itaque opusest gratia, que eidem affistat, quæ eundem reducat in viam, eigve victoriam conciliet. sufficit, hominem Christianum vitæ spiritualis fecisse initium, sed necesse est, ut perseveret in illa usquead finem, si cœlesti aliquand do glorià potiri velit; opus itaque perficiente gratià, ut qui cœpit in eo bonum opus, consummet etiam usque ad finem. Qvame quamverò nihil impediat, quo minus hi gratiz gradus ad istum modum autetiam amplius pro humanæ conditionis necessitate multiplicentur, non tamen etiam culpandi sunt illi, qvi cosde, iplas quoq; hominis necessitates in certos ordines classes; redigentes, velin minorem numerum contrahunt, velaliter aliterque describunt. Cur enim non excitans ad prævenientem & movensad præparantem & operans ad perficientem & cooperans, concomitansque & subsequens ad adjuvantem possit referriblinde vulo gariter hi gradus&forte etiam optime sub quadruplici distinctione proponunproponuntur: gratiæprævenientis, præparantis, operantis & adjuvantis. Qvi ultimus gradus merito solus auxiliorum gratia nomine, apud Scholasticos præcipue, ex origine citra dubium Semi-Pelagiana, tantopere frequentato, venire debebat, sed Scholatticorum Pontificiorum non usque quaque laudabili imitatione obtinuit ut hanc denominationem &cæteri gradus in Ecclesia noltra vulgo sultineant. Qvicquid verò ejus rei sit, nihil aliud Theologia noltra illà gratiarum Divinarum, ut italogvar, multitudine, quam Divinæbonitatis superabundantem copiam, Rom. V. 20. innuere cupit, que par sit non tantum peccatis omnibus infinito numero delendis, sed & beneficiis longe majore cumulo in nos effundendis. Præclare Chryfostomus adhunc locum: Non quantum indigebamus ad peccati interitum, tantum accepimus modo ex ipsa gratia, sed multo amplius. Nam Ssupplicio liberati sumus 3 vitiositatem omnem deposuimus & de integro regenerati sumus & refurreximus lepulto petere bomine & redemti sumus & sanctificati & in adoptionem adducti & praterea justificati & fratres effectiunigeniti & coharedes & meandem corporis unitatem redacti Ginipsius cari nem censemur, aigue corpus capiti, sie illi uniti sumus. Hac igitur omnia gratta exuberantiam appellavit Paulus. Majori cum eu Odott apud Prophetam V. T. hanc gratiæ suæ negotiosam curam deprædicar Deus, Esai, V. 4 se vinicori & Ecclesiam ejusq; membra vineæ comparans, qvam tanta cum sollicitudine colar, ut major ab ipso & exaction exspectari nequeat: quid faciendum amplius fuit vinea mea, quod non fecerim in illa? id est, R. D. Kimchio interprete: Omnes observationes, omniaque opera, que bomo facere solet vinea sua, ego quoque feci eidem; non remansit ulla res bona, qua. fieri poterat, quamnon secerimei, Nec generatim tantum affectum suum & operam, in vineam collocatam, dilaudat, sed in specie labores exprimit, vine & convenientes: circumdediillam & elapidavi & plantavi cam viti nobili, edificaviturrim in medio ejus, etiam torcular excidiin ea. Poriores operas recenset, ut minores, omnesque cæteræ sub iisdem intelligantur. Vinea vero Ecclesia est Er Ecclesia hominum cœtus est. Qvicqvid vineæ impenditur, hominibus impenditur. Nihil intermittit Deus facere, h.e. gratiz fux erogare, quod faciendum est, ut homines fructum ferant. Diu



Diu noctuque semel iterumq;, omni tempore locoque, summà curà & conatu gratiam suam eum in finem dispensat Aph. VI.

Natura inffinctus gratiam pracedere.

Ræcedunt gratiam omnem naturæ gvidam instinctus, hominem de turpitudine errorum factorumque suorum admonences, eumq;, ut de verioricolend Deum & suæ saluti prospiciendi ratione sollicitus sit, interius sollicitantes. Agit de iis Paulus Romanorum primo. Nempe Deus naturæ indidit occultos stimulos, qui eundem pungunt & vellicant, injiciunt ei nescio qvarum pænarum metum, fi mala agat, conciliant animo tranqvillitatem, si vera agat. Cumq; malaagenti formidinem incutiant, hinc fit, ut homo spe effugienda pæna & consequendi præmii de eo quodammodo sollicitus sit, quod avertere impendens periculum posse videtur. Ut itaqve DEUM colat, sibi q;conciliet amicum, omni studio adnititur, Cumq; neminem herum ex servi, sed suo potius arbitrio coli velle, perpetuis experimentis cognoscat, varios Dei colendi modos, quos religiones vocamus, secum invicem componit, ut que verior sit & nature Divine convenientior, tandem deprehendat. Ita cum adeam religionem delabitur, qua verbo Divino nititur, îplaDivini verbi vis,ad quam sentiendam ex accidenti tantum & præter intentionem fuam delatus est, religionis ei veritatem & Divinitatem non manifestat tantum, sed quasi instillat. Itaque natura non per se & causaliter ad gratiam & Ecclesiam ducit, quod Pelagianum foret, sed ex accidenti. Ita enim intelligendum este id, qvod Apostolus dicit: Lex est padagogus ad Christum, Gal. III. 24. ab hujus loci interpretibus jamdiu monitum fuit. Easdem naturales notitias & instinctus Atheniensibus inculcat Paulus, pariter hunc in sinem, ut earum præsidio ad errorum suorum agnitionem deductiveriorem DEI cognitionem invenirent, Act, XVII, 24. f. Hunc enim in finem hanc eis DEUM per naturam revelasse notitiam profitetur, qua Deumesse scirent, qvi mundum fecerit, eaque que in mundo sunt, qui Dominus sit & rector universorum, omnibusque vitam & halitum & omnia largiatur, qvi terram hominibus ad habitationem concesserit, stataque definierit rempora & habitationis terminos, ut quarer ent Deminum, fi omnino mainibus quastipsum palparent, Ginvenirent, cum non procul existat ab unoquos nostrum, vers. 27. Manibus palpari dicitur Deus, qvia in corporeis creaturis DEUS incorporeus adeò clarè mentis oculis cernitur & apprehenditur, ac si manibus palparetur. Qvemadinodum & alibi mutis creaturis clamosum qvoddam attribuitur silentium, cum cali enarrare ponon ut Chaldæus habet, considerantibus, gloriam DEI & opu manuum ejus annunciare sirmamene tum dicitur, Plalm. XIX. 2.

Aph. VII-

Quomodo ad gratiam referantur. Ervulgatum est & Theologis passim consvetum, hosnatura instinctus gratiæ nomine dignari, aut ad gratiam prævenientem atque vocantem referre. Indubitatum autem est, gratianomen easdem in generalioriillo lignificatu mereri, quo gratia est. qvicqvid homini ad decus ipsius confertur & indebitum tamen est atque ex merà bonitate Divina procedit. Sed annon his ipsis notitiis naturalibus aliqvid amplius insitaut adhæreat, qvod naturam transcendat atq; eo etiam pacto ad gratiam, specialiori senfu dictam, referripossit, non immeritò disputatur. Id qvidem certu est, non inesse lisdem, quando per se & in natura sua considerantur, qvidqvam, qvod homini vel conferre qvocunq; causali modo lalutem & ea, quæ ad salutem pertinent, vel disponere tantum cundemad gratiam & instar veri medii viam ad eandem parare possit; perpetuo enim verum manet, Deum solum omnem operarisalutem, id est, operariinnobis tam velle quam perficere pro beneplacito, Phil. H,13, Nec in hominis viribus magis esfe, se disponere ad gratiam, quam in mortui viribus est, le parare ad vitam, cum homosit mortuus in peccatis, Eph. II.I. Col. II.13. Vea rum quando ha ipla notitia naturales considerantursub corespectu, quo hominem exintentione DEI ducunt ad prioris vita poenitentiam, ad ingvirendum verum DEI cultum, ad gloriam nominis Divinicelebrandam, qua fingula de iis enunciat Paulus, non videntur lub hoc respectu Divinæ intentionis ad naturam pertinere polle, led referri debere ad gratiam. Qvod ut recius intelligatur supponendum I.ex Paulo est, Rom I.& II. tanta

cum in paod describi fines notitiarum &instinctuum naturalium; ut nudæ & inse consideratæ naturænon videantur illi competere posse. Dicitur enim DEUS v. 18 & seqq. Cap, I. Gentilibus revelasseiram suam de cœlo, quia cum noverint, Deum esse & eum qvidem justum, qvi non possit non morte punire contra naturale legis dictatum delinquentes, vers. 32. tamen eum non tantumnon glorificaverint, ut Deum, sed innumeris se contra naturam sceleribus commaculaverint. Est taqve revelatio Divina & qvidem ad praxin pieratis à DEO directa; non objective tantum movens, per propositionem & svalionem, sed simul efficienter commovens voluntatem, ut homo vi hujus instinctus & metu pænæ Divinæ, naturaliter qvidem, sed confuse notæ, inse descendere, iram Divinammetuere & ad Deum converti velit. Hic enimfinis extotius textus connexione à verf.ig ad finem usq; capitis evidentissime elucescit. Longe clarius idem fe finis prodit Cap. Il. ubi non bonitas tantum Divina, sed an 87 6 माँड प्रशाहन पार कि, divitia bonitatis prædicantur, patientiæitem & longanimitatis, de iisq; celebratur, qvod ad pœnitentiam hominem adducant. Aywest in Græco, gvod non proponere tantum voluntatem Divinam, adeoq; verbaliter tantum ad se invitare, sed realiter commovere & in homine aliqvid efficere & ageresignificat. Deusitaque per naturam ita copiose, ita amplissime & intensissime bonitatem suam dispensatzut omnibus modis hominem ad setrahat, alliciat, commoveat. Et qvidem ad pænitentiam male factorum, nontantum, in quantum hæc est detestatio reiturpis, sed & in quantum est peccatum contra Deumcomisfum, eò tendens, ut is ab ir a fua desistat & homini reconcilietur. Id enimest sentire Divinam bonitatem, patientiam item & longanimitatem, ut desissente à peccatishomine & pœnitente DEUS bonus & patiens erga iplum essepossit. Qvamqvam verò hæc pœnitentia hominis & aversio à peccatis ipsum effectum Divinæ gratiæ extra verbum Evangelii obtinere non possit, tamen ex intentione Divina eò 2/2, ducit & invitat. Hic enim est totius capitis scopus. Agnoscit hanc emphasin meritissimus de nobis præceptor D. Seb. Schmidius ad h. l. adeo ut etiam malithunc versum intelligi de fine longanimitatis Divina, nonex notitià naturali co-

gno-



pnoscibili, sed per Evangelium revelato, deg, motu Spiritus S. ad agendam (aluear em panitentiam.. Qvamqvam communiorem sententiam retineri nihil impediat. Ad quam accedit, quod, ceu jam præcedente aphorismo à nobis dictum est, alibi Paulus diserte testetur, Deum ideò benignitatis suz imbrem, largiendo homini non vitam tantum, sed habitationem, sed victum & amictum & innumera aliabeneficia, in nos immittere, ut DE um queramus, si forte eundem palpemus, Act. XVII.27. Qvid hoc aliud est, gvam Deum beneficiis suis, per naturæ opera sele exerentibus, hoc iptum. intendere, ut homo DEUM quarat, hocest, ad eundem se convertation colatilibiq; amicum conciliet? Non quod, utait D. 70. Tob. Major adhunc locum, bas consemplatio gubernationis Dei universalis sit via proxima ad salutem aut medium sufficiens sa-Intaris conversionis, eta ut creatura sint loco pradicationis de Christo conservatore, quod volunt nonnulli e Papais & Hugenoris, sed quod manu tantum ducat adulteriorem & uberiorem Dei cognitionem necef. Sariam & sufficientem ad obinendum ultimum finem, beatitatem; ita ue causa nibil habeant, qui damnaneur, conquerendi, se omni vocatione generali destitutos fuisse, sed fatendi, se neglectu præviarum invirationum salutari excidisse. Ita D. Abr. Calovius Bibl. Ill. ad h. l. E capitibus illiscognitionis Deinaturalis, ceu principiis concessis ab Atheniensibus, eos de ducere veluti manu conabatur adveri Dei agnitionem falutiferams. Jam II. hanc DEI ad poenitentiam & ad DEUM adductionem, invitationem, commotionem, tractionem, five indirectam dicas, five directam appelles atq; ex directo DEI consilio intentam, (videantur celeberrimi Ecclesia nostra Theo. logi D. 70, Hulsemannus & 70. Ad. Osiander, infraallegandi) qvia ad falutem hominis tendit, & quatenus ad eandem tendit.non. posse esse nistà DEO gratioso, seu à gratia aliqua, inde indubitatò patet, quaextra gratiam, merito Christi partam, salva Divina justitia, Deus non potest sive directe sive indirecte intendere hominis salutem. Deus enim, ante Christum consideratus, non est nili homini peccatori iratus, qvi non potest aliter, nisi gyamdiu satisfactio & meritumnon intercedit, hominem ad æternam damnationem destinare, tantum abest, ut benè ei cupere & salutem ejus sivè directè sive indirecte aut velle aut promoo

movere possit. Ergo impulius isti natura, & suggestiones bonarum cogitationum, qvibus homo ad Ecclesiam, ad pænitentiam, ad veriorem Dei cultum sollicitatur & manu qvasi ducitur. quatenus ad hunc finem à DEo destinantur, non sunt à natura hominis lapli, iræ divinæ obnoxii, sed à gratia qvadam. Id his verbis enunciat Paulus: benedixit nobis Deus omni henedictione firituali in supracalestibus in Christo, Eph. I. 3. Non diciturtantum, benedictionem spiritualem à Deo nobis obtingere per Christum, sed mar au Euloziau, omnem benedictionem, leu omnem illam eamque copiosimam & largissimam bonorum munerumque cœlestium messem, quæ ad vitam spiritualem vel generandam velalendam & conservandam, æternamý; olim impetrandam perti-Qvicqvid eu le nomine venit, sub omnitate, ut ita logramur, & No you continetur. At spiritualis benedictio est & adductio ad verum DEl cultum, saltem in tantum & eo sensu, qua illa ad vitam spiritualem in nobis efficiendam ordinata est. Ut beneficium est, non tantum, cum ægrotus adhibitis medicaminibus à Medico curatur, quod propriè est beneficium Medicum; fed & cum ad Medicum, ad quem ob corporis infirmitatem fese conferreipse non potelt, adducitur, quod beneficium ad beneficium Medicum réfertur. Hoc autem adductionis beneficium nobis non obtingit nisi ce zeise, in Christo, & propter Christum &intuitu Christi. Isfons & origo est omnis beneficii spiritualis, gvomodocunque dicti. Sine iplo & præter iplum & ante iplum nemo gratus DEO esse, aut ullum ab eo accipere beneficium potest. Ergo nequeper naturæ instinctus, quâ tales, nisi illi merito Christi sint quasi consecrati, ut instrumentivicem inadductione ad DEUM, verioremq; ejus cultum præstare possine III Eqvidem beneficia spiritualia nonnisi per verbum nobis revelantur & conferuntur. Qvod verum est primò de beneficiis spiritualibus, proprie, in se & formalitertalibus. Atisthæc adductio pædagogica analogice & eatenus tantum spiritualibus beneficiis annumeratur, quatenus à Deo destinatur, ut ad beneficia spiritualia alliciat & adducat, atq; adeò aliquam cumbeneficiis spiritualibus, proprie dictis, convenientiam habet, iisque præ-

prælud it, non vero em nino deinteriore corum natura participat. Q valem adductior em ad ipfum verbum extraverbum dari ab surdum non est. Deinderevelatio Divinorum beneficiorum vel confusa est & illa tantum in generali aliqua sui ratione fistit, cum qualicung; relatione & intentione Divina adnotitiam corum specialiorem & uberiorem: vel distincta, ea in proprià & specifica sui ratione repræsentans. Qvemadmodum autem hæc ex solo verbo Divino, ecque Evangelico, dependet : ita illam citraverbum fieri nihil impedit, ut ex locis hadenus à nobis trachatis clarissime eluceicit. Que hactenus diximus, ut consona funt S.oraculorum virtuti: ita nonminus confummatisfimorum Theologorum doctrina. D. Jo. Hu semannus, cap. IIX. Breviar, Theol. Th. II p.96. Vocantur omnes kemines objettite per propositionem regiminis & beneficentia Divincreaturas. Effettive per suscitationem cone elusionum pradicaru in mentitus infidelium, inaqualitamen men ura, ad inquirendum de vero cultuDei, Dva suscitatio fit à Deo, non per modum principii & concursus communis quemodo instuit in procreationem liberorum infidelium sed per influxum gratiosum, merito Christis par sum.. Et DIRECTE intendentem adauctionem gentilis ad inquifition em de Esclesia. Qua plurimis S. Literarum testimoniis confirmat. Plane ad eummodum D. 70. Ad. Offander, Part. HI. Coll. Syst. Loc. VI. Th. XXI., p.37 s. item q; loco X. Th. II. p. 224, f. Ubi hoc argumentum proponit & vindicat; quicung, simulando geneilium conscientias toler ando corum exet fus long animit ate jud invitavit movit, duxit ad panitentiam, illeresacione communi per fuscicationem conclusionum prasticarum addustionem gentilium adinquifitionem de Ecclefia DIRECTE intendit, vocatione quadam communi, per influxum gratiofum, merito Chrifti partum. Atqui Deus. Ergo. Poftea qvo pacto hæcnaturæ incitamentaadgratiamprævenientem referantur, his verbis exponit? Gratia praveniens duplex eft, quedam inteclesia,qua fit per verbi pradicationem,quadam extra eam,qua fie per conclusionum pradicarum suscitationem, inquitu meriti Christi. Divitia bonitatis & benignitas invitans non est quidem gratia priore modo, est tamen talis, prout contradiftinguitur donis & bonis naturalibus, in homine reliquis.

Aph. 11X.

Aphor. 11X.

Gratiam pravenientem facere initium conversionis Ntequam ergo homo ullam de fui conversione cogicarionemsuscipiat, Deuseundem gratia sua prævenit & bonasei cogitationes inspirat. Id quomodo fiat apud gentiles, nonnungvam etiamapudChristianos, verbiDivinicontemptores & mera natura principia sequentes, superiore à nobis parag rapho di chumest. Nune verò de ipso procedendi modo, quo Divina gratia in Ecclesia per verbum utitur, que est gratie proprissime dicte species, disserendum nobis est. Hominem igitur mundanum, variorum errorum vitiorumq; tenebris immerlum, secure in diem viventem, nihil vel de peccatorum suorum sæditate vel de miserià, cui ex illorum culpa obnoxius est, cogitantem, ver bo gratiz luz Deus aggreditur, cor ejusdem compungit & hanc ei, præter omnem intentionem iplius, cogitationem imittit: qvid facis?quo ruis? ItaneinDiaboli te fauces dato studio & quasi impetu qvodam præcipitabis? Nullumne unqvam confilium de falute animætuæ suscipies? Non justitiam tibi DEI, non misericordia m in mentem revocabis? Qvantæ infelicitatiseit, corpori tuobrevi temporis spatio benè ese & animam æternumperire? Descende itaq; intra temet ipsum & beatitudinem prædamnati one elige. Eximium hujus compunctionis Agrippa Judæorum Rex exemplum est, qvicum à Paulo Christus præiente Festo, Gentili, prædicaretur, immoto manente Festo, imò Paulo insultante, rabiemque eidem objiciente, compunctus intra animum suum adeofuit, ut & Paulo fateretur: Parum abest, ut persvaderes mihi, fieri Christianum. Act, XXVI. 28. Putat qvidem D. Luc, Ofiander in Expositione hujus loci, Agrippam hæc magis civili gradam comitate quam seriò dixisse. Sed ejus suspicionis in textu nullum comparet indicium, abs quo à literà frustra recedi-Hoc ergo vult Agrippa, parum abeffe, qvin confilium de mutandà religione suscipiat, adeò se sermone ipsius, S. Literarum fundamentis innixo, commotum fuille. Nec segvitur: non revocavitamplius Paulum; Ergo seriò hoc non asseveravit. Possunt enim m otus primi, qvippe qvi non funt irresistibiles, supprimi, qvomi-



minus ulterior gratia succedat & inceptum prosegvatur. Prorfus ut in Felice factum, Act. XXIV.25, Nam & isprædicante Paulo έμφοβ Τενόμει Φ, compunaus, conterritus, de falute qvidem fuà cogitare cœpit, atq; ideò aliquoties ad le Paulum accersivit, sed has cogitationes alia confilia statim l. suppresserunt l. extinxerunt perabat enim pecunias ipsi datum iri à Paulo, ut dimitteret illum, vers. 26. Jam veró Deumfacere omnis conversionis nostræinitium & primum quali pullare oftium cordis noftri, partim omnia eaScrie pturarum loca evincunt, qvibusad conversionem nostram nos adhortatur DEus, imo easdem, quantumlibet à nobis sæpe spretus & repulsus repetit, cujus rei omnes Prophetarum paginæ plenæ sunt; partim ea testimonia, quæ hominem converti non posse asserunt, nisi Deus ipsum primum moveat& ad conversi. onem impellat : Converte me & converear, jer. xxxi. 18. partim denigea dicta, que primum hunc Dei motum vel propriis vel figuratis verbis clare enunciant. Ita Christus dicitur stare ad januam & pulsare, ut possit audità voce sua ingredi domum & in ea habitare, Apoc. III. 20, Pulsus itaque primus Christi est, sine quo ab homine proprio motu non invitatur. Ita primus tractus Patris est, fine quo nemo venit ad Filium, Joh. VI. 44. Primus duri lapidisactus, quo emollescit, ab artifice DEO est, Ezech. XI. 19. XXXVI, 26. QvodR. If. Abrabanet in Comm. h, l. dictum air: על ביטול היצר הרע de abolitione figmenti mali, Gen. IIX. 21. gvod verò nosrecte interpretamur de suppressione virium figmenti illius, i.e. peccatioriginalis & resistentia ex eo orta. Prima cordis veluti januæ in domum introducentis apertio à Domino est. Act. XVI 14. Conversio hominis excitatio est hominis mortui, Eph, V. 14. At ea sola Divina voce, eaq; omnem hominisactionem antecedente, perficitur. Et DEUS operatur in nobis sicut perficere & finem conversionis nostræ,ita & velle, seu initium ipsius, Phil. Il. 13,

Aph. IX.

Gratiam Praparantemin illuminatione confistere.

Tigratiæ prævenientis effectus est compunsio cordis, Act. II 37.

cum Deo ostium cordis pulsante, homo, qvi antea impie-

tatis



tatis & miseria sux sensum nullum habuit, imo mestoribus mo. nitis natura quadam necessitate sele, opposuit, quasiex profundo somno evigilare incipit & qværere: qvid facio? qvid ago? quo ruo?ita præparantis gratiæ, qvando hi primi motusnon supprimuntur, led iisdem locus relinqvitur, adeogve necessitas originalis relistentiæ tollitur, effectus est informatio. Claristimum hoc est ex loco adducto. Qvamprimum enimPetruspropositioneverbisensum aliquem Divinæ impulsionis interiorem in auditoribus suiseffecisset, illique clamassent : quid saciemus, vizi fraires? illico sequitur informatio, quibus mediis ex periculo anima sua eluctari possent. Petrus verò dixit ad illos: panitentiam agite & baptizator quilibet veftrum super nomine fesu Christi inremife. onem peccatorum; tum ascipietis donum Spiritus S.vers. 38. Quæ infore matio Scripturæ frequenti ulu Illuminatio & grafia in ea occupata gratia illuminans appellatur. Equidem illuminationis vox paulò latior est gratia praparante. Hæc enim conversionem anteredit, cum aliqua illuminatio, nempe uberior, etiam conversionem sequatur. Quo pacto conciliandisunt Theologi, cum illuminationem modo adgratiam præparantem referunt, modo ad inhabitante. Prima & præcipua illuminationis ratio in præparando hominem ad conversionem consistit. Ideò enim naturales tenebræ, ignorantia mysteriorum & errores iis oppositi ex intellectu humano per gratiam expelluntur & ille cognitioneDei &rerum facrarum imbuitur & tanqvam luce qvadam illustratur, ut ad recipiendam justificantem gratiam aprus reddatur. Antecedit itaqve hac illuminans gratia conversionis complementum. Nulla magis gratia, qvam hæcipla, morâ & tractu opus Necesse enim est, ut omnibus fidei articulis, ad salutem necessariis, is assentiatur, qvi sidelium vult numero computari. Atillinon momento instillantur, Sæpe annus, sæpe anni transeunt, priusquam omnium impetretur fides. Pono exemplum. Compellatur Judæus, clarissima testimonia, quod Melfiam jam venisse oportuerit, magna vi ipsi ob oculos ponunturs Compungitur intraanimum suum, metuitqve, ne veritas religionis suæ vacillet. Hic est effectus gratiæ prævenientis. Succedit gratia præparans. Invitatur enim porrò ad colloqvium, paret ille,

ille, neque gratiam Dei contemnit. Convincitur primo, utique Melliam venisse, quamin rem plurima cum ipso tractantur Scripturæ testimonia, labiturque interea tempus. Progreditur tum collocutor, probatque, hunc ipsum Messiam Deum elle, non hominem nudum. Cui fini iterum innumeradicta considerantur. Tum ad historiam N.T. accedit, probatq;, qvæcunque de Messia prædictasunt, sesu nostro Nazareno competere, adeoque ipsum verum Messiam esse. Porrò obtentà personarum Divinarum dualitatead Spiritums.progreditur collocutor, probatque, & huncin SS. Trinitatis consortium accedere. His peractis de mediis disquiritur, quibus salus nostra cum à Patre decreta, tum à Filio procurata, tum à Sp. S. applicanda sit & confirmanda. Denique quid ex nostra parte requiratur, ut horum beneficiorum reddamur participes, prævia Scripturæ manuductione à collocutore ostenditur. Omnia hæc sunt à gratia, sed plurimo tempore, plurimisque actibus laborante. Si convictus de Divinitate Messia hanc crediderit, nondum tamen credat Divinitatem Spiritus S. aut si hanc crediderit, neget tamen, Filium in carnem venisse, aut si de hoc fuerit persvasus, neget beneficii incarnationis & passionis Messia per sidem hominem fieri participem, propugnet autem, per legem nos more Pleudo-Apostolorum salvari debere; actus qvidem priores semper erunt à Spiritu S. adeoq; à gratia præparante & illuminante, & tamen homo nondum erit conversus autregeneratus; nisitandem accedat gratia operans velperficiens conversionem, de quà postea. Cumq; illuminationis vox Scripturæ usu non meneistantum ab ignorantia & erroribus liberationem & manudu. ctionemin omnem veritatem spiritualem notet, sed & voluntatis in statum aliu & meliore mutationem, eundem quoq; hic ordine moramq; intercedere quotidiana experientia edocemur. Homini enim profano & in peccatis omnibus quali sepulto Divina gratia primo stimulu injicit & cogitationem, de periculo & miseria, cui ob quotidiana crimina est involutus; exemplo filii perditi, qui eis cauror na fev, in se redier, mente sua infesicitatem suam confiderante, Luc. XV, v. 17. Qvod gratiz prævenientis eff. Qvam si non repulerit, informatio subsequitur, de flagiciis, de corum



turpitudine in oculis Divinis; de suppliciis, cadem, nisi acta pænitentia, subsecuturis, deipsius pænitentiæ ratione, de fide in misericordiam Divinam, merito Christi nixam, ponenda, de sugâ peccatorum, deamore Divino, omnibus hujus seculi voluptatibus anteferendo, aliisqi. Sunt enimhomini in peccatis habitualiter indurato infiniti scrupuli & objectiones evellenda, ad qyamrem sæpe non minor reqviritur mora, quam ad hominem vel paganum vel Judæum vel hæreticum in fidei dogmati-Si de uno scelere conviceris omnium bus erudiendum. vel plerorumq; reum, effectusis est gratiæ illuminantis, qvo & turpitudinem ejus in intellectu agnoscit & voluntate illud detestatur, nondum tamen conversus aut regeneratus est, plurie morum aliorum agnitio & detestatio requiritur. Que si adfue. rit,ut fides vera fit, nec erroneo aligvo conceptu, qualis Pseudo-Apostolorum erat & ad ejus analogiam plurimi alii esse possunt, defædetur, laborandum est. Adeò gratia illuminans sive mentem five voluntatem hominis, non immediate in hominem illabitur, non uno momento illuminationem absolvit, non irresistibiliter in homine operatur, sed agit per gradus, per vices, per plures & repetitos actus, hominemá; adeò temporis successu disponit & præparat ad majorem subinde veritatis lucem admittendam, adeò ut si primumilluminationis gradum repellat, alterum ipsi deneget, qvippe qui sine primo locum habere non potest. Paulus cum Ephelios olim tenebras suisse, nunc autem lucem esse in Domino profitetur, Eph. V. 8. dispulsas illas non intellectus tantum sed & voluntatis tenebras & lucemaccensamesse significat per omnes illos Apostolicæ prædicationis actus, qvi circa eosdem longo tempore occupati fuerant. Nempe ad eum modum, qvo ad Paulum ipsa voxè cœlo Divina dixerat: Surge, idedenim tibi vifus sum, ut te constituam ministrum; ad aperiendum oculos populorum & gentium, (aperire autem oculos est illuminare) ut convertant fe à tene. bris ad lucem & potestate Satane ad Deum, ad accipiendam remissionem pescatorum &fortem inter fanctificatos; Act. XXVI. verf. 16. 18. Johan. ni verò Christus illuminare dicitur omnem hominem, venientem in bune mundum, Joh. I.9, h. e. qvantum in se est, per verbi ministerium veram Dei cognitionem, omni studio & conatu. adeoadeogye repetitis sæpeactibus, omnibus, qvi se operantemadmittunt, quousque admittunt, implantare. Nec enim gene ralitas locutionis permittit, ut de ea tantum illuminatione accipiatur, qua complementum suum in plenaria hominis conversione assequitur. An enim ideò à Christo informatus juvenis ille non est, quia post informationem awid fe duasuro , triftis à Christo discessit, eò quod divitias suas retinere non posseti Matth. XIX, 22. An ideoilluminatus à Spiritu S. non est, qui aliqvidaecepit luminis, licet omne sua culpa non admiserit? An ideò sol nonilluminat conclave, quia vel non totumilluminat vel non omnes ejus partes æqualiter illuminat? Bileama DEO de Servatore mundi, olimex Jacob orituro edoctus, quamquam infidelis effet, tamen femet appellat: מיתם העין aperium oculo, leu qvodidem est, illuminatum, qvi audiverit verba DEI, videritq; visiones omnipotentis. Scite exantiqvis Judais R. Sal. Jarebiad h. loc. cum quafiviffer, cur singulariter dicatur, Bilea apertumoculum, non apertos oculos, habuiffe, respondet: למדנו שסומא באחת מעיניו היה. doset nos, quodo citas in altero oculorum fuorum fuerit. Id nempe vult. hactenus illuminatum fuisse Bileamum, qvodex revelatione ( qva & ipfam de se vocem sequenti statim versu usurpat aliquid de Mesfia ejusq; officio cognoverit, obtenebratum tamen fimul, qvod fideli affensuhanc sibi revelatam doctrinam non acceptaverit, Eqvidem celeberrimus Theologus, D. Abr. Calovius, in Vind, Ano ti-Grotianis non veretur ad verba: apertus oeulis, conferre locum Eph.I. v.17.18 Ubi Spiritus sapientiæ & revelationis dicitur dareilluminates oculos mentis, ut sciant, que sit virtus DEI in ipsis

Aliquot subjectiontur Consectaria.

PRimum est: Spiritum S. illuminare & actiones suas exercere non in fidelibus tantum, sed etiam in infidelibus, ad fidem præparandis. Id enim niss faceret, homo nunqvam converteretur. Nec enim ex suis viribus converti potest homo, qvod ¿ a yanan, nec in momento convertitur, nec convertitur à Spiritus. ab homine absente. Ergo ita à Sp.S. convertitur, ut ipsepræsens negotio conversionis manum adponat, hominem non externe tantum sed in terne



terne com noveat, intellectum ejus non quoadliteram tantum verbi, sed groad sensum etiam illustret, lumeng; Divinæ notitiæ, lenlui Spiritus Sancti, à quo proficilcitur, contorme in eodem semper majus majusq; accendat. Secundum consectarium: hanc iplam, à Spiritu S. in animo hominis, nondum plene conversi. excitatam lucem, seu mysteriorum Divinorum notitiam, motusq; voluntatis bonos, in eodem effectos, veram notitiam, verosq; Spiritus Sancti motus effe. Manitestum hoc est ex pripri consectario. Qvienim motus & qva notitia à Sp. S, effecta est. ea non potest non esse vera & bona; quia effectus non potest esse deterior sua causa. Et quia hæc notitia, hi motus sunt illa ipsa materia, quæfiduciæpostmodum concipiendæ, substernuntur, qvomodo fallæ elle poflunt? Excitatur in nondum regenito noticia harum propositionum: Christus est Deus, est homo factus, nostri causa passus est, side nobis meritum suum applicat; hac notitia gvomodo non sitvera, cum Scripturæsit conformis? Defectus verò, qvi notitiæ adhærent, notitiæ iplius veritatem æqvè vitiare non possunt, acnon possunt in homine fideli, in quo ipsonotitia illa non est ex omni parte perfecta, sed cu pips s. Cor. XIII. 12. Eqvidem ob hosipsos defectus noticia illa non est ex omni parte animæ, eandem complectentis, recta & fufficiens & fructuosa, quia nondu fiducialiter applicata & in ulum Christianum traducta, vera tamen est, æg;ac notitiæ natura insitæ hos ipsos defecte habentes, gvætamen, ang sas, vericationomine nobilicantur, non obstante, gvod fint imperfectiffimæ & actuiplo infructuolæ Rom. I.18. Tertium confectarium: Hosin homine regenito à Sp. S. excitatos motus elle salutares, eo sensu, quo ad salutem homini procurandam'à gratia sunt destinati. Salutare vulgo qvidem dicitur, qvod actu salutemvel inchoatam vel consummatam confert. pacto nihil salutare est, nisi per sidem, Hebr. XI.6. Sed necinsolens est, id etiam salutare vocare, quod ad salutem conferendam tendit, simili à medicamento desumpto, quod lemper salutare in se est, etsi velinitium tantum valetudinis, vel partem procuret, vel etiam exaccidenti fiat plane non falutare, imò etiam lethale. · Er quomodo salutare essenon potest, quod està Spiritu Sancto, eoq; gratiosè agente? Quartum confectarium: Omnem notitiam rerum facrarum, quæ elt in Ecclesiæ Ministro, per quem gratia





præparans agit, effe à Spiritu S. & sensu modoindigitato salutarem. Est enim notitia à Spiritus Sancii gratia, cum ad ministri Ecclesiæ, tum per eundem ad auditorum sibi concreditorum salutem directa. Talis autem notitia non potest dici esse à natura, nisi maayani (av & spiritualia ex naturalibus deducere velimus. Esse autem eandem in ministro ex Spiritus S, gratia profectam, inde probatur, quia notitiæ illius finis est, utir egenitus minister regeneretur, qui finis non est à natu-Sicurenim ipium verbum Divinum, ubicunque existit efficacem lecum intentionem haber, hominem convertendi & falvandi: ita & notitia, ex verbo hausta. Qvamqvam interdum homoverbum legens & conclusiones exinde colligens, suammet falutem non intendat, Deum tamen per notitiam illam ipsiussalutem intendere dubitari nequit. Nam verbum Divinum, ubicup. que est & in quocunque est, hanc intentionem sibi conjunctam habet. Et gyamgyam per hanc iplam notitiam minister irregeni. tus, verbum prædicans, nonnungvam auditorum suorum salutem non intendat : Deus tameneandem per notitiam illam intendit. Ergovel hactenus à natura effe negvit, per ea, quæ Aph. VII. dicta funt. Qvod si dixeris: ministrum Ecclesia, non per notitiam sacrorum, sed per sacra ipsa auditores suos movere & convertere; tum prætergvam gvod idem fit ac si dixeris: judicem

non per notitiam legum, sed per leges ipsas justitiam administrare, quod absurditate non caret, sacile animadvertitur, nec regenitum ministrum hunc essentim per sua notitia vires, sed per verbum præstare, II. Cor. III., Ut autem hic verbum proximius, notitia ministri regeniti remotius convertendi instrumentumest, atque ideo verbum causa instrumentalis, Minister ministerialis causa vocatur, ita idem de irregenito ministro dici debere ipsa rei natura, qua utrobiq; excepta pietate & impietate eadem

Aph. XI.

Gratiam operantem conversionem quoad se absolvere.

Cancelliter omnis gratia operatur aliqvid, hic vero gratia operans cum particulari épodel accipitur, qua conversionem



elt, poltulat.

néeousq; operatur & perducit, ut homo plene convertatur, hoc est, ex filio iræ fiat filius gratiæ & ex reo damnationis æternæ hæres vitægloriosæ. Posset & efficiens vocari. Terminus ejus est justificatio, justificationis inhabitatio. Notanter hunc gratiæ gradum Paulus describit Phil. II. ig. Deus eft, qui operatur invobis eam velle quam perficere cum beneplacito. Cum DEUS operari, diciturgratia ejus espygragratia operansindigitatur. Adhortatus præcedente versu Philippenses fuerat Apostolus, ut saluti suæinvigilarent, facerento; cum tremore & timore, ne donum semel collatum, ab iplisq, acceptatu, locordia sua & negligentia amitterent, Nuncergo ne monere rem vel plane difficilem vel impossibilem videretur, qvia tam arduæ& qvasi tremendæ sollicie tudinis fecerat mentionem, auxilium, vel præsidium potius Divie numiplis prælto futurum spondet, Nonipsis nempe laboran. dum este, quantumvis verbo zatepya ( adu us ingentem ipsis laborem versu præcedente commendasse videretur, sed Deum laboremomnem in se suscipere, dummodo ipsi cum timore & tremore laborare ipsuminse permittant. Deum enim insalutis nostræ negotio omnia este, omnia facere, omnem paginam implere. Non facere initium, cætera homini facienda relinquere, sed initium & finemDEI esse, omnia DEI esse. Itaqve immediatus verborum sensus est: Omnis operacio salutis nostræ, five fit in initio, five progressu, five fine, à solo DEO est. Ex quo deinde tacitè infert; ergo is quoq; faciet, ut salus vestra feliciter cœptaconsummetur, dummodo ipsiconfidatis & di donia seu gratiz ipsius operanti nunqvam obicem ponatis. Eadem operantis gratia siveevegyeins vox hoc ipso sensu occurrit, Eph. I.16. unacum descriptione ejusdem per voces synonymas, inprimis & Φωτισμε, illuminationis, subintellige in gradu excellentiori, quo plenam tantamq; mentis illustrationem designat, quanta ad fidem justificantem in animo concipiendam requiritur. Gratias enim agit Apostolus DEO Patri, qvod dederit, simulq; petit,ut porrò qvoq; augeat Epheliis Spiritii fapientia Grevelationis in cognio zionem Filii sui, veri, 17. Esthacipsailla illuminans gratia, qua cosdem ad fidem falutarem, in Christum collocandam, disposuerat& præparaverat, quæad eum usq; gradum fuerat deducta, ut haberent ceu





rent, ceu ipla gradatio live aliga innuit, iplum illud illumination onis fastigium, quo in plenam fidei lucem ponerentur, nempo illuminatos oculos meneis, ut scirent, (recensentur hic præcipuæ fidei, quæ creditur, partes, ut ed minus dubitetur, intelligi fidem plane confummatam) quanam fir fes vocationis ipforum 5 que divivia gloria bareditatis in sanctis & qua excellens magnitudo virtutis opfius, qui credimus, juxta operationem roboris potentia ipfius, verf. 18. 19. Alibi eodem lensu dixerat; Deum dedisse lucem in cordibus nofiris, ad illuminationem cognitionis DEL, qua est in facie Jesu Christ, II. Cor.IV. 6. Ubi quamquam prior illailluminatio, expressaper, Adulaj ce Gig nacoliais Tur Doroge hav, plenderein cerdibus Apostolorum, folos Apostolos corumá; ministerium, immediate ipsis concreditum, attineat, Polo nos tamen, seu illuminacio rognicionis DEZ refertur adalios illuminandos, h. e. ad fidem veram & salutarem convertendos; quo sensu etiam habetur, Eph. III.9. Quopertinent infinitaScripturarum testimonia, qvz vel DEO, neminihominumobligato, Rom. XI.35. vel puræmeræ q; gratiæ & amori Divino convertionis nostræ negotium, non secundum partem tantum suialiquam, sed juxtatotum complexum suum consideratum, adscribunt, Eph. II. 4.5.7. I Petr. I. 3. Jer. XXXI-18. Ezech, XXXVI. 26. Joh. III. f. I. Cor. VI. 11. Tit. III. f.

Aph. X11.

Expositos gratia gradus ad assistentem gratiam referris IN oppositione nimirum adinhabitantem, qvæex operante gra-Lua consequitur. Dum enim Deus hominem gratia sua przyenit, eundem præparat, tandemg; efficit, ut credat, ante offium stare & pullare dicitur, ut intromittatur: intromitlus per fidem inhomine, tangvam in domo & templo suo, croixe ni in welmile. inhabitat & inambulat, II. Cor. VI, 16. necin eo hospitatur tantum. sed world worn mansionem facit cum Pacre & Sp. S. Joh. XIV. 23. imd dernie uel aurs, canat eum eo & ipfe fecum. Ap. III. 20. Quousq: itag; homo per veram seriamg; pænitentiam Christum pulfantem non audiverit, nec fores ei cordis sui per la lutarem fidem, in sufficienti cognitione Christi & firma in meritum ejus fiducia confittentem, aperuerit, non inhabitat hominem, sed quasi extra eundem stat, seu assissi eidem, ut qui puisat, domui assissit. Utautem, qui domui affistit, candemq; pullat, non absensest, neq; neque otiofus, fed præfentiffim us quidem & negotiofiffimus, ita tamen, ut præsentia sua & nego tiosa operatione consortium suu &favorem offerat tantu m, non dispenset, antequa intromittatur: Ita Christus & Spiritus S. qvamqvam dum in convertendo, præparando, perficiendo occupatus est, non sit inhomine, tanqvam domicilio suo, cuigratiam suam justificantem & fanctificantem dispenser, tamen non abest ab homine, muliò minus nihil ei negotii cum homine intercedit, led præsens ei adest, omnemq; in eum convertendum operam impendit. Non itaq; licer ita colligere: Spiritus S. non est in anima inmunda: (eandem neinpe gratio à justificatione & sanctificatione inhabitando:) Ergo non adelt homini immundo gratiola lua operatione, qua eundem ad mundiciem præparet & traducat. An enim absens pultabir oftium cordis? Nec ita colligendum est: Spiritus S. recedit ab homine impio, id est, domum cordis ipfius deserit : ergo plane non adest amplius, neq; assistendo cor ipsius pulsat. Id enim ni feceri, nemo laplus unqvam converti poterit aut certe revertente Spiritu S. in momento & convertetur & inhabitabitur, qvod oppidò absurdum. Eadem gratiæ assistentis & inhabitantis differentia alio simili insinuatur apud Prophetam: expandi manus meas toto die ad populum rebellem. El LXV. 2. Qvi manus ad alterum expandit, ad eundem amplectendum & exosculandum non abest ab eo, sedeidem asistit, erga remotum enim ineptè manus expandimus: tamen eidem nondum intime conjungitur & unitur, qvamdiu ab amplexaturo recedit. Si rebellis esse defierit, currit Deus Seadit super collumejus & osculatur eum, Luc. XV.20

Inhabitantem gratiam distingui in persicientem & adjuvantem.

Vam primum homo per operantem gratiam ad fidem plene adductuseft, à DEO èstatu damnationis ad statum gratiae transfertur, quod sit per justificationem, qua peccara ei omnia dimittuntur & meritum Christi imputatur. Primus justificationis effectusest unio Dei & inhabitatio. Deus enim homini reconciliatus ut amicus amico sete e vestigio conjungit, intimeque & samiliariter cum ipso conversatur Cum Abraham à DEO ipso vocatur cum ipso conversatur Cum Abraham à DEO ipso vocatur catur cum ipso conversatur Esai XLI. 8.R. Dav. Kimch, Judaus licet exponiti



exponie: 'D PITI DIANU, qui amavit me & adhafit mibi. Eft enim amor, qui amicos colligat, lecundum scaligerum affectus unionis. Discimus nempe exemplo unionis personalis in Chrifto, fieri posse, ut DEUS uni rei etiam quoad substantiam suam archius qu'am alteri conjungatur. Cumq;DEO & plurimialis modi fint, qvibus idfacere possit, cum possit facere super omnia plus quam abundanter super ea, qua petimus Gintelligimus, juxta virtutem ope. rantem in nobis, Eph. III. 20. & verò frequenter in Scriptura legamus, Deumadfideles accedere, iisdem conjungi, eos inhabitare & inambulare, & gvidem ita, utab infidelibus recedat & eosdem deserat, hunc honorem Divino verbo piè habemus, ut credamus litera, verè & propriè, h.e. quoad substantiam ipsam hoc fieri, gvamqvam modum, qvo id fiat, pervidere negveamus, ceu & in aliis mysteriis necessariò faciendum est. Qva unio & in habitatio hunc habet finem, ut fideles eòcertiores sint de gratia Divina, perpetuo apud se manente & ad finemusq; vitæ ipsos conservante, adq; omne bonum stimulante, viresq; largiente. Docet hocipleservator, inquiens: Ego in illis & tu in me, ut fine perfecti in unum, But cognoscat mundus, quod tu me miseris & dilexeris illos, ficut me dilexisti, Joh, XVII.23. Christus in fidelibus suis est & cum Pater in Christo sit, is simul iniisdem existit & qvidem in hunc finem, ut illisint muden person eis ev, pefecti in unum, seu persecte combinati conjunctique, unus veluti inter sele Spiritus, qui neque à se invicem neq; à DEO ulla vi divelli possint, Rom. IIX. 39. nisi ultrò homo à DEO per peccatum recedat, Esai LIX. 2. Ex quo patet, hanc gratiam inhabitantem partim efficere, ut homo perfiftere in amicitià cum DEO, seu justificationis beneficio, possit, partim vires largiri, qvibus vitam, hoc ipso beneficio dignam, instituere, sidemque suam per bona opera testari possit. Illud Gratia persiciens vocari potest, quippe que hominem in gratia constitutum, adextremum gloriæ fastigium deducit, hoc Gracia adjuvans, quippe qua una cum homine, novis viribus Divinitus instructo, ad exercitium operum, DEOplacentium, concurrit.

Aph. XIV.

Varios esse gratia persicientis actus.

Vo plures sunt occasiones, que hominem ab amicitia cum

DEO abstrahere tentant, eo pluribus præsidiis opus est, ut

D2

in



in eadem ad finem usq; vitæ perseveret. Invadit hominem mille modisSatan, totidemá; mundus, nec paucioribus propria caro. Sed tamen DEI gratia his omnibus major & potior est. Adest enim I. Gratia conservans seu custodiens; memorabili voce à Petro Perprone I. Petr. I. 5. à Paulo Phatison dicta, II. Tim. I. 12. Ut enim vox hac posterior generalis est & quamlibet custodiam atq; qvemcunq; custodiæ modum designat:ita prior illa propriè & primo præsidium militare & munitionem fortissimam, & Tobore militium & prudentiaducum & civium vigilantia instructam, notat, qua arces atq; castella contra vim hostium, etjam immanem, contraq; machinationes omnes & strategemata, etiam callidiffima, tuta & invicta præstantur. Talem Pergar seu cuftodiam, superari nesciam, (nisi homo ipse ad hostem turpiter deficere velit) nobisexhibere το ωολύ θες έλεω multam DEI grasiam v. 4. cum dorape Oss, potentia DEI conjunctam, v.s. profitetur Petrus; quæ munire possit corda & cogitationes nostras, ad versus oc mnes hostiles tentationes, Phil. IV. 7. & Paulus immora fiducia perfuafus es, (ita enim vocem min er pas fumi, ex Rom. IIX.38. prorsus parallelo, ibidemque infinuata vincendi ex quacunque parte. five mundus sit, sive coelum, sive infernus, sive casus alius qvicunquimpotentia evidentissime colligitur) quod Deus potens sie ut depositum ipsius custodiat ad illum diem, quem nempe paratum este dixerat Petrus, ut in eo reveletur falus nofira; cum nunc nondum illaappareat, I. Joh III. v. 2. Simili prorius modo Paulus, Phil. I. 6. certum se esse ait, quod DEUS, qui inceperit in ipsis bonum opus, Christianismum inter iplos plantando, ipsosque regenerando & sanctificando, hoc ipsum sium opus absoluturus sit, quantum np. in se est & nisiab ipsis Philippensibus impediatur, us & in diens TeluChrift. Habeshic iplum gratiæ danadsons, perficientis nomen, quo & Apostolus utitur, II. Cor. VII. I. Adest II. gratia conhemans & cercificans, supuram ras napolas, voce Apostoli, confirmans corda & interiorem hominem cum de præsenti, tum de futura salute certum reddens, I. Thess. III. 13. Sequitur hæc imotà consequentia expriori. Si enim Divina gratia invicta nobis supdeditat contra omnis generis tentationes præsidia, qvid est, qvod desalute nostra dubitemus? Ipsa sidei Apostolica affectio, qua ut in describitur, Hebr. XI.1. certitudinem omni formidi. ni contrarii oppolită involvit, nisi ipse homo, nullis motus rationibus



nibus, voluntaria malitia abjicere fiduciam & dubitationum se fluctibus exponere velit, Adest III. gratia roborans Scontestans. Nec enim certitudinem salutis tantum generat gratia, sed infir. mam factam roborat, sustentat, auget. Pro quadiscipuli orant: Domine z pootes, adde nobis fidem, Luc. XVII. 3. Habuerant enim fidem, sed infirmam, ceu & pater illius obsessi, Marc. IX. 24. qviclamat petitq; credo, Domine, juva meam incredulitatem; quare id, quod fiduciæ suæ deerat, addi à Christo & suppleri desiderant. Vocatur hac gratia Besausa, corroborans, confirmans. Ovam memorabili verborum apparatu prædicat Paulus: qui confirmac nos, inqvit, vebiscum in Christum & unxit nos, Deus; (Divina Evangelli mysteria, in se certissima, prædicaverat versu antecedenti, nunc ea confirmari in nobis ait per unctionem & collationem Divinory donorum, quailla non credamus tantum, sed summam inde animi & conscientiæ lætitiam concipiamus) qvin Gobsignavit nos Ededit arrhabonem firitus in cordibus nostris. Confirmatur spes nostra Divinis promissionibus, opegyitang obsenatur & corroboratur sacramentis & interno Spiritus S. in cordibus nostris testimonio, quasi arrhabone quodam, omni pignore magis fortiusque obligante, quo sponsus sponsæ sidem suam arctissimè penitissimeq; obstringit, ipsamq; amorissui perpetui & indislolubilisplane certam & indubism reddit. II. Cor. I. 21, 22. A quo infallibili Spiritus S, testimonio hac gratia & συμμαρτυρεσω, conte-Bans, (utiple Spiritus S. testans, I. Joh. V. g.) dicitur, eò qvod cordibus nostris vi sua verbo insità testetur, nos filios DEI esse & summa cum fiducia Deum compellare posse, Abba, Pater, Rom, IIX. 15. 16. nempe non certam nobis tantum gratia Divina reddit salutem, sed semper certiorem, immo modis omnibus, qvi excogitari possunt, certissimam. Adelt IV. Graice consolans & erigens. Cum nempe sub calamitatum & persecutionum onere premimur, ut vix divini amoris aliquem percipiamus senium, Divinæ gratiæ effato sublevamur : sufficiat tibi gratia mea; nam pirius mea in ine firmit ate perficitur. II. Cor. XII. 9. Nungvam langvere se magis putabat Paulus & à DEO quasi deserrus esse, quameum à Saranæ angelo colaphis exciperetur; & tamen hoc iplum in gratiæ locu computat Deus.Imò gratiæ suæ virtutem in infirmitateperficiprofitetur, quasi extra colaphos & σκόλο was, seu acutos palos, carni ipfius infixos, perficiens gratia locum habere non possit. Exerit se

ista Divina virtus in solatii, ut ita loqvamur, realitate, dum non verbis tantum efficacissimis solatiorum nobis argumenta adspirats sed virtute suà nobisimpressà facit, ut craci simus ferende, I. Cor. X. 13. imo ipie intercedit pronobis gemitibus inenarrabilibus, Rom. IIX 26. Cum ait, and 6 mod pa, ipfe Spiritus intercedit, & gvidem weeperwy zave, super intercedit; hac vocum emphasis permittere non videtur, ut de intercessione tantumin sidelibus effecta verba intelligantur: sed cum fideles in angustiis ductore Spiritu & precentur & suspirent, hoc non sufficere dicit Apostolus, sed addit ad majus pondus solatio adjiciendum, ipsum quoque Spiritum S. cum iisdem intercedere, majori qvapiam vi, qvam fideles iplos, & sufiriis non, qualiz fint fidelium, effabilibus, sed sua persona dignis, quorum ut & intercessionis ipsius rationem Deo qvidem convenientem vocare posimus, sed qvæ tamen à nobis neque mente comprehendi queat neq; verbis enunciari. Adest. V. gracia salvans; zensotus ne Φιλουθοωπία σώζεσα, benignitas & amor bominum falvans, nata tiv aute excov, secundum suam misericordiam. Tit.III.4.5. Que salus dicitur consistere v.7. partim injustificatione nostrigratiosa, partim in bareditate secundum sem vita aterna. Que spes hæreditatis consistit in mud duna men & mentos [6. ain Go, in gustu vireueum su euri seculi. Hebr. VI, s. Quidenim aliud est regnum gratia in boc feculo, quam initium regni gloria in altero fee culo? siquidem regnum DEI in boc etiam seculo est justicia, pax & gau. diumin SpirituS. que utique etiam sunt bona futuri regni gloria. Vult itaque dicere: quod Divina gratia ed rem perduxerit inifiis hominibus, ut nihil supersuerit, quam hot unitum, ut gradus vita aterna perfo-Elissimusillis conferretur; dum juxta gradum bujevit a competentem re pera substantiam bonorum vita aterna pracipuorum consecuti fint, complementum fine dubio eciam consecuturi, si modo perseverassent & magis magisque ad perfectionem istam perrexissent. Ita ad hunc locum D. Seb. Schmidius. Cui majoris lucis causa jungo D. Jo. Hüllemannum. in Verm. Confc. c.VI. p. 642. ita scribentem: Die gange D. Schrifte bezeuget/das wir Blaubige auch allhier in Diefer Belt die mefentliche Giucte der Erkanmus Bones haben welche man in Schulen beiffer claram visionem DEI. Das wir auch die wefentliche flucke der Liebe & Dites/ der Wergnügung in BOtt/ des Priedens in BOtt/der Areude in BOtt/darinnen das ewige Leben bestehet allhie durch den Glauben in diesem Leben erfaffen/ergreiffen/ haben / befigen und genieffen. Dur bas in funftigem Jenem

genem Teben der Grad der Erkannus höher/der Ztiede/die Freude/ das Wergnügen gröffer und höher sen. Und das die Immerwährenheit oder die unwandelbare ewigwährende continuation dazu kommen wird. Dannenherodie Geniessung der Sceligkeit/wie sie hie in diesem teben an. sähet und der Schmack himmlischer Freude/Ebr. 6.5. warhasstig eine Be. niesung eben der Freude ist/die dort ewig ohne Ausschlagen gewähren wird und keiner anderen Freude. Gleich wie der Borschmack einer Speise eben die Spise kosten melcher sich hernach der Esser säniger i und keine and dere Speise gekestert eine an dere aber genossen wird. Qvæ deinceps pluridus exequitur.

Varios esse gratia. Adjuvantis actus.

Uplex est Divinæ gratiæ finis; unus, hominem ad vitam aternam perducere, quod ii gratia Divina gradus efficiunt. gyorum hactenus à nobis consideratio institutaest: alter hominempulcerrimis DEOq; placentibus virtutibus exornare, qvod efficit gratia adjuvans, seu auxilia Divinæ gratiæ. Cum verò nec hoc opus Divinum in instanti, sed intervenientibus certis gradibus actibusq;, perficiatur, illi nobis nunc pariter ordine erunt recensendi. I. Initium facit gratia regenerans. Illa qvidem, qva cum conversione idem est, & ad sidem efficiendam terminatur. justificationem præcedit, sed qvå illå vires largitur, animum su um in melius mutandi, bonisq; operibus studendi, eandem demum insequitur. Qvod ut recte intelligatur, sciendum, qvod fides duplex habeat officium: primo apprehendendi beneficia sibi oblata, deinde gratitudinem suam ipso opere erga beneficia illa te. standi; qvodalii ita enunciant, sidem una manu apprehendere Christum, altera caritatem erga Deum & proximum exercere. Ideméjest, cum vita fidei duplex esse dicitur, primò cum credens vivir Christo, deinde cum Christus vicissim vivir in credente. Utraq; infinuatur, Gal Il. 20. Vivit autem, qvi credit Christo, cum vivam in ipsum fiduciam ponit, ipsiusq; vitam sibi applicando fuam facit. Vivax enim actio eft, que Christum apprehendit,

ambabus quasi ulnis amplestitur, pertinacissime tenet, nec deserit, si contra nitantur inserorum porræ. Christus autem, à credente apprehensus, è vestigio in credente & ipse vivere incipit, ipsumé ad pietatem adversus se testandam incitat & impellit. Quam si exercuerit, indicio it est, Christum in ipso esse & vivere, seu actiones vitales exercere. Prioris vitæ & officij, quod fides obit, actus funt haußand, recipere, fibiq, proprium facere Christum, à quosiliatio Dei dependet, Joh. I,12. XVII.8. Rom, V. 17. & Sognaußaver, apprehendere & accipere Joh. I.f. Col. II. 6. atque ita eidem tenaciter adhærere, ut vitam citius quam iplum relinquat. Gen. XXXII, 26 Matth. XV. 22, 25,27. Posterioris ad operandum percaritatem dispositumesse. Gal. V.6. & opera habere perquilla fidem testari; ut si illa non habeat, indicio sit, sidem non vivere, Jac. II. 17.18.20. Jam regenerario, qua a conversione distincta est, sidem pro ducit seu novam vitam, non priori modo, sed posteriori consideratam. Qva enim fides justificat, producitur à gratia non regenerante, que animum imutat, sedàconvertente, quam justificatio illico insequitur. Qvod vero justificatio regeneratione eo modo consideratam præcedat, ex ipså forensi justificationis natura elucescit. Primum reo, morti adjudicato, delicta, ab alio vellytro velintercessione expiata, remittuntur, antequam novam quasi recipiat à morte, in cujus faucibus hærebat, vitam. Ubi primum è carcere eductus & priori libertati restitutus est, vivere denovo incipit, primum benefactoris gratiam cupidissimo animo amplectendo & exosculando; deinde demum animum priorem sceleratum ex. uendo, meliorem q; induendo, h. e. benefactorem suum amando & obsequiis ejus se totum devovendo. Qvomodo amare judicem potest, quamdiu à vinculis mortis nondum est liberatus? Vires qvippe amandi judicem nonnisi post liberationem accipit, dum in memoriam sibi revocat, quanto beneficio suerit affectus, & quo nunc vinculo ad eiserviendum sit obstrictus. Ita plane de justificatione & regeneratione seseres habet, Unde quia regenerationis vox longé frequentius in Scriptura de ipsa conversione, qua in justificationem terminatur, quan de collatione virium, qva animus hominis in melius immutatur, accepta reperitur, veteres Theologos acqvievisse videmusin tractatione articuli de conversione, qua verò circa immutandam hominis animum sciri poterant aut debebant, ad articulum de renovatione, cui pes Quo Paris & voes, mutativ animi diserte tribuitur, Rom. XII. 2. vel de sanctificatione rejecisse, Sequitur ergo II. Grana renovans velsandificans: ex vetere homine novum faciens & ex peccatore fanctum. I. Theff. IV. 3. Sanctificationis hujus partes pulcerrime repræsentat Præceptor noster, D. Danbauerns, dum in Hodos. Phan.

Phæn IX.p. 703, candem fieri oftendit partim facrificando corpus, omniaque membra iplius; abstrahendo eadem ab omni eo, quod iplis jucundum & gratum eft. Rom. X'I, i. Hisenim delectari est ουςηματίζεων τω αιώνιτετω, conformaribuse mundo; vers. 2. Partim moresficando & crucifigendo veteremAdamum, carnemquepropriam, lemper mala concupiscentem, Gal. V 24. Alibi hoc dicitur abnegare se ipsum, renunciare suo honori, suis commodis, suis voluptatibus, deponere fiduciam in suam sapientiam, fortitudinent, autoritatem, è contra crusem suam tollere, molestia carnem animumqve luxuriantem afficere, ne exorbitet, & fequi Chriftum, ejusqueunius gloriam quarere Matth. XVI. 24. Parcim thurifeando, adferende Deo, tanqvam Spiritni precum ( ) nenim femper preces lignificat) Zach. XII.10.thymiama ardentiffimarum puriffimarumqve orationum, cui fini & modum formamqve præscripsit Christus, Matth. Vl.s.s. Denique exornando semet fru-Stibus justicia, qui finnt per Jesum Christum in gloriam & laudem Dei Phil. I. n. Huic succedat Ill. Gratia angens Slocupletans ; qvæ ubi de incrementis notitiæ rerum facrarum in intellectu loqvitur frequenter illuminationis voce, ceu jam supranoravimus, exprimitur. Graphice hac ab Apostolo in una ad Ephesios Epistolabis describitur, utpote cum cap. Ill 16. seqq Deum rogar, ut ipsis concedar juxta divisias gloriæ sua, que non in potentia tantum ipsius immensa, sed gratia quoq; incomprehensibili consistit, virtute corroborari magis magisque, de die in diem, ut alibidixerat,ll.Cov.IV. 6.per Spiritum ipfius in internum hominem, ejusque incrementum, ur adeo palam fiat, habitare Christum per sidemin cordibusip/orum, illique adeò per hanc inhabitationem charitatis ipsius, in toto opere redemptionis ipsis exhibitæ, firmam & immotam in animo certitudinem, quali in hoc amore fundati & radicaci, habeant, perque eandem comprebendere possint cam omnibus sanctis, que hujus amoris sit magnitudo inæstimabilis & ut ita logvatur, laritudo, longitudo, profunditas & aliendo, ac cognoscere, amorem Christiencelleneiorem esse omni cognitione, quantumlibet excellenti, rerum hujus mundi,id est, ut Lutherus in primâBibliorum suorumeditione verterat: auch ertennen die Liebe Chriftione doch alles Erfanenuf i berixifft. Ex qvo foturum sit, u impleantur omne plenetudine Dei, h. e. omnie aDivina gratià & gratiz hujus donis, que fidenbus sus unquampromisit Deus. Qvod quemadmodum de incremento præcipue cognitionis Chris fti & mysterio rum inde dependentium dictum est, ita capite seq.

IV. K. smemorabili locutione intellectus & voluntatis, fiveno. titiæ & amoris augmenta conjungit: 2 An Jevert es er and wy, Vulgat. veritatem facientes incharitate, Beza veritatem festantes cum charitaze. Ita & Hunnius, Balduinus, Calovius. Alii cum Schmidio, Junio, Grotio: fine fuco existentes in dilectione. Qua si interpretatio recipiatur, tamen augmentum dilectionis in Christum, ra mir . consuetà adverbii ellipsi, quoadomnia præcipitur. Syrus: quicquid efinobis. Qvomodo autem inomnibus diligere Christum, qvomodo quicquid est in nobis diligendo crescere & semper magis ma gisq; amare Christum, Ecclesiæ caput, & in hoc capite simul omnia membra, per omnes juncturas coagmentata , poterant, ut adeò totum corpus ædificaretur, nisi in notitia, qvæ est radix & fundamentum praxeos, simul augmenta subinde uberiora caperent ? Juxtatritum Augustini: tantum diligitur, quantum cognoscisur. Claudit deniq; IV. hujus gratiæ chorum gratiacenfummans & ad perfectionem deducens, quanta quidem in hanc vitam cadere potest. La lemenimgratia, que renovationem nostram svaexery, incipit, candem & Imnas, abfolvit & perficit, Phil.I.6. &gvamqvamcumApostolo nredeumerer, perfedi hic non simus, tamen danguce, et i natadas popues, es contendimus, ut per fedienem affequamur.c: 111.12. Depopus faig reassomra, ferimur in perfectionem, Hebr. VI.1 atá; adeò ob hunc conatum & qualemcuná;, quem attigimus, gradum, & ipli nateofeu perfetti dicimur, Phil. III, 15. Aph. XVI.

Cur gratia Adjuvans dicatur?

Dum gratia adjuvans & cooperans dicitur, exipsa denominationis ratione intelligitur, Deum & hominem simul ad
producendum unum eundemq; effectum concurrere, qvamqvam homo subordinate ad Deum concurrat, qvippe qvum vires agendià DEO accipiat. Nempe in conversione DE us omnia
agit in homine, homo verò subjectum tantum est, qvod conversionem & ea, qvæ ad eandem pertinent, admittit & recipit. At
in renovatione homo ipse agit, exviribus per gratiam acceptis.
Deus itaq; operatur qvidem etiam hic in homine, sed non solus,
verum homo simul operatur: Deus ergo cooperatur. Et dum homo
operatur, Deusq; ad operationem ejus concurrit, auxiliari
homini dicitur. Unde gratia cooperans, itemq; adjuvans & auxilia gratiæ. Fundamentu doctrinæ est, qvod in ipso momento completæ

mletz conversionis homo, qvi antea spiritualiter mortuus fuit, vivere incipiat & vitæ suæ edere indicia. Vivere autemest agere. Freovensintacris mentio vivificationis. Deus enim, wakon @ in idies. dives in misericordia, five copiola. Dei gratia nosin Christo & per Christi meritum proificavit, cummortui effemui in peccatis, utrag: nempe fidei vità nos donando, qua tanta gratia est, ut omnes divitias bonitatis Egratia excedat, id est, plane infinita & immenia. Eph. II. 4.5.7. Alibihæc vita, inprimis quoad posterioris generis effectus, qui in animi mutatione consistunt & actionibus. bine prodeuntibus, cor novum & carneum vocatur, ex lapideo fa-Rum, Ezech. XXXVI. 26. qvod ftatim explicatur: faciam, ut in flaeuris meis ambuletis & judicia mea enfodiatis ac faciatis, verfizz. Ad verba: cor nounm, celebris Judaus R. Sal. Jarche annotat: 743 שנתחרש לטוברן, concupiscentia, qua renovatur ad bonum, illi nempe 747 concupiscentia opposita, que est y7 p7 tantum mala לב רך ונכון לקבל: Gen.VI, R. Dav.Kimchi ad verba: corcarneum: 2107, cor molle & disposicum ad recipiendum bonum. Deus itaque, qvi dat cor carneum, dat vires, qvæ disponant hominem, ad concupilcendum ea, que sunt bona. Et tamen cum his ipsis viribus ipse simul concurrit, hominemq; benè acturum adjuvat, eidemg; cooperatur. Sine Christo enim nihil possumus facere, Joh. XV. s. Ut palmes à viti non succum tantum habet & vires, unde vivat, sed necesse etram est, ut vitis, novum subinde succum subjiciendo, palmitemad generandos fructus adjuvet, eidemq; in operando concurrat. Quemadmodum DEus dicitur verbiministris, non obstante, quod dona iisdem contulerit ad ministerium necessaria, tamen in prædicatione owegyer, cooperari, Marc. XVI. 20. & ipli ministri vocantur oweppei & Ois, cooperariiDei, qvia qvantumlibet inæqvali operâ, ad unum tamen effectum, qvi est hominum ad veram fidem conversio, concurrunt: ita & res sese habet circa hominemipsum, in ordine ad actiones bonas & Deo pla-

Apb. XVII.
Gratiam Divinam universalem esse.

centes confideratum.

Omnis hic gratiarum, ut ita loqvamur, chorus omnibus in peccata prolapsi sunt & à Christo redempti, ex Divina intentione destinatus est. Nemo hominum lapsorum antecedente prævisam hominis rejectionem Dei voluntate, per absolutum,

ut vocant, decretum, ab ulla harum gratiarum, qvo minus ei vel offeratur, vel obtingat, exclususest. Deus ex se & tota animi tuj sententia propensusest, omnes singulosque vocare, converrere, justificare, regenerare, conservare, sanctificare, perficere. Hoc iplo fine omnes gratia sua prævenir, omnes vult præparare, fidem in iisdem operari, ad bona omnia præstare auxilium. Nihil de est ex Dei parte, quo minus omnes singuliq; homines universis his gratiarum generibus fruantur. Soli homines in culpa funt. quo minus harum grariarum ad ipsos redundet fructus. Impiam Calvinianorum particularitatem omnes propemodum S. Literarum paginæ refellunt & inpudorem conjiciunt. Si præveniens gratial etiam in generaliori illo conceptu, de quo Aph. VII. egimus, sumpta)non est universalis, quomodo gentes, quas omnes. singulasque, voce: a de Dewwe, o homo, alloquitur Paulus, Rom. Il.s. seqq. excusatione destituentur, quo minus ad veriorem Dei notitiam, perque hanc ad salutem perveniant! Rom. I. 20. Si intra Ecclesiam Deus non Omnes prævenire verbo, compungere, follicitate, praparare ad fidem, convertere vult, cur omnibus παρεχα των πίσιν, offere & quali manu sua exhibet, (qvæ en hujus vocis significatio, I. Tim. VI. 17.) sidem? Act. XVII. 31. Si Divina gratia in omnibus singulisque non vult operari & perficere opus suum, qvo homines ad Deum veniant & in peccatis suis reficiantus, cur omnes singuloso; ad se invitat? Matth. XI. 28. Ut veniant & fine argento & auro emant vinum Glac, i. e. \_\_\_\_, utR.D.Kimebi, h.l. gratis, ex merâ gratia, beneficia sua acceptent, Esai LV.i. f. Si nonvult omnes mutare animum impium & justitiz studere, cur inclamat omnes : Lavate vos, purificate vos, removete materiam operum vestrorum coram oculis meis; cessate malum sacere, discite bonum facere? Elai. I. 16.17. Totam citius exscripseris Scripturam, qvam omnia coacervaveris & expenderis testimonia, non legale Dei imperium, sed gratiosam ejus & jammerito Christi reconciliatam voluntatem in omnes fingulosque homines exponentia, qua in meras particularitates converti furori similius est, quam temeritati. Qvid clarius illo Apostoli: apparuit gratia Dei salutaris OMNI-BUS bominibus, erudiens nos, ut abnegemus impietatem & mundanas concupiscentias, ac sobrie ojuste Spie vivamus inprasentiseculo? Tit. II. 11.12 Qvoscunq; gratia Divina erudit perverbum, ut abnegent impietatem & piè vivant, illis apparet utique, inq; eos dilpensatur, nis rejectionem Dei vol

ida; non exterius tantum, verbum proponendo, sed & our ness.

falutariter, salutem eorum intendendo. At omnes singulos que etiam reprobos in Ecclesia erudit, quia omnibus singulis que prædicatur, Ergo. Nam do omnibus bominibus, cum utroq; rectè connectitur. Illuxit omnibus hominibus & est salutaris omnibus hominibus, id est, omnibus salutem adsert; ait ad h.l. Jo. Conejus.

Aph. XIIX. Etiam respectu lapsorum.

TEminem præterit gratia sua Deus: ergo neg; lapsos, si vel sexcenties vel millies suerint lapli. Vox universalis: omnis, Deus vultomnes salvos; venitead meomnes; graria apparuit omnibus: Deusmiseretur omnium; neminem excipit, adeog; neclapsos. Pone aliquibus lapsis conversionis gratiam non obtingere, jam vox omnes, quæ ordinarie distribuirin singula generum, in proprio fignificatu non relinquetur, nec omnes notabit, fingulosque. Si Deus non vult, ut qvisquam percat, sed omnes adpænitentiam convertantur, II. Petr. III. 9. Sipracipit, ut nonomnes tantum homines, sed & ubique locorum viventes pænitentiam agant, Act. XVII.30. quomodo lapsos excipere poterit, qvi sub omnibus hominibus continentur & ubiq; locorum existunt? Ovi verò vult, ut lapfi poenitentiam agant & salventur, is gratiam suam iisdem denegare non potest, alias seriò non vellet, qvod absit à Deo nostro, mentiri nescio. In Ecclesià vero voce ministri omnes singulique, interque omnes maxime lapsi, ad pœnitentiam invitantur, joel.Il. 12. Immo expresso nomine lapsi, converimini filii avers, Jer III.12.14. Vocem Wick. D. Kimibi & exillo Don If Abarbanel interpretantur: סורדים, Vatablus rebelles, Lutherus apostatas. Quæruntur à Deo primaria quadam cura oper perdita, Luc. XV. 4. Numne putabimus, hanc vocem invitante effe fine efficaci gratia? Aut exterius aliud testari Deum, aliud intra sese intendere? Aut inilla voce majorem virtutem contineri, cu proponitur nondum lapsis quacum lapsis Cum vero Deus talentum ab eo tollere dicitur, qvi eo recteusus non fuit, id eqvidem ita in telligi,nequit, ac li gratiam omnem, eamque seriam, ipsum ad fidein reducendi, ei denegaret; id enim manifestæ experientiæ repugnat, cum in Ecclesia omnes quotidie, maxime verò lapsi. vocentur, immo foli lapsi; cum sans opus non babeans medico sed

egri, Matth. IX. 13. sed partim quod extra Ecclesiam vocatio per verbum prævio ejus contemptu subtrahatur, partim quod intra eandem gratia justificans & sanctificans adimatur, partim quod dona alia, cum hac gratia vel necessario vel ex libera Deidispositione connexa. Sed necid inficiandum est, quod e. justo judicio malitiosè peccantibus peculiares gratiæ modi, sine quibus ob peccandi contractum habitum difficulter convertuntur, sæpe denegentur. Recedit à lapsis Deus, cosque deserit, gratia inhabitante, non assistente, eosque ad poenitentiam stimulante.

Aph. XIX.

Gratiam efficacem este & sufficientem. Efficax nonnunquam dicitur, quod effectum actu producit.

Lovo sensunon omnis gratia efficax est. Cum enim gratia ordine agat, ordini autem resulti possis, hinc sieri ultro intelligitur, ut effectus ordine non observato impediatur. Verum alio communiorig; sensu efficax dicitur, quod idem est ac sufficiens; estave in Phylicis, quod viribus gaudet ad producendum esfectu sufficientibus, sive attingatur actu ipso effectus, sive ab aliquo interveniente impediatur. Qvo sensuesticax est medicamentum ad procuranda sanitatem, sive actu ipso valetudine promoveat, sive ab accidente quopiam, quo minus operari possit, impediatur. Mo raliter efficax & lufficiens est, quod ex agentis intentione tanqua medium ordinatum estad obtinendum effectum & per quod effectus obtineri potelt, nisici medio obex ponatur seu obltaculum. Hoc fentu omnis gratia Divina efficax elt & fufficiens Media à Deo ad conversionem hominis ordinata, verbum nempe aMinisterio tractatum, & sacramenta, intra legitimum ordinem administrata, ex intentione DEI sufficientem in se virtutem habent, hominem fide donandi, eundemqve justificandi. Nec enim verbum tantum exterius ostendit, qvomodo componere se homo debeat, ut salvus siat, sed simul animum commovet, ut verbo assentiatur, & propositam in eo justitiam firma fiducia apprehendat. In Christo enim gratia est &veritas, Joh. 1.17. 1, e: gratia, non in verborum blanditiis consistens, sed cum veritate, seu propensione opere ipso juvandi conjuncta, qvo sensu jubemurdiligere non toya Cytaron, verbe & lingua, fed igya &

Adabia, opere & veritate, I. Joh. III. ig. Ita exponit hunc locum Præ, ceptor noster D. Danhauuerus, Hodos. Phan. IX. p. 614. s. qvi de universo gratiæ mysterio secundu Scripturam recte proponendo præclariffimemeritusest. Exprimit cuprimis emphasin virtutis in gratia Divina latentis, illustre Christi dictu, Joh. VI.44. Nemo porest venire ad me, nist Pater, quimisie me, traxerit ip sum. Dicitur & gratia ducere, Rom. IIX,14. Sed quia duci potest eriamis, qui ultroneo motu ambulat, ελκύσεως seu tractionis voce in homineconvertendo aliquid amplius se agere Deus significat, & invitum etiam atq; naturalizer reluctantem, non cogere quidem, aut ad speciem quandam effectus determinare, trahere tamen innuit, non morali tantum suafione, quanquam & hæc magno verborum argumentorumq; pondere adhibeatur, sed vi quadam superiore, physicanaloga, qualis ignis est, intime penetrantis, & mallei, petras concerencis, Jer. XXIII. 29. Chaldaus: Thund pipn, fortis ficut ignis. R.Sal. Jarchi:בארדו בגבורה כאש בוער הוכעניין שנאמר יתהי ברבי כאש בוערר, veniens in potentia, ficut ignis exarde. fcens, juxta fignificatum illius loci, in quo dictur : & factum eft in corde meo, ficut ignis ardens, Jer. XX.9. quo sensu & duo discipuli: 8xi n uae 21/a nuav naicusin ni ce nuiv, annon cor nostrum ardens erat in nobis, cum loqueretur nobis in vià Saperiret nobis Scripturam Luc XXIV.32. Potentem itaque & omnem vim humanam fuperantem in se virtutem complectitur gratia, in verbo proposita, hominem percellendi, commovendi, impellendi; plane ut Paulus dixit : ferme meus & pracenium meum non fui i in persuaforiis bumana fazientia verbis (qvæ verf. 1. vocaverat lublimitatem fermonis & fapientiæ) sed in demonstratione Spiritus & virtuis, I. Cor. Il sidge huncipsum in finem, ne fides veftra effet fundara in fagientid hominum, fed in virtute Dei, verf s. Ergo gratia Divina, per verbum agenti, cohæret virtus, omni humana, sive ea en moi-Die Nozois, in fortiter persuadendo, quod oratorum est, sive in weeky in subuliter disputando, good Philosophorum, consistat, superior; ergo ita efficax, ut, nisi homo ipse sit in culpa, eundem convertere possitiergo Deus etiem hanc verbi virtutem co dirigit, ut homines convertantur; id enim nisi faceret Deus & frustra tantam vimadhiberet, & visista ex gratia procederedici non pollet.

Aph. XX.

Aph. XX.

Huic tamen gratia resisti posse. Dtotidem verbisafferit Stephanus, dum ad Judæos: dura cerpicis bomines, ait, & incircumcifi corde & auribus, vos perpecuô Spirieni S. dev unin vete, resisticis, sicut patres vestri, ita etiam vos. Act. VII. 51. De quibus patribus Zacharias, c. VII. 11. 12. renuerunt ausculture, contra posucrunt bumerum refrastarium, aures suas aggrawarunt, ut non audirent. Immo cor suum po uerunt sicut adam neem, ut non audirent legem. R. Salomo Ben. Melech ad h. I. הוא אכן חוקה שלא יוכל הברול לפוסלה Adamas lapis tante duritieieft, ut nonpossitullo serro sculpi. Ita & R. Ab. Elra Ovanta hæcest resistencia? Et ratio est, qvia, ut sub initium hujus meditationis noltræoltendimus, omnis gratia Divina ordinata est & per media agit, qvibus vel relisti potest per naturam, vel non relilti per gratiam. Nempe cum homo per natura corruptionem non possit non resistere, gratia præveniens hanc repugnandi necessitatem infringit, facitque ut homo quidem admittere media possit, non autem ut necessario & irresistibiliter admittat, verum ut retineat libertatem mediis istis refragandi. Manifestum itag; est, resistentiam negvitizpropriziure imputari, assensum soli gratiæ. Nec resistentia illa locum tantum habet in gratiæprin ipio, sed in omnibus gratiæ gradibus Tractat ubiq;Deus hominem ut creaturam rationalem, non ut bestiam, quæ ad operas sibi obeundas cogitur & compellitur. Comonstrat ipsa experientia, plurimosipsis naturæ instinctibus, qvibus nondum conversos Deus ad agendam pœnitentiam & colendum Deum invitat, obicemponere & veritatem in insustitia detinere, Rom. 1.18. Veritas pronuba puella est, invitat ad nuptias, compingitur summa cum injustitua ab invitatis in carcerem & detinetur. Prolixum Paulus catalogum in sequentibus verbis nectit refractariæ contumaciæ, qvam ingrati holpites benevolentissimæ invitationi opponunt. Jam si vel maxime per primam gratiam quis exemplo Felicis, Act XXIV.25.compundus ulteriori gratia commovetur & via ipliad falutem per seriam informationem, qualem tum Paulos frequenter accerlitus Felici præbebat, monstretur, que est gratia preparans, tamen & hacamorererum terrenarum, vers. 16 facile contemnitur & Paulus in hostium suorum manibus relinquitur, vers, 27. Si qvis Divina gratif convertente jam sie collustratus, desereretamen eandem de tergum eidem obvertere, immò abnegane illampotest, ut Petrus' Matth, XXVI.70. & Demas, II. Tim V. 10. Qvod & plurimialu fecerunt, à Paulo noviter conversi, sed ingruente periculo à veritate deficientes, vers. 16. Ita qui per renovantem gratiam pulcerrimis animum foum inftruxerat & ornaverat virtutibus, tamen gratiæ illi nunciu mittere & suis ad instar redireadveteres sordes & volutari in vitior u cono potest, II. Petr II. 20.22. Nec id semel cantuiterumq; sed trequenter. Eum enim sensum esse objurgationisDivinæapudjeremiam:סה חזלי מאד לשנות את דרכן i.e. interprete B.D.S. Schmidio, quidabis frenuè advariandum viam euam, cap. II. 36 dubitari non potelt. Qvali diceret: cur tam sedula es virgo Israel, ad tam frequenter animum tuum mutan. dum? Mox mihi adhæres, mox Ægyptiis, mox ubi de nuò admerediisti, ad Assyrios deficis. Qvod ex omnibus interpretibus felicissime expressir Lutherus: Bieweichestu doch so gernund fallest jest dohin / jest hieber ? lecutus R. Dav. Kimebium, qvi שרשו אזל והוא ענין הלוך כחרגומן :adh.l.iracommentatur אול ,אף נשון radix ejus eft, אור חלכי הנה והנה לבקש עור fignificat ire; fecundum quam interpretationem iddicere vult: quid abis modo bue modo illue ad quarendum auxilium? Ipla Divina 19habitans gratia hominem ad per leverantiam follicitans eliditur & expellitur hominis malitia, dum feecatum inter Deum & bominem dividit, El.LIX.2. Filiusque DEI, postquam gustarum est donum cœleste & Spiritus S. cor hominis, rangvam domicilium suum, inhabitavit & bonum verbum DEI virtutesque fu. turi leculi jam quali stantibus ad ostium coeli delibara sunt, de novo crucifgitur, ludibrio exponitur, pedibus conculcatur, fanguis fæderis, per quem fanclificati suerunt, communis existimatur & Spiritus gratia blagbematur, Hebr. VI. 4.5.6. X. 19. tur omnes gracia gradus, ab infimo ad lummum, corundemqve operationes, hominis pertinacia irritæ reddipossint & quali vi iisdem opposità, testante toties clarissimà Scripturæ literà, destruisquisdubitabit, gratiæ Divinæ resisti posse? Et quidem vis Divinæ gratiæ, per quam agit, plane Divina, major omni robore humano, illi virtuti similis, qua defuncti è mortuis excitantur, ceu illa ingenti cumiu para describitur à Paulo, Eph. 1, to 20 Sedideò tamen non agit ad extremum virium luarum & potentia



tentia absoluta, cul nihil potest resistere, Il Chron. XX. 6. Rom. IX. 19. verum ordinata, cui obex poni possit; qvod vel ipsi Calviniani concedere, etiam inviti, coguntur, dum vocanti gratia vel millies resisti non dissitentur, qvamqvam huic cum summa in Dei candorem injuria intentionem adimant hominem convertendi.

Aph. XXI-

Nec extra ordinem gratiam irrefiftibiliter agere. Vumprimum gratia per verbum în homine operarrincipit. excitari quosdam bonos intellectus & voluntatis motus. quibus homo intra sesepræter intentionem suam compungatur, gvibusquenon omnino refistere possit, nolimus cum D. je. Muleo inficiari. Ille die possunt irrefiftibiles , ait, quatenus nostram deliberationem antevertunt, ut in noftra potestate non sit, impedire, ne oriantur : quamvis postquam exorts sunt resisti iis, & ne radices agant, impediri, velplane suffocare possine. De Conv Traft.Min.Disp.V. 5. XLIIX. Idita pro immensa sua gratia disposuit Deus, quo minusulli apud quemcunque hominem exculation: locus sit reli-Ipsimerpertinacissimi&obstinati athei, qvi animum suum adversus omnesChristianorum objectiones studiò obturarunt, tamen subinde contravoluntatem suam, ubi Divini verbi propositione quasi siderantur, vellicationes intra se tales sentiunt. Et flagitiosi qvicunqve, qvantumcunqve sceleribus suis libere licenterque indulgentes, tamen nonnunquam molestas sibi compunctiones sentiunt, quas subterfugere nullo studio, nul-Sed de hoc cum dubitari non possit, dantur la arte possunt. extraordinariæ gratiæ Divinæ operationes, qvalis fuit, qvæ circa Paulum, errorum scelerumque consuerudini eximendum, occupata fuerat. Qvam irresistibilem suisse negare non vult D. Dannbauerus, Hodom. Calv. Partii.p. 470. libique suffragan. tem allegat D. Bale. Meisnerum, in Hodos. Phan. IX. p. 617. Observavit verò viracerrimi judicii, D. Job. Hulfemannus, Breviar. Ext. c.VI. Suppl. Th. X. Simfonem, Saulum, Bileamum, aliosque fuper. vacurali Divino influxu agitatos , libere defeciffe àmotu, quem concisaverie ille influxus, libere quoque executos effe id, adquod incitabansur per illum influxum. Immo etiam libere contravenisse influxui. licet extraordinario & miraculojo. Tamen in Paulo Theli antecedente quosdam actus diftinguit: Paulus, inquit, extraordina rio

quidemmodo sistieur ab ardore persequendi Christianos; exeraordinario eciam modo vocatur ad obediendum Christo, sed ipsa ejus regeneratio & converso intra criduum non est sasta irresistibiliter. Et vehementer confirmatur hæc sententia ex Act. XXVI. 19. Ubi Paulus
dicit, se non suisse incredulum calesti visioni, ipsum in via Damascena
collustranti, atq; eo ipso haud obscurè innuit, potuisse se utiqve, si voluisset, refragari. Hugo Grovius ad hunc locum: tam
potensilla vocatio, tamen non adimebat ei obsistendi potentiam, Qvod
calculo suo Comprobat D. Calovius

Aph. XXII. Eandem gratiam posse amitti.

TD gromodo intelligendum fir, ex superioribus repetendum

lest. Extra Ecclesiam spreta prima, quæ per verbum oblata est. gratia, non tantum non subsequitur altera, sed ipsaprima hand cardaufertur atque amittitur. Clarissimum hoc est ex pracepto Christi, quo Apostolos suos, ad gentes abituros, instruxit: quisquis non acceperit vos, neque audiverit verba veftra, egredientes è domo aut urbe istà, excutite pulverem pedum vestrorum. Matth. X.14. Qvod & Paulus atque Barnabas Antiochiæ fecerunt, Act. XIII. 11. & Paulus Corinthi, Act. Xll. X 6. Qvo iplo tamen nec apud gentes ita omnis amittitur gratia, qvin prioris & rudera qvali qvædam permaneant, traditio scilicet ejusdem & narratio, ad posteros propagata, & novi subinde accedant radii, ex fama Christianæ religionis, qvæ universum permeat orbem, Rom. I.o Adea & dehoc verumest, quod Paulus de naturalibus ad Deuminvid tationibus enunciavit : nunquam fine testimonio semetipsum reliquit Deus, Act. XIV.17. Intra Ecclesiam tantam esse Dei erga sceleratissimos etiam homines, gratiam suam vel infinities malitiosè atque præfracte repellentes, misericordiam, ut semper eosdem

ad pænitentiam & reditum ad gratiam suam invitet, partim ex universalitate istiusmodi invitationum, partim ex qvotidiana Dei praxi, verbum suum, cum seria convertendi gratia semper conjunctum, omnibus singulisque proponentis, Aph. XIIX. probavimus. Amittitur tamenaliquando, ex justo qvidem, sed libero tamen Dei judicio, amplioraliquis & fortior gratia gradus. Exempli gratia, cui alias ea gratia obtigisset, ut in extremo vitæ discrimine Ecclesia minister eundem adisset, ex verb o Dei efficacissima verbi tractarione informasset, ad horrendorum cri-

minum

minum agnitionem deduxi fler, asque adeo animam ejus ex dæmonis faucibus eripuisset, illi, si priorem gratiam & Spiritum S. malitiosè pertinaciterque excussit, hæctam particularis gratia, fine qua tamen ob fummamanimi pervicaciam & mentis indurationem difficulter convertitur, subtrahitur. Jam qui ipsius gratiæ convertentis ultimo particeps factus est, animum sum vera summaque, que in hanc infirmitatem cadere potest, vitæfanctimonia condecoravit, qui iplius regni cœlestis quali gustavit primitias, cum tamen has gratias omnes, totaliter ut loquuntur, & finaliter, amittere, id est, per contractam noviter incredulitatem & peccata contra conscientiam commissa, Spiritus Sancti, ipsum in abitantis, jacturam facere, inque fœdum peccatorem & infernalis regni hæredem degenerare posse, ita solis radiis in Scriptura descriptum passim extat, ut qui Syncre. tifmo & conciliandis Ecclesia Lutherana cum Calviniana iententiis mordicus dedit funt, tamen hunc errorem omnium periculolissimum esse & insecuritatem carnalem sua indole pracipitare ultrò confiteantur. Nemo hanc doctrinam majori argumentorum pondere excussit, quam Remonstrantes, declaratione Articuli qvinti. Legas in Scriptura: justum avertere se à justitià lua& facere omnes abominationes; Ezech XIIX.24. eundem desciscere à Deo, Jer. II. 29. Dominum deserere, Eiai. I. 4.5. credere ad tempus, mox deficere, Luc. 11X: 13. excidere ex gustu virtutum futuri seculi. Hebr. VI. 6, peccare malitiose, accepta jam veritatis cognitione, cap. X. 26. se avertere à via justitiæ & involvi iterum fordibus hujus mundi, II. Petr. II. 20, 21, bonam conscientiam repellere & circa sidem naufragium facere, I. Tim. I. 19, corde pravo & incredulo recedere à Deo vivo, Hebr. III. 12. apostarare à fi le & attendere spiritibus erroneis & doctrinis dæmonioru,I. Tim. IV.1. Qvæ & innumera alia non fine monstrosade. torsione ex literæ proprietate dejiciuntur. Tamenamisa hac gratià non perit gratia hominem revocans, eundem de novo illuminans, ad pænitentia, qvantuinseest, reducens, qværens ovem deperditam, donec, si fieri possit, invenerit, Luc. XV.4. qvamqvam nonnungvam spe sua & conatu omni destituatur, Joh, XVII,12, XXIII. Aph.

Notitiam gratia necessariam esse.

Est enim noticia principii salutis & causa ejus dem principalis, que



ava ipfailla inaftimabiliaDElbeneficia, qvibus falutem nobis post lapfum decrevit & pretiofissimo proprii fui Filii sanguine acqvisivit, applicat & oblignat. At quid magis necessarium est, quam id nosse, sine quo salus nobis obtingere non potest? Aut, si sine illa ex merisnatura principiis, quod nonnullillinive falis Religionis patroni contendunt, æternæ salutis gloria obtingere potest, eur ubiq; Divina gratia in Scriptura tantopere prædicatur, qvod per eam folam ex zterno exitio erepti salutem adipiscamur? Cur illa omnem Epistolarum Apostolicarum paginam, id est, initium, medium, finemq; occupat ? Cur tam sollicite gratia omnia transfer buntur, quæ ad salutem nostram faciunt, econtra natura legisque operibusmagna argumentorum vi, pracipuè in Epistolis Pauliad Romanos, ad Galaras & ad Ephesios, denegantur? Nulla excognari potest ratio, que nosad notitiam ichius redemptionis nostræ, per pretiosum Christisangvinem peracta, adstringat, quam tamen absolute necessariamesse, ipso fole clariera testimonia evincunt, Joh-XVII.3-Act IV, 12: qvin ea pariter aquali necefficatis gradu Divina gratia à nobis cognitionem requirat. Nec ingenere tantum nosse sufficit, gratiamin nobis fidem & falutem operari, sed particulation scire oporter, qvo illa in procurando falutis nostræ negotio ordine modoqve procedat? Id enim nisi noveris, quomodo te operationibus ejus subjicere, casdem admittere, aut cum iis, ceu officium tuum postulat, concurrere poteris? Si auri argentique immensus tibi donaretur acervus, inutilis tibi universa isthac massa foret, nili novisses, quo pacto eandem in potestatem tuam redigere, tibique propriam illam & fructuosam reddere, etiam secundum omnes applicationis partes, posses. Meritum & satisfactio Christi in exhaustus est omnium divitiarum thesaurus. Ut ejusdem particeps reddaris, scire necesse est, quatibi manu in tuasmet tradatur manus? Qvomodo in iisdem roboretur, firmeturque, neejus iterum facias jacturam? Ut fidem confequaris quahunc thelaurum apprehendas, nosse oportet, gratiam eundem omnibus offerre, aut faltem ad offerendum paratam effe. Hæc universalitas, si creditu explicite & formaliter, ut in scholis logvin ur. lub iplis nimirum universalium signorum terminis, necessaria non eft, necessaria tamen erit, ur credatur virtute, seu ut de particularitate non fueris perívalus, aut directe negesuniversalitatem. Si non simpliciter & omni casu adgenerandam fidem necessa-



ria est, necessaria tamen est ordinarie, & ne sides semes generata amittatur. Jam si persvasus sis, gratiam Divinam vel in instanti in te operari sidem, vel se ejusdem virtuti, ex Dei intentione agenti, resistere non poste, vel semel tibi collatam te non ullo casu poste amittere, quantum hæ opiniones animo suo insinuabunt aut langvorem aut securitatem, quo minus id facias, quod Divinus ordo requirit, ut vel habeas sidem, vel ne amittas? Quo pacto igitur sidem vel impetrabis vel conservabis? Si qui inter tanta pericula sidem custodiant, in se tamen & nativa sua indose sententiæ na comparatæs sunt, ut sidei, non alitet ac sanitati venenum, insidientur. Latet nonnunquam virus, neque essectum suum assequitur, sed ideò non desinit virus esse, omnibus modis vatandum & sugiendum.

Aph. XXIV.

Quicquid non fit ex gratia, salutare non esse. Tenim Deus gratiam suam unicam salutis nostræ operariam. λέχηγον και τελκωτίω, Alpha & Omega effe voluit, necin consortium hujus operis unquam admisit vel naturam vel opera Legis, led hæc potius, tanqvam gratiæ internecino bello' opposita, perpetuò à falutis negotio exclusit; Rom. III. 24. IV. 4. XI.6. Eph.1.8.9. Lit. Ill. s. ita quoque gratum eidem nihil, nihil homini salutare esse potest, qvin ex agnitione hujus gratiæ proficiscatur. Qvicqvid enim gratiæ decerpitur & homini, ejusqve viribus factisque adscribitur, idDEO quali surripitur arque ideò eldem lumme exolum est. Gausam ejus rei evidentem reddit Paulus: ne homini ulla relinquatur gloriandi materia, Deoque adeò erio piatur salutis, à se solo procuratæ, gloria, Rom. III.19.27. Eph. II.9, Habet autem gratia certos, ceu suo loco diximus, gradus. Non omnis gratize vis in quemcunque statim profunditur. Ut homines, ita quoque Deus unum majori & impentiori gratia quam alterum complectitur, cujus etiam inæqualitatis gravistimas in ipso homine, diversimode se ergaDeum gerente, invenit causas, Nec lequitur: hunc non eo usque gratia prolequitur Deus, ut eundem profilio suo habeat & regni cælestis hærede; ergo nullam eidem exhibet gratiam. Nec fequitur: hoc vel illudhominis opus ex summo illo gratiægradu, per quem homo justificatus sanctificatus est, non proceditiergo non procedit ex gratia, led ex natu. râ.Inferiores gratiæ gradus ideò gratiæ dignatione non excidunt,

quia infra fumum gradum subsistunt; sieut Comes ideònon desinit esse nobilis, quia eum nobilitatis gradum non aningit, in quo constitutus est Imperator. Qvicqvid lummum gratize gradum ita antecedit, ut viam ad eundem paret, eumq; ut producat, ex Divina ordinatione aptum natum est, id ex gratia est, quamquam in irregenito est. Plane eode modo saluzare est, qvicqvid ex gratia est. Salutare in eminenti gradu est, quod salutem actu confert & ex illo salutis per justificationem collatæ statu tanquam ex sonte promanat. Sed ideò salutare esse non desinit quod infra hunc gra. du subsistit, & ad hunc gradum tendit. Cur enim salutare non sit, quod salutem efficit & procuraç etiamantequa salus actu effecta sit& procurata? Cur salutare non sit, quod aSpiritus Sanctigratia in hunc (copum dirigitur, ut falus efficiatur? Qvicqvidante conversionem rerum sacrarum agit homo, id aut agit hunc ipsum in finem. ut ad Deum convertatur: quis hoc dixerit esse anatura & non potius à gratia? Aut ob alium que meunque finem agit, utpote ut gloriam capter, ut ingenium exerceat, ut tempus terat. Ubi quidem hominis finis non est aspiritu S. led a corrupta carne, quia tamen actioni ipsi Dei in entio conjuncta est, hominem convertendi, illa eatenus à gratia esse, dubitari non debet, Anenim Christianus Gerson & alii, quos recensernostras D. Derfi heus, Part. II, Theol. Zach, § 33. casu incidentes in sacrum codicem & curiositati explendæ eundem legentes, â naturâ autà casu, non à gratia conversi sunt? Hominis irregeniti notitiam de mysteriis Divinis &ipsaDivinæ gratiæ œconomia, quæ tamen sive ex hominis sive Dei intentione adhominis conversionem destinara est, abtolutè & citralimitationem opusvocare meræ naturæ & carnis corruptæ, dolumpotius & mendaçium quam veritatem, exitio sumpotius quam salutare, perquam periculosum esse videtur. Qvod enim vel homo ipse ad conversionem suam dirigit, vel Deus, quodque à Dei gratià hanc iplamob causam homini conceditur, ut eundem commovere & mutare in melius debeat, id à gratia est, id eatenus verum est, id salutare est. Non inficiandum tamen est, si hac ipianotitia, etiam pro vera in intellectu irregeniti in Ecclesia existentis agnita, sibimetipsi salutariter non applicetur, nec transferatur ad usum, hactenus falfam vocari posse, nec salutarem, quâ notitia effectui, quem intendit, non respondet, qui defectus à corrupta carne est & dolo



dolo arque mendacio similis, quia hominem seducit, que minus notitie pramio actu iplo fruetur. Longe magis à corruptæ carnis dolo & exitiolum erit, si quæsit notitia extra Ecclesiam, nequidem cum assensu conjuncta, aut certe plurimis imperfectionibus fædata, ut cum gentiles norunt, Deum este colendum, (qvod ipsum tamen, qvantumvis imperfectum, ve. ritais nomine condecorat Paulus, Rom. I. 18.) ignorant autem, qvis ille sit Deus & qvomodo sit colendus, immo ne qvidem in tantum illum colunt, in quantum colendum effe ex nas tura novisse poterant; cum Ponificii norunt, Deum solum in Jesu Christo esse invocandum, & tamen eidem lanctos angeloso; in eodem invocationis honore affociant. Ha tales notitia, verius doli & mendacii, qvam veritatis nomine dignæ funt, dicente Apostolo; transmutarune veritatem Dei in mendacium Rom. I. 25. De quarum notitiarum genere rectius alleges illud de illis Apostoli Quicquid non est ex sidespescarum est; Rom. XIV. 23. qvam in orthodoxâ Ecclesia notitiis, qvæ eatenus sunt ex fide, qva Divinæ veritati, in verbo revelatæ, funt conformes & adeo iplam fidei justificantis materiam conftituunt, quamquam iisdem deficiat fiducialis apprehensio & ad animi sanctificationem applicatio. Aphor. XXV.

Mysterium hoc gratia sanctopioque animo

agno (cendum este. Plane elucetex admiranda gratiæ Divinæ Oeconomia immen-I sa & stupenda Dei sapientia, de qua æqvum est, ut illud Apostoli, quamquam de arcanis dispensandæ hujus gratiæ modis præcipue enunciatum, exclamemus: ô alitudo divitiarum & sapientia & cognicionis Dei! Quam inscrutabilia sunt judicia ejus & impervestigabiles via ejus! Rom. XI. 33 Cum pereundum homini esse Divina justinia dictasser, summæ sapientiæ fuerar, viam per misericordiamejus aperiri, quâ & vivere posset & beaté vivere. Cum recuperata Divino sanguine tanta felicitas esset, non minoris sapientiæ suerat, ordinem modumqve disponere, qvo parti nobis beneficii per gratiam suam reddoremur participes, Ovid dicas de his Divinæ providentiæ consiliis? Conficebor Jehovam in coco corae meo, in confilio restorum & caeu. Magna funt opera Jehova. perquisica quoad omnia beneplaciea eorum, decus & honor estopus egus & justicia ejus perstat in perpetuum. Memoriam fecie mirabili-

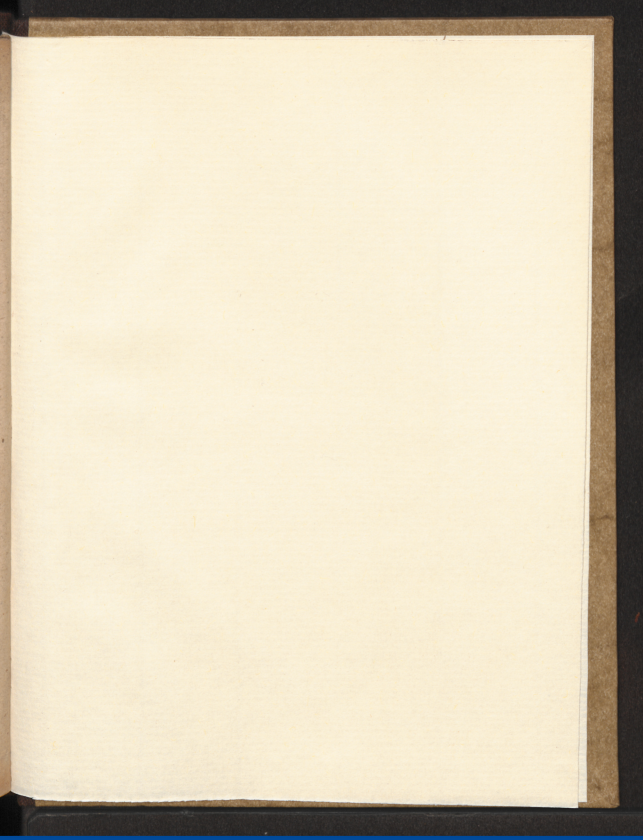
761.

dus fuis, ERATIOSUS & mifericors Jebova. Pfalm. CXI.15 2.34. In hac sapientia effulget bonicas proffus incredibilis & inzstimabilis. Quorsumcunque convertas oculos, amoris te Diviniradii, intensissimi, penetrantissimique, circumplectunaur. Mortuum te revocat advitam. Jacontem in fanguine erigit. Przie te, comuatur te, sequitur te. Manum ubique admovet, infirmum confortat, labentem sustentat, currentem roborat. Prius proprii filii tenerrimi pectorismater, quamille tui obliviscitur. E faucibus te damoniseripit, è mundi insidiiste liberat, domat carnem, qvotidianatibi pericula creantem. Postremo aterna & immarcessibili inesfabilium gaudiorum gloriæ te vindicat. O gratiam, vel gratiæ potius oceanum, nemente qvidem, nedum ore aut calamo exprimendum! Gratias tibi, ô aterne, ô incomprehensibilis Deus, agimus pro manta-gratia immorvales! Benedictus fit Deus & Pater Domini noftri Jesu Christi , qui juxta multam suam misericordiam regeneravit nos in spem vivam per resurrectionem Jesu Christi ex mortuis, in bareditatem incorruptibilem & immaculatam & immarcessibitem, servatam in calis innos. I. Petr. I. 3.4. Ovid pro tanto beneficio Deo nostro reddemus? Davidem imitabimur, qui cum omnis generis beneficia, qvibus ipfum five quoad corpus sive quoad animam cumulaverat Deus, recensuisset, prædicassetque summatim, in, gratiam mony benignitatem & \_\_\_\_\_\_\_ mifericordiam, v. s. idest, vi oma Peoio us rar omavumar, confummatissimam excellentissimamque gratiam, conversus intratele ejus admiratione: Dvid retribuam, inqvit, Jebora pro omnibus. ojus benefactis super me ? responderque; caluem salutum accipiames nomen Domini invocabo, Pfalm. CXVI.12. 13. Placer nobis pientiffini, Theologi, D. Mare. Gejeri, hujus loci expositio, qvia contemui omnium convenientissima est : cam geid rependam mbil plane penes me reperiam, age, mi Deus benignissime, pirgam ego post-Bac frenue ex tua manu salutem omnis generis suscipers. Inebriari me patiar tua dulcedine, tuumque semper invocato as pradicabo nomen. Id & noshodic agamus. Eft Divina gratia calix omnibus fub sole salueibus plenus. Hunc offert nobis Deus graciosus & justus & misericors, in salutem nostram; longe fanctiori ratione, quam hodie bibones nostri in aliorum sanitatem pocula propinant, Id tantum restat, ut accipianius & bibamus, die centes

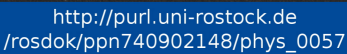
centes cum Davide: אשו אושושון סום, ealicem falueis gratiarumque accipiemus; quod Germani dicerent: ch will bescheib thun, Non emenda sunt nobis pretio beneficia, non sudore: & labore comparanda. Acceptanda tantum lunt ab offerente. Quanta hæc hominis lapsi & peccatoris est selicitas? Commeruerar infinitas mortes, condonatur ipli pæna ex gracia, offertur vita. Nihil aliudà peccatore requiritur, nisi ut acceptet. Agedum itaqve. cum oftium cordis nostri pulsat, audiamus sonum vocemque. non occludamus aures. Hodie se voseme jus audiverimus, nonob. euremus corda nostra Psalm. XCV.7.8. Sioperam in nobis suam agere, si ad domicilium sibi parare pectora nostra adlaboraverit, neDivinum hoc studium vel socordià nostra vel renitentià impediamus. Introcuntem ambabus ulnis excipiamus, ofculantem nos osculemur &ipsi, Cant. I.2. Teneamus & complectamur hune hospitem, omnium gratiarum divitias secum adportantemtenerrimo indivulsoque complexu, necdimiteamus, donce plenissime nobis benedixerit, Gen. XXXII. 27. omni benedictione piricuali in supracalestibus in Christo, Eph. 1.3. Huic uni nos totamove vitam nostram & omnia desideria nostra & universas actiones nostras consecremus. Qvicqvid cogitamus, qvicqvid agimus, cum unus spiritus cumipio simus, per ipsum & in ipso loquamur & agamus. Vincat perpetuó carnis nostræ illecebras Divinæ gratiæ virrus, obsistat dæmonis astutiæ robur Divinæbonitatis& mundiinfidias reprimat coelestis Spiritus sapientia. Adjuti divina gratia. quicquid fædum & Christiano nomine indignum est, summe odio prolequamur. Abnegemus non iplos, fugiamus omne id. quod mundum redolet & crucifigamus carnem nostram cum desideriis suis & concupiscentiis. Studeamus optimorum pulcerrimorumque morum sanctimonia, sine qu'à Deo placere non possumus. Hxc si perDivinam gratiam façiamus, gratia nos illibatos inculpatosque ad illum usque diem conservabit. Eadem gratia nos comitabitur, ex hoc mundo exeuntes & Des nos unier in cœlo, summo animænostræbono. Illa denique nos recreabit, beatosque reddet in æternitate, nungvam ullis seculis terminanda. Curitaque non cum Apoltolo quotidia-

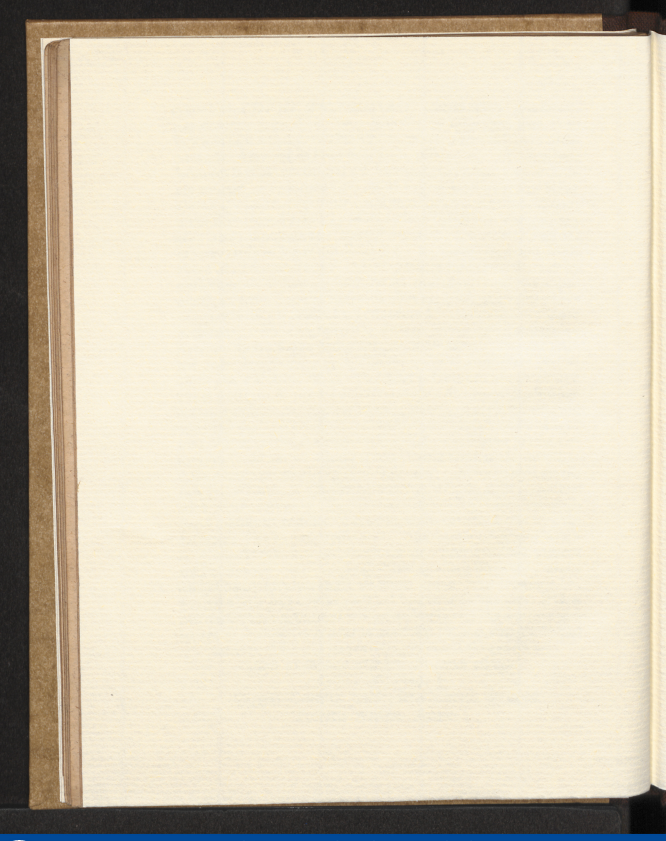
Gratia Domini nostri Jesu Christi sit cum Spiritu nostro. Amen!



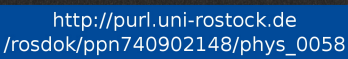


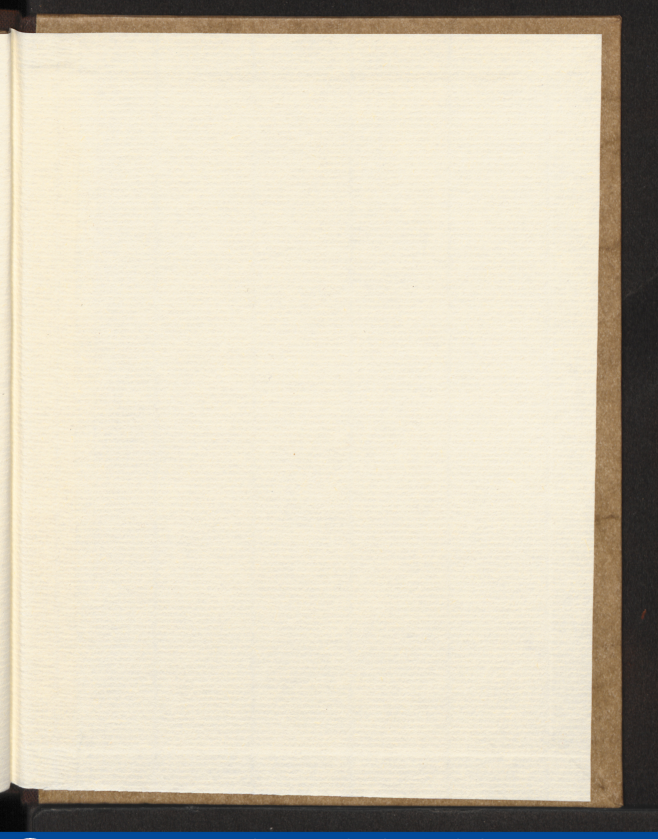




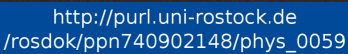


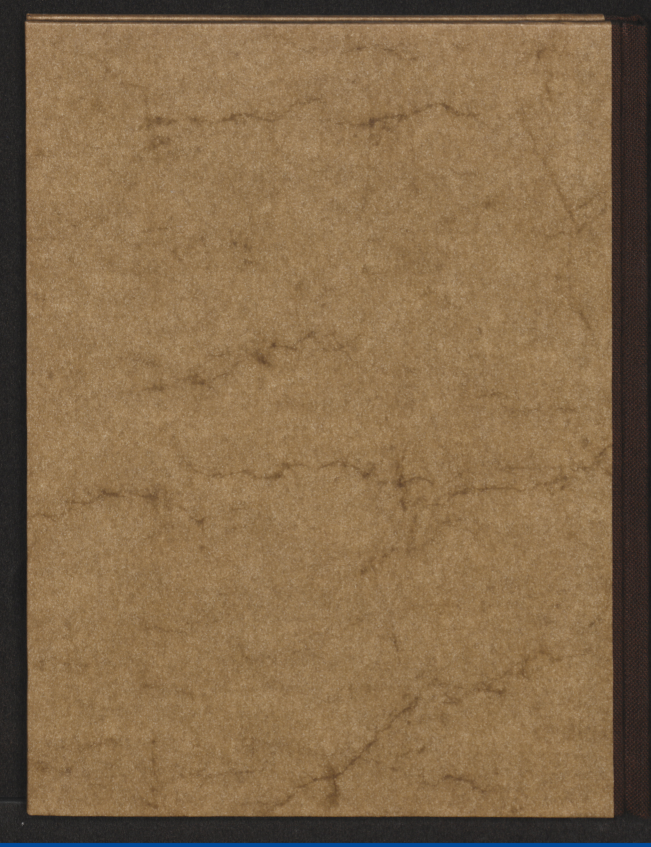
















dus fuis , GRATIOSIIS & mifericors Jebou. XI. to 2.34. In hac sapientia effulget bonitas proj lis & inzstimabilis. Qvorsumeunque convertas ris te Diviniradii, intentissimi, penetrantissimiqu kunzur. Mortuum te revocat ad vitam. Jacenter eeri-80 git. Przicte, comnatur te, fequitur te. e admovet, infirmum confortat, labentem fuster item roborat. Prius proprii filii tenerrimi pector milletui obliviscitur. E faucibus te dæmoniseri in G. diiste liberat, domat carnem, qvotidianatib C7 eantem. Postremo aterna & immarcessibili i gau-01 diorum gloriæ te vindicat. O gratiam, vel gr oce-02 anum, nemente qvidem, nedum ore aut c nendum! Gratias tibi, ô æterne, ô incomprehen agimus pro manta-gratia immorrales ! Beneditta Pater Domini noftri Jesu Christi , qui juxta multam | diama regeneravis nos in spem vivam per resurrections li ex moreuis, in baredicacem incorruptibilem & immae 2015sessibitem, servacam in calis innos.I. Petr.I. 3.4. anto beneficio Deo nostro reddemus? Davidem dar 5.0 5.0 5.6 cum omnis generis beneficia, qvibus ipfum f rpus five quoad animam cumulaverat Deus, recen icalsetque summatim, in, gratiam none benignita ים דיים milericordiam, v. s. idelt, vi swa Feoio 48 Tax ouva mleic matissimam excellentissimamque gratiam, co cius admiratione: Qvid retribuam, inqvit, I ibus. ojus benefactis super me ? respondetque; caluem m. 85 firmi, nomen Domini invocabo, Pfalm. CXVI.12. 13, Placet Theologi, D. Mart. Gejeri, hujus loci expositi nae. mui omnium convenientissima est : cam qui ashil 19 plane penes me reperiam, age, mi Deus benignissim post-20 bac strenue ex tua manu salutem omnis generis juj tari me patiar tua dulcedine, tuumqve semper incocati 120= Est Divina grai men. Id & noshodic agamus. bus **B**5 fub sole saluribus plenus. Hunc offert nobis 15 82 justus & misericors, in salutem nostram; long tione, quam hodie bibones nostri in aliorum **B2** cula propinant. Id tantum restat, ut accipianius di C2 ites A1 Inch 10-B1 C Put

