M Ok Rostocker Dokumentenserver

Dieses Werk wurde lhnen durch die Universitatsbibliothek Rostock zum Download bereitgestellt.
Fur Fragen und Hinweise wenden Sie sich bitte an: digibib.ub@uni-rostock.de

Michael Foertsch  Jacob Portzel

Thesium Selectarum Theologicarum Decas

Tubingae: Reisius, 1699

http://purl.uni-rostock.de/rosdok/ppn822930005

ID PUBLIC
Druck Freier a Zugang DOMAIN


http://purl.uni-rostock.de/rosdok/ppn822930005

Universitéts http://purl.uni-rostock.de
=LAl /rosdok/ppn822930005/phys 0001




Tl 4 1042 (52

Universitéts http://purl.uni-rostock.de
(IE Holielines /rosdok/ppn822930005/phys_0002 UFG



i o Yactatur %6’{({—7, oA /7 reseibnaoe - jz‘dt w
2
Ry ZE 7/ ure Cﬂb'{’jcof/{z'. C,-/ *’7/:‘4:,}(_’
, /’,l;’/ . A Ve,
e 26 Fftrbn /]m . ferem. .

{

Universitéts http://purl.uni-rostock.de
Holielines /rosdok/ppn822930005/phys_0003 UFG




Universitéts http://purl.uni-rostock.de
(IE Holielines /rosdok/ppn822930005/phys_0004 UFG



T

Universitéts http://purl.uni-rostock.de
(IE Holielines /rosdok/ppn822930005/phys_0005 UFG



Universitéts http://purl.uni-rostock.de
(IE Holielines /rosdok/ppn822930005/phys_0006 UFG



THESIUM SELECTARUM 271
THEOLOGICARUM

DEGAD

VIRO
SUMME REVERENDO ATQUE EXCELLENTISSIMO,

DN.MICHAELE FORTSCHIO> |
sS. Theol. D. & Profefl. P.ut& p. t. Decano, i

stipendii 1llofiris Superintendente,
Digniffimo. '

DOMINO PATRONO ET PRECEPTORE SUO;,

omni obfequii cultu jugiter colendo,

tuchitnr
IN AUDITORIO 3URIDICO' : : i
die 13, & 14. Januarij ,
wAnni p.n.C M, DC. XCIX
M. JACOBUS PORTZE L1US,
| Lindavienfis.

' 3 quo brevis confideratio hypothefium Dn. Thomafii d&
partibus hominis ¢{fentialibus, & duplici lapfu Adami ‘

adjeéta eft. ‘ -

Typis JoHANN. CONRADI RE1sle r*»«,.,j,,[;ﬂ sl
/ x il

@Uniyersitéts http://purl.uni-rostock.de
Bibliothek ' DFG
Lxhe /rosdok/ppn822930005/phys_0007



Universitéts http://purl.uni-rostock.de
ol /rosdok/ppn822930005/phys_0008




& (1) &

CF I LI TITITII LI

Zuy O,
Tursis L

~a 20 E&é omnino B. Meifierm, habitum Theolo- py. ..
§\) 1z etiam in fubjettum non renatum 89 hominem &o Theo-
0 ververfe vite cadere, fcribit. Neque tamen ma- logia , re-
¢ B. Danhaners eundem definiens, in oculo n2io X né
wentis [piritnali ac venato, puro & nequitid, piod; TRAMN
ccllocat : nifi quod hic ad intentionem Spiridus

i S. magis refpiciat ; ille ad naturam & indolem
Theologici bobitus ‘ntentris refie€tat. Unde etiam quodammo-
do atbirrari fas eft, quo fenfi re&te dicamus: Veram Theolo-
giam won in mera [fecnlatione 88 arte, fed in corde, vitd, fide <]
opere poni. Non tamen admiferim ex ilo Hieronymiad He-
hiodorum: Nox facit Ecclefiaftica dignitas Chriftianum, hanc con-
fequentiam: uon facit Ecclefiafiica Jignitaa Theolognm; etfi nemo
dixerit: Ecclefiafticz dignicatis titulo expleri naturam Theo-

logi.
1L

Czxterum, quemadmodum, quicquid Theologie revelate tndolespra.
eft, intentione Spiritas San&i ad praxin deftinatur; ita quic- 7777 "o
quid eft Theologienaturalis, quz fub fe continet Religionem na- 4.5
turalem, ad praxin, i. €. externam difciplinam, quam Dew vult ab
omnibus hominibws preftari, pertinet, judice gravifimo Chemmi~
%o Et ficut in Ethicis de principiis ationum, virtutis & vitii,
inftitmicur confideratio, non ut in €3 fubfiftatur , fed ut con-
clufiones formaliter pra&ticz inde eliciantur; ita in Theologia
naturali confideramus divinam effentiam & paturam cum af
feErionibus, non fpeculationis propofito, fed ut fiuo modo radi-
ces €8 virtualiter regulam rethe operationis circa Deum: quod
ftudio:¢ inquirit B. Mufeus. Confer Chemritism L.T. Parte L
deDeo ¢. 1.§.1V.

: 1L
Circa principium Theologiz revelatz audax fimul & DeDems.
A cal firatione

Universitéts http://purl.uni-rostock.de

2l it /rosdok/ppn822930005/phys_0009



4 8 () &

$comidsiu; Callidius eft Huetins, dum feribit, Scripturz Sacrz autto-
Scriptura. titatem divinam per illad argumentum, quod a complemento
vaticiniorwy exquifito defumtum eft, tanta certitudine apo-
dittica niti, ut hanc fuam demonfirationem exinde dedu-
&am wonminys certam, quam demonfivationem geometyicam aflerat.
Idem ramen deinceps in geometricas demonfirationes inve-
hitur, easque graviter percenfet, fateturque,. coguitionem pex
fenfus £ vationem obfouram effe, fallacem, €5 ad veri notitiam male-
fidam €3 intutam. Sed callidus eft & revera videtur viam muni-
re ad Papatum, qua fini etiam ait : eq gue omminm msjore con=
fenfn admitinntur, pro claviovibus ac certiovibus effe habenda, Nie
mirum, fi fenfus ac ratio noftra fallere credunruretiam in cer-
tiffimis ac clarifimis demonfirationibus, tutius quis majori
pard feu pluribus accedet , quam fi rationetipfle expendat, «
quz quanquam luculentz fubinde apparent, evidentiora ta-
men ac certiora erunt, quz pluribus 1ta videntur, quam qua
uni vel alteri, Vide amplius de hoc asgumento dlneianas gua-
fiones. 1V. :
De effica- .Ad do&trimam de Scriptura S. pertinet gravifima quz-
= ? Scric @io: Anilla vim habeat infitam convertendi ac regenerandi homines?
PO ubinifi follicite diftinguas adverfarios & diffentientium oz-
dines; vix ¢ difficultatibus emerges: neque enim ex mera lo-
quendi formuld mentis abyfum judicare fas eff, Sicv. g. ¢ No-
firatibus nonnalii virtutem illam intrinfecam naturalem €9 es-
fentialem negant. Ex parte Reformatorwm deprehendes , qui
magnificentius & loquantur & fcribant, quam il ipfi Theo-
logi, prim4 fpecie. Sed bene monet Menzerus Exeg.ad A.C. fi
rete infpicias, frandem patere. Neque enim poffunc ifti, ftante
hypothefi de fzlutis hominum decreto fincer? fentire; nifi cum
nonnullis dicere quis velit: manere nihiloeminus intrinfecam
vim verbi, etfi non apud emnes nec in omai loco fru&lificer;
quibus tamen facile refpondetur, Inde licet nfem & cum
ipfo Bajerus virtutem illam verbi divini naturalem €9 effentiziem
negant; fincerior tamen mens fait. Videantur ipfi. B. Cancel-
larius Ofiander fatetur: Quetionem fatis intricatameffe, alt tamens
1. bic maxime ve(Pici verbum in ufu, altu €3 oficio. 2. Stritte lo-
guendo in wfu fuo debito effe folnm efficax. Ubividetur omnino ne-
. gare

Universitéts http://purl.uni-rostock.de DFG

Bibliothek /rosdok/ppn822930005/phys_0010



® G) 8

gare eficaciam affuprimo. Sed bene fe res habet. Subjicit enim:
fe aptitndinis voce uti malle, quamquam atus primieflicaciam
vocari ab aliis pon refragetar, Dicatur ergo vis illa fipernatue
ralis, compelletur & natuvalis imo effentialis, fi modo orthodo-
xe: negetur efficacia allu primo quoad hanc vocem, afferatur
tamen res ipfa, efficacia atu primo, & fubflituatar aptitndinis
vox. lis exibit in commoditatem vocis.
V'

In S. Scriptura finis eft Deus, ad quem omnia tendunt,

ubi effentia, attributa, altus, perfonz &c. 4%unm in Deo mo-

ralitatem novifime negavit B. Pufendorff. Non enim apparere,ins i

quit, quomodo ab boc  termino ifte imperfettionss abfirahi qneant,
que ex primava fignifications ejus €5 cemwnni nfu ei adberent, que
morales perfettiones illis, que naturd ant per effentiam infunt, oppo-
auntur.  Nimirum fupponit, ut a&us morales dici indeque
boni vel mali zftimarnl queant, requiri regulam & normam feu
legem a fuperiore pofitam, unde demum actus indolem mo-
ralitatis nancifci queant.  Vereturigitur, ne Majeftati divinz
detrahat; Enimvero dum uni praftruitur, alia via videtur e-
mergere per illam hypothefin, quod tolerari nequeat. Si enim
moralitas a&uum non nifi ¢ lege fuperioris eft, omnisg; adeo
honeftas vel turpitudo eorundem , etiam lege naturz p:zce-
ptorum vel vetitorum, non nifi voluntate Legislatoris con-
ftent; nihil per fe foret turpe vel honeftum, nec natur}, nihil
intrinfeco valore & pretio ad hunc illumve effe€tum conflans,
fed omniamoralia extrinfecus fupervenientia: que ficut liber-
rimi Legislatoris voluntate convaluere, ita eadem ita confti-
tuente difperennt. Poteft ergo Deus, fi velit, facere, ut bla-
fphemia, inceftus &c. non fint turpia; potuit, fi modo voluit,
ab zterno innocentes ad xternam perniciem deftinare, falva

juftitia & fan&irate ; quippe quz non nifi liberrima DEI vo-
luntate nitirar: potuit fine mediatore absque merito liberare
genus humanum, meruit & Chriftus nen nifi ex impofitione
& beneplacito. Hos & fimiles frutus deteftabiles ficut recte
imputaveris illis, qui 2d tuendum decretum DEL abfolutum
affumunt illam fatis horrendam hypothefin: Vitinm non differre
& virtnte naturd (ud? Vid. Danhawer. Hodomor. Calv. Phant. VL.
A 2 ita

De mora-
litate a&uv
Deo.

Universitéts http://purl.uni-rostock.de
ol /rosdok/ppn822930005/phys 0011




i (4 &3

ita minus re&eé Pufendorfio tribueris. Nam 1. iftam abfoluti
decreti fententiam in firiptis fuis rejecit, & ab €3 abhorruit,
Vide Diflertat. Acad. de Concord. Pol, ad Relig. & pofthumum de ,
Jute feciali p. 2 34. feq. adeo ut hoc dogma de abfoluto decre- |
to impedimentum gravifimum effe judicet, ne unio inter 1
Lutheranos & Reformatos fperari queat, 1I. Licet Deo mo- |
ralitatem ob fupra allegatam imperfe&tionem deneget, non

tamen moralitatem refpe€tu hominis mere extrinfecam libe-

reque difpofitionis docuit unquam, fed talem ex parte, ut cer-

t& aftiones homini necefavio congruerent, ant non congruerent, fun=
datamque adeo in ipfa humani natu:3, qua ficat non huma-~

na effe non poteft; ita honefta, cum illa necefflariam conne-
xionem habentis, honefta non poffunt non effe. 11l. Quod
moralitatem Deo denegat, utique in ordine ad externum &
fuperius impedimentum moraliter obligans facit. Sic enim
exprefsé. L.1l.de JureN. & G. c. I. p. 146. guod Dews quedam

non agere poffe dicitur, id non provenit ex aligno Impedimento N B.
extrinfecus accedente naturali ant morali. Unde ergo? Refpondet

pofk pauca: Inde NB. guod talem agendi modum perfecliffime [ne

nature congruere ipfe operibus € per revelationes oftendit. Quid
luculentius quam quod au&tor ex ipfa natura €5 effentia DE1
perfetifima omnemque imperfettionem refpuente argu-
mentetur 2 de quo ne ullum dubium fupereffe queat, obferve-

tur fubjeftum exemplum: Quod Dei promilfa non fallunt id non

exinde eft , gnod ejus libertas fuerit circumferipta per obligationems

ex prowiifo ortam ; fed N B« quia promifla fallere imperfettionem in-

volvit, gua & Deo longifimé abeft. Arguo: Qui promiffi fervatio- \
nem deducit ex effentia & natura divind immutabili & perfe- |
&iffim3, ille nequaquam ftatuere poteft, aut ftatuit cum Cale
vinianis fupra memeoratis; Deum pofle facere, ut virtus non

fit virtas aut vitium non vitiam,nec in mero arbitsic, naturz

& perfeétioni divinz oppofito, ponit, quod juftum eft & re-

&um, fed cum ipfis Theologis Orthodoxis ex effentia diving
deducir, Unde quzftio de moralitate aétuum divinoram,prout
adverfus Pufendorffinm concernit, fesé non nifi vocabularia effe

poteft, quippe huc reditura: 4x guod Dews in geuere illornm,qne

anter homines 3 Deo Lege Nature funt conftituta, per Effenti fue

1ae

Universitéts http://purl.uni-rostock.de
ol /rosdok/ppn822930005/phys_0012 UFG



{ rationem ©5 perfedionem cenfetnr agere , necefJario concipiatuy (b
\ yatione moralitatis agere, num vevo fufficiat orthodoxie £9 conftan-

tie ac immutabilitati taliwm aftunm, fi dicantur profluere ex ipfa es=

fentia Dei juftifimd €5 fanttifimi? ubi, quod pofterius afferit Pa-
| fendorffus, prius autem negat; nihil quicquam periculi {fubeft.
si dicas: Deum e. gr. promiffa non poffe non fervare, idque
non primo proprerea, quodhoc habeat neceffariam connexio-
nem cum naturi divind perfeQiffim3; fed quod in fe habeat
rationem moralis honefti, jam abfolvifti Pufendorffium peri-
culosi hypothefi, quia faltem id firmum immotumque ma-
nebit, Deum tales atus non poffe non exesere, nec contra-
rium, przcipere. Deinde quod dicitur: habere ejusmodi attus
in fe naturam honefti; excipie: Auftor (ex fua nimirum hy-
pothefi, qud honeftum non nifi in refpetu ad Legem fupe-
rioris confiderat) illud in fe vel dici refpe€tu Dei; & fic invol-
vere contradi&tionem in adje€to: vel in refpeftuad hominem;
quod facile concedet, fi modo illud in fe & per fe non expli-
cerar de naturd aliqui morali ab zternorealiter ex fe & per fe
exiftente. Sin regeras: neque in refpe€tuad Deum neque ad
hominem, {ed prxcisé & in abftrattione fumendos ejusmodi
a&tus, ut communes {int Deo & homini; refpondebit:non po-
reft 3&tus moraliter honeftus Deo & hominibus communiter
competere, quia in hominem cadit obligatio, in Deum non
\ obligatio autem intrinfece in honefti ratione continer.  Si
. excipias diftinguendo inter obligationem movalem & legalent,
‘ hanc in Deum non cadere; at illam; urgebit amplius:illa obli-
l gatio moralis & naturalis, quz ineft a&tui bonefto, refpe&tu
\ Dei nihil aliud poteft infinuare, quam g¥iod ita fit compara-

tus attas, ut Deus non poffit non illum peragere, at talem ne-
ceffitatem primo non provenire ex aétu per fe fine ulla refle-
xione ad Deum; fed ex eo, quod Deus fit perfe&iffimus &
noo pefiit non exercere id, cujus omiffio imperfettionem in
Deo involvit, Secunds, quod adeo ex neceffitate naturz ad
28tum comparate perpetratur, non ex obligatione pofle dici
provenire. Unde enim probabitur modus loquendi? quo ufu?
& apud quam gentem? Si deniqueinfies; etfi non fic obliga-
tio perfonalis, 4 perfona proveniens; effe tamen realem, 3 1€ &

. A3 “ obje-

Uné}/l:ﬁ;'githéetﬁ http://purl.uni-rostock.de
Rostock /rosdok/ppn822930005/phys_0013



Universitats
Bibliothek

8 (6)

objefto emergentem adeoque objefltivam, que primam {zam
rzdicem & primum veluti punétum ponatin ipfozétu praci-
fo & abftralto, & veluti attuetar & compleatur in matura di-
vina & human3; equidem ratione prioris redibit quaftio: An
ufus ferat, illum necefitatis conceptum obligationem compel-
lare, qui tamen videtur potius in neceffaria connexione pofli-
bili confiftere cum natura rationali, intelleCtuali & liber3, fi
detur. Deinde ratione pofterioris facile largietur, inchoari
quodammodo obligationem in atuita concepio, non tamen
formaliter conflitui, fed in ratione pojjitititatis 89 aptitndinis
fubfiftere, pofito nemipe effe objettum & fubjethum, quod agat,
& circa quod verfetur, non pofle non tum ei convenire, ab
eo fufcipi, lege precipi & fic exerceri.  Dicis a&tusin fe pra-
cise i fubje&ti quod agit natura & objeti ad quod tendit,
conftare v.g. in genere moraliter turpium, concumbere cum
illis, & quibus prognatus es, prz<i{o an concumbens fit home,
an brutum abftralto quoque in objeéto cum quo concumbic
conceptu naturx {pecificz rationalitatis & irraiionalitaiis,altus
. inquam hic juxta Teita comparatus erit, ut in {e habeat il-
lam effentiam naturam & indolem, ut, pofito modo fubjeéto
& objetto aftus capace, non poffit non obligare actu ne com=
mittatur, fed ut omittatur, atque ita ipfam illam rationem.s
obligabilitatis fubjeti provenire ex ipfo illo altu ejusque na-
turd, przcifa fubjecti & objeéti fpecifici ratione, rationalitate
& irratidnalitate. Adhuc autem inftabit auétor: fic confundi
Phyfica cum moralibwm; aétum enim fic confideratum efle meré
phyficum. Siulterius pergas, effe altum talem phyficam qui-
dem fub ratione meri morus phyfici, fod non fub ea ratione,
qua habet intime in fe vim obligativam 3d omittendam, ordi-
nemque adeo neceflarium ad regulam moralem, aut ut D
Zentgravim loquitur, valorew. Sed nondum dimirti potes. nam
pofito , illam rationem intrinfecam atus phyfici reéte dici
vim obligativam, quod ufu probandum eflet & confuerudive,
unde vocabula zftimantur; unde eft illa vis obligativa? iile
valor? ille ordo ? annon ex lege illa DEI interna, decrete DEI
pratico zterno, quod talem nature rerum objeétorum & a-
&uum ordinem conflituit, ut v. gr. hi aut ifli aCtus habeant
eam

http://purl.uni-rostock.de DFG

/rosdok/ppn822930005/phys 0014




8 (1) &

eam indolem, ut non poffint non przcipi, illi non poffint non
vetari? 3idicas nequaquam hanc effe legem z ‘ernam, unde
moralia naturalia fuam indolem nancifcantur: fed ipfam effen-
tiam & natusam talium aétuum, quz ita fiz comparata, utnon
poffit non obligare cum Deum tum homines, eflentias autem
rerum effe zternas non 3 decreto aliquo divino, adeoque &
¢ffentiam & naturamrei z"ernam fore; refponderiamplius po-
teft: cum nihil przcer Deum fit ztesnum quoad rem & exiffen-
tiom; Vam reguiam nihil aliud intendere nec intendere pofle,
quam quod przdicata rei effentialia non poffint non cohxre-
te, nexu nimirum plane immutabili, adeoque & hoc inde fe-
cuturum quidem : prazdicata eflentialia moralitatis & intrin-
fecanon poife non «&tibus meralibus competere. Sin regeras
vim obligativam {ubire locum talis praedicati, quod cum na-
tura phyfica ip{orum aétuum, jure N. przceptorum & vetito= 1
tum intime connexum fit, adeoy; & altus illos phyficos qua i §
tales effe fubjectum hibens naruraiem & immutabilem ne-
xum cum illa vi obligari.4, valore & ardine ad regulam mora-
lem; obfervandum porro eris;ur fit vel cbrineat z’ernitasilla,
immutabiliras, ac neceffiras ffari moralis in iis qua funt legis .’
naturz, quodque adeo Deus 1aiem eflentia'em nexum mutare |
non potefl, effe ex parte Dei ipfam Deieflentiam, qua fi pos= ‘
fet rerum natusam & ex ilia refulrantia pradicata tollere, ita,
ut v. g. homo non fi: homo, totum non fit majus fua parte,
idem effer, ac fi poffer facere, ut effe non fit effe, quomedo
nu'la in Deo daretur verimas : Et fic ex effentia divina perfe-
&iffim.t vera fluerec immutabi'iras, 2 ernitas & neceflitas mo-
\ ralium illorum. Uade denuo iliud fupra rediret; quod con-

fefarinm ¢ft naturz divirz qua talis, id non poteft dici pro= it
prié habere vim obligaiivam, qua teneatur Deus. Quippe non i
obligaticnis vinculo (unc tenetur, fed naturz neceflitate con=
ftringitur; nifi quod denique dici quea’; nifi objeétum illud,
effatum morale Leg's Narurz, ita comparatum effet, non pos-

’ fet eo medo dererminare objelfive nimirum, effentiam Dei, ut
ea nece{la.io erga 1d fe habeat. Ergonon ex fola veritate Dei
immutabiti 1d or ri videtur , quod nexum illum mutare ne=
queat, fed ex indole objecti & adeo intsinfeca neceffitate, U
i(a

Uné}/l:ﬁ;'githéetﬁ http://purl.uni-rostock.de
Rostock /rosdok/ppn822930005/phys_0015



AT

B3 (8)
R e et sl B4 o SR, oy A A N

ita fe habet, at fi Deus eam mutare poffet, veritas ipfius tol-
lerecur. Atque fic manebit objeffiva moralitas quedam aétuum,
ut vocant, in Deum etiam fe diffundens , quam dum Pufen- \
dorfiins non admittit, metu partim ne phyfica & moralia con-
fundantur, partim verd, ne cozterna quzdam Deo natura fin-
gatur, partim denique quod illum conceptum in demonfira-
tionis fuufceptz propofito parum aut nihil fibi prodefle exifti-
mabat, & 2d fummum non nifi puntulum veluti quoddam aut
primum filamentum obligationis, ut ipfeillam confideret, con~
Rituere , aptitudinalem aliguam non alualem; eorundem tamen
aftuum neceffitatem, eternitatem & immutabilitatem fatis fabili-
vit tim in ips2 naturi human3 & conditione, tum in divind
effentis & perfeétione, ut haltenus atuit. Cxrerum etiam
B. Cancellavins Ofiander de obligatione i fuperiore provenien-
te fic fcribit ad Grotiwm: Omnis oblioatio defvendit ex volun-
sate fuperioris. nomodo itague, nifi q{;’ébtﬁzperior, rifi effet Dew;
bac officia poffent defcendere & fuperiore? Loquitur de afuali &
fri&te fic d:&ka obligatione , quam femper prz oculis habuit
Pufendorff, cum altera fententianonnifi de aptitudinali, refpe-
&iveé ad illam alreram ita di€ta, ut lequitus D. Zentgrav. pre
communi fentent %,

: VI

De loco Horrendis blafphemiis confpurcant do&rinam de DEO

Petrino,  Panatici, & Contemplatores myftici parum ab illis abfunt cum con-

aPer L 4 somplatione fua transmutativa, quam Deificationem, in Desm
transformationem defcribunt.  Vide. Carthufianus de Ponte lucis
apud Poetinm & alii. Hi, i dicant: fe nature divine participes effe
fathos, ex Petrino illo; nequaquam admittemus, quippe here-
redoxum fenfum affingentes. Neque tamen Spiritibus his Fa-
naticis fubfidio effe pofle illam B. Schmidii interpretationem,
exiftimamus: Petrum de Renovatione Fidelium primarid in
fuo contextu loqui. Subjungit Gerbardi verba: Veré credentes
Ricuntur nature divine confortes ratione renovaticmis 85 novarnm 1
qualitatum, quas Spiritus in cordibus eorum efficit 8c. quanquam |
difficeri nequeamus, Dny. Wittenbergenfinm nuperam interpre<
tationem loci planam & fimplicem nobis videri.

Vi

Universitéts http://purl.uni-rostock.de
ol /rosdok/ppn822930005/phys_0016 UFG



® () 3
VIL

Dum B.Hiilfemannus ait: Primum fundamentum fewvinculsm obli De fundas
‘mento cule

Dei.

gans creaturam rationalem ad colendwm Denm ciqne'obediendum“cﬂ“e
creationens; poffit quisexcipere; Chriftum adeo fec. humanam
paturam non fore colendum,ut hominem; fed tantum fecundu
divinam naturam quia non creavit fecundum humanam natu-
ram, fedd vinam. Enimveré refpondemus:Filius DEI commu-
icavit humanz naturz per fecundum genus ‘communicatios
nis idiomatum divinam majeftatem & gloriam, potentiam &
& omniprzfens dominium. Unde propter illam communl-
«cationem, cultus Chrifti, ut DEI & Domininon ad folam divi-
nam fed'& humanam naturam pertinet,in abftratio,ut orthodoxi
dicunt. (Nam o¥ltw,quem ex unione perfonali admittunt Re-
formati, nequaquam fufficit ‘Orthodoxis, quippe qui carni
Chrifti in abjftrdto cultum illum divinum & adorationem trie
buunt.) Eftguehoc fundamentum obligationis proprié fic di-
&tz qua obligamurad cultum Chrifti Domini ratione humanz
naturz: cui verd deinceps aliud acceffit ex ipfa redemtione ge-
nerishumani. Nimirom aliud eft modus oviginaris, pex quem
introducitur hiccultus|& ei relpondens obligatio, aliud modw
derivativw. 1lle in DEO fuic aftus feu benehcium creationis:
hic in Chrifto fecundum humanam naturam communicatio
Majeftatis & dominii: neque enim per id folum, quod Deus
homo faétus eft, & divina hypoftafis ac natura humanz na-
turz communicata, illa obfigario, de qua hoc loco fermo eft,
fundatur : alioquin & de Ifsﬁo quoad perfonas & naturam
pracisé confiderato, adeojue ante ullum (:‘ipus & dependen-
tiam hominis dicendum effer; primum fundamentum & vin-
culum obligans creaturam rationalem ad colendum Deum effe
in divina natura precisé pofitum, quod dire&te adverfatur
Hiilfemanno , qui in dependentia illa non naturi id ponit,
fenfu utique orthodoxo, cum aliis, Scherzero, Brochmando,
Mufeo . Rudvanfio &c.. Conciliationem cum illis , qui pau-
lo alirer fubinde loguuntur, irftitvimus in antecedenti-
bus. Neque tamen negamus, adotationem 88 lenltum divine
nature per [e, bumane antens ex wnione deberi. Nimirum ad glo-
viam €9 majeftatem Patris provehi potwit bumanitas , lices cainm

€6 terram uon creaverit, ut rete Sche?édetus de Throno )g:l]r

Universitats
Bibliothek

s

http://purl.uni-rostock.de
Rostock /rosdok/ppn822930005/phys_ 0017




Universitats
Bibliothek

Rostock

‘De Crea-
tione Ho:
gninis..

De Provi:
dentia Dei
an-brura,

De Scien:
tia:medna;

,, 8 (o) @ ; S
Chr. p. 412, Et tamen reéte fecundum primum genus com«
municationis idiomatam dicitur Jefus Creator ceeli €5 terre;
non quod humana natura creavit, fed quia fifius Dei in unio=
nem hypoftafeos naturam humanam affumfir, €x qua unio-
ne ficut communicatio natararam, propriorum & majeftatis
divinz fluir,ita etiam adoratio: quz tamen , ut carni Chrifki,
nempe fenfu orthodoxo id eft, in abftralio tribuitur, ad fecun~
dum genus pertinet & ex ii{?ﬁ:ioceditf

Inter creaturas homo eft pracipué, anima & corpore.r
conftans, de: quorum creatione B Calovius feribit: Non cum.
Canoniltis diftantia temporis inter formationem corporis & ix(pira«
tionem anima cogitanda eSt, etfi diftintte €6 ordine bac numerestur.
Atramen corpus prius effe produétum , & dein animam tm-
miffam cum B. Ofiandro Colleg. Syfiem. probabilius ftatuimus.
Id enim nititur fimplici & plano recenfus hiftorico Mofis: Gen.-
¥],-7.. quo innuitur : Deum figuraffe hominem, & quidem ex
terra pulverem, & infufflafle in nares ejus nempe figuraty
pulveris humanam fpeciem exhibentis (91 FOW)) ani~
mam vitarum, Itaque non fimul unum eodemque momente
corpus & anima produéa concipi debent, quomodovis &
ordo textus perirent; quippe hominem ira fattum effe narrat
Mofes; ut primo figuratus fit & formatus, & quidem ex terra;
adeoque hadtenus terreno pulverulento, tum demum, figura~
to jam & {pzciem habenti, (quippe in nares ejus,) infutflafle:
v oy hujus inquam ordinis & circum(criptionis for
icita ratio utique obfervari czejget.«

Memorant Hiilfemanns#, Scherzerss, Danhaners & alii de:
Hieronymo: negafle ipfum providentiam divinam ratione bru:
torum , quoad individua, concedere tantum ratione fpeciei.
Caloviu: & alii gradnm tantwm negare non rem ipfam monent,
fententiam in confli€tu proponemus. it e

X. Scientiam mediam quam vocant proprié fie d:&tam cum
Hiiifemanno dari negamus : fi ramen re&ié & orthodoxe ex-
plicetur, admitti poteft. Czterum non fubjetiivan, fed obje~
thivam' concedimus, eamque prout ad providentiam pertinet,,
ad fcientiam vifionis referimus. 7id. Hiilfemann, in Breviario &
Scherzer in Differtatione: Doflore Con-

http://purl.uni-rostock.de DFG

/rosdok/ppn822930005/phys 0018




8 (1) =
e ».’L‘...v.. — ::M & *
Confideratiohypothefium Dn. T homafits
de tribus hominis partibus effentialibus & duplici laplu
Adami, addita 3 Refpondente. 4
L v
205 effe partes, que hominem confritnant, corpus , aximam rd- De partib®
tionnlem, € [Piritwm ex Deo, qui animam ab inclinationibus hominis
terrenis ad Deum avertat, eft {ententia, quam Aenuid in eflentiali-
=% libro pon der Erften Sheiften &lauben nid eben/ P, 1. pag. 59. buse
jam & Pasribum quibsudam prime N.T. Eeclefia receptam fuifle tradit. Non
defuerce poffersoribus emporsbus, fanatics inprimss, cidem opinion addi&.
Noviflime eandem varié interpelatam fuam fecit Cet Dn. Thomafius: Confefl,
Negue ensm, putavit, nifi bac hypethiff aff -mtiy 1 commode explicars poffé Dodlr, fuad
marwram hominss lapfi &5 renats: cuws lap[us non obfiante sfersa fisa natn- § 251 Praef
rali s fespfo [alutss principism interiorem bominem, feantillam feil, Spsriess, in Poirct.
veligunm ex imagine di%ina habear, ejuque pundd.ontbss fubinde sdagnefc:n- hyp. 1%, K
dam fatus [ui tnﬁlx_t_ttarem CG emergendnm ex ed p.v amorem Des smpella- s3venneifen
20y TEmALss AR 156 [pirstsalib Gsribus, 80 lsmane, o amore Det pradstss cont. St0l
Fryqua in hominem ¢Ux4K§V,i e. corpore & anima comflanem nom cadant. 3¢l P g
2. nec nsfi ex hac [emtentsi de prgna s8tor carnen &S Pirstum quod coharear 6o X feq.
dics poffe, cum, qua inter Je prgnant de codem [csd de anima decs ulgue.\:nt Hift. Sap.
3 (9 expreffa Scripsure verba pro [#d flare Jfenientid, Verum enimvero & Stulz.'F
an hzc fatis ponderis habeant ad probandum, quod vuit Dn. Tho- Il p. 35,
malius, jurc dubitatur. : i Mmonatqes
Namque quod Primum fundamentum attinet 1. homsnem lapfum (orah Pt
in fe principium boni, motus bonos, reliquias imaginis divina quoad P i124.
{picitnalia habere, plane nego. Homo lapius morruus eft in pecea-
g0, nuilam habet vitam fine Chrifto, Chriftus ¢i non prodeft, nifi cre-
dat, credere nequit in eum , cujus beneficia 1ignorat, ignorat: haec
guamdiy Evangelium de Chrifto, {icris litetis comprehenfum, noa
audit. Quomodo ergo in fc habebit prencipivm Gite ffrrituntis, mon wifi Conf. h. X,
excitations indigum, jucans ip[um in opeve Salwrss y w2 & fime externa Gerbs Pr, in Poi-
pradicatione perrumpere clanfira natirals mifiria (znm 'i)llif_tbi‘mfh EL}m: ret & NBieite
wen) poflic? 2, Quicquid boni s res =24 eft, cur non potius DEO ipfi ¢ien Lo
accepium feramus, fupernacurali grana opefant, quam Spiricui ali-
«cui creato, anquam fertie parti hominis adzo_ad_c;us nauram
crtinenti? Sane necin ljeo, necin homine eft ahqmd,.quod huic
obfter, nonin Deo, cui omnino vicario aliquo fpiritu creato opus non
it : nec in homine, cujus animam divin® operationis capacem efle,
non fine causd faruimus, Eflo, uti revera ft : Juymos &ewr @ 1. Cor My
non fit idoneus cum ad intelligendum tum ad npgetcndum ea, qua
funt Spiritus diviniz Homo certe, in quo divinus piritus, i c. Leus
ipfe rarii fod operatur,nd eft nudus duyings fed wrébp alixos i’yéewn@-.
co ipfo intclle@u, qui prius od piricualia inrclligenda ceeus crat, poft
ceoenerarionem intelligir divina: cd ipsd voluntare,qua terrenis dedita

& o ¥ 2 BaV ) » 2 ¢ 101
&5d Deum amandum inhabilis exiftebat, jam inclinat ad untoncm
G cum

U . .tt - '_
niversitits http://purl.uni-rostock.de

Rostock /rosdok/ppn822930005/phys_0019

UFG



Universitats
Bibliothek

Rostock

ita fpiritualis illuminatio intelle@us. & §pfo minms

eum Deo, fummo bono. Ut eadem. anima ea intelligimus, qua-ante:
sgnorabamus; ut eodem fpiritu modo amare poffamus modo odiffe;;

. voluntatis; nofirae:

non infert duas animas, fed in eodem fpiricu muratas tantimqualita-
tes indicat. Unde fruftra provocat ad fenfum Dm, Thowmfis;. Hiftor:.
Sap. & Scul, T.IIL p.33. dum ait: a7 snguss, agmalijure, quo ritrespar-
se1 afferss, iffs duas dosent, nec tu docwifts contrarium, fed affersiffs;. lea effs,
pam bac talia mom docenswr, [ed fentinntur: Si Gallafisns &5 ¢, non [enférsms;,
i 15 nen fentss diffeventiam snier animam & [pivitum, fi: werbum. DEL non--
dum [sparais in Te iffas. duss partes, Heby 1V.12, sdem effety ac, fi qun in-
fants nondum {Eum'mﬂ' difpuniisonem anima (T corporss 41 Sz 5 doBranam de
aogitazsonbus I sdess Geller propomere {Je. Sentit @nem {e unusqui que:
rcgcnitorum differentiam inter carnem & fpiritum: fentic in fe hee-
rere aliquod mali femen, ferax pravatum cupiditatum f;nm contra-
rium huic principium boni, cujus moru magis ac magis a-d* 1.‘.)9!11':1-
appropinquet: fed illud mali femen animam, bonivero principitun

fpiritum creatum, tertiam {ui partem efle, id equi
certum eft, multos quin plurimos differentiam int

dem non fenuc Ex
er. \Luxn‘v &. 7"'5;’4“14

optime intellexifle, qui tamen; Dni Thomalfii fententie. nunquam.

funt aftipulati,.
1L Pugmam imter carnem &S [Pivitwm, quimelius

explicemus; quam:

fi Deum in nobis fud.gratid pravitati inclinationum-nofirarum- natu-.
ralium refiftere hominique ad refiftendum vires largiri dicamus? Eec

quid facilius eft concepru, quam eandem animam

habere inclinationes? Agnofcit ipfe D». Thomafisms.

pugnantes inter fe:
alicubi, cegirarsoness

Sittenlely & snclsnariones [cquentes peffé pugnare cum priorsbms; cumque in modum:
8, p.¥1, prgnam quam dicunt appesizws fenfitivi cum ratione explicat: Qi_lantg)
magis anima noftra, eadem licet. manens. pugnare fecumipfa poterit.

in lu@i fpiricuali, quando hic d pravitate naturali ad'malum,,.illic a:

divinz bonitatis refiftenti ad bonum trahitur?;

111, Scriprura dicta fi comfideremus, notamus praprimis inillis;
vocem [piritus aquivocarioni efle obnoxiam. Notum vero eft ¢ Lo-
51(‘5, voces 2quivocas mterpretandas effe fecundiim materiam fub-

ratam, 1. The/. ¥.23. agicur de Chriftianis,. His

praeter; corporis &

animae vires, qua naturam hominis abfolvunt , fcriprura tribuit. ali--
guid, quo fupra conditionem reliquorumhominum elati propius ad:

eum accedant. hoc,quod aSpiritu S. SpirituChrifti,habitantein nobis.
& operante originem ducit, Scriptura itidem (piritum , . fpiritualem:
vitam, renovationem fpiritus. &c. vocat, idem verd irregenitis, mor-.

tuisin peccato, inefle negat, ii:que fpiritum mundi
ritus regenitorum non eft omnibus hominibus ¢
hominis effentiam pertinet: & cum per regeneratio

tribuit. Ergo Spi--
ommunis, nee ad;
nem novam in ho.

mine fubftantiam creari tam abfurdum (ir, quam abfurdum,(piricus.
mundi {ubftantiam effe impiis propriam , ideo fpiritus hoc loco nihil:

aliud effe poteft, nifi vis illa 2gend: fpiritualis,gua

m Spiritus.~Dci fe-

cun.dum beneplacitum fuum iniis operatar, qui media ad hunc finem
_ deftinata obftinacd malitid non refpuuin, in Ep, ad Hedr.1/.12. dicitur ver-

bum:

http://purl.uni-rostock.de

/rosdok/ppn822930005/phys_0020 DFG



& (13.) &
B Dicis it penerrans, ut fpiritum: & animam: afticulos & medullay
qpafifindasacfeparer. Quid hoc denotatur, nifi, verbum Dei habere
eam: Vim;, qua-corpus & animam-hominis omnesque eorum’ vires

virtutes (id quod Beiuw: defignare videtur) movear? Quod enim Dn.
Thomaﬁils?'nic (cparationemznaturalium 3 fpiritualibus ‘defignari eXi-
@imat, refellitur mentione peesrpsarticulorum & medullarum ibi-
dem fa&i: neque enim illisifta ﬁgniﬁcatio:-voci's»pw’Zm competit.Lu-
eal, 47, $vn & myeoue-haud dubic funt quvarupa.. nec’ Ecclefiaffes

Thomafiana favet fententiz. Aicille C.IIL quantum ad forrem na--

fcendi. & pereundiattiner,homines & bruta nihil incer fe differre, fed
unum habere (piricum ad pulverem rediturum; Hoc profeto de ani-
ma:hominls‘dlci:ncqplt, eandem efTe cum: fpiritbrutorum, recte ve-
£o de fpiritibus, quos vocant; animalibus:& vitalibus, i. €. fubtiliffimis
& agillimis particulis:fanguinis & nervorum pradicatur, Quid quod
idem Ecclefiaftes,dum C. XIL. 7: hominis morientis conditioneng de--
fexibit, pulverem i e. corpus ejus ad terram;, {piritum verd ad Deéum
pedire teftetur ¥ anne’ergo-anima rationalis ad’ pulverem: ertinebit?
anne pro-cerporis parte habebitur ?. Fluitid; necipfo Dno: Thomafio
difficente;exh _porfeﬁbus.eiixs,.ut imfequemib‘usoﬁcnd‘etur:

_ Nunc ad clariorem coneeptusr de Dni Thomafii mente forman--
dum illud’adhuc noto;, cum Dn: Thomafius velit Spiritum ,. de QO
fermo efl, pro sertid parte bominss-haberi,. eundem tamen non modo
Spiritum divsnum,ex Deoy calefiis effentia € di%ina Girtstss; (ed.&Pracf. iR
Poiret hyp. XL Chriftnums imagi.vnnwl’dtn",gerlmm Parrssappeller; non
apparere,_quomodo haec inter fe fine Quiakerifmi: fufpicione poffint-
coharere; Quid enim aliud fluic ¢ combinationeharum hypotheftum,.

nill rerzian: partcm-homsnss effé spfumDeuns’, awt particulam aliguam [ib=

Fantia invifibilis & [Beritualsn Chrifti, efffuntiam ¢ ds%ini effentihs nos snira:
wos habere nqﬂrum ‘Medsotoyem, intue ESangelism sobss pradscantems css cre=
dive; quer amare [it spja ila sn:S. Scriptard’ ‘
¢swus Deoreconciliationss cimmendata fides. Quee quidem i c&ﬁs finepra-
judiciorcun illis contulerit, qua Gerhardus:Creefus Hift, Quack. de
db&rinishorum hominum p. 113 &"(eq;& przcipue.Georgii Keithi:
pag: 278 & 279. tradit, item cum Barclaji Th. , 6.7: majorem quam

deprehender: fed jam adalias Dhi: r}fhomaﬁi ‘hypotliefes pergo.:

optaverit,.confonantiam horum & Dni: Thomafii in his opinionibus:

Ulterius enim: ftatuit: Pulierem; é quo Bomo-conditsas [ié, fiurffe corpm: De-corpo.
 diGer/as operarsones re Adami
& ffrudtira argano- in ftatu 1n-
amy wt-ex ipfa 1la tegro,

bruti & animam Diflert; de
efumtum & [pirsts fund.defin
qwod Dews ho* caufasma-"
5 qui, 7zmnprimﬂm In: triml. in-
[piracis fuerity Ratom: motsontbwe fus luminofis corpws bemins 4. mAeria (uficienta .

Omne corpss conflare & materia (S [piritn: Spivitunm:
(9. 87, quod hic ratiocinerny, ille non) dependere nonnifi
ram diersd s corporss bumani sta excellentem e[t ftructur
potentia cogitands (G loguendivefulrer, arque 124 [Pirstum
bominzs non ¢ffentid fed gradsu sant . mrdifferre; nttumgn’ 4
m nds unior/ali, utrungne n morre yedive-ad sllum: Id ergo;
mims infpira’cerst: effe [perstum cxcellentiorem anima

B 3 r'as?

Uné}/l:ﬁ;'githéetﬁ http://purl.uni-rostock.de
Rostock /rosdok/ppn822930005/phys 0021

‘porses mob wt medinm noffra.




P 37 ﬁ‘q. crafSiore purgﬂ‘étri!; 8 lucidum inflar olss effecerit, Praterguam enim quod
“& alibl, am omveniens fit & [prraculo Gitarum caleflss effintia & dsSing Gurtutis nib L
alsud prodiiffe quam amimal aligued servefive, Panlum spfum ceicfle (T fpirs-
fruale howmmns tribuere corpus (afpivien [csly sllud slnmenante) dum 1. Cor.
XV 45047 dilum Gen. 1. 7, ed ﬁ@cpggéa-n exprimas; qua fass denotet ba
minem grimo animalem ET rervensim & pulGcre, mox [pirisnalem ¢ [prrits Des
effe factuns (unde ea loco TR non Yoy (ocar fed wreopa (womisy
Qertendum [it) i id momconcedatnr, fequi ¢ Gerbes Pawli p lura abflsrda: 1. Ada-
muminflatu integritaris babuylle corpus corruptions obnoxium. ig wominiofisns,
énfirmum, morbidum, sgnobilins emnibs caleflshus corporsbwa, 2.%08 in faru
lapfus gefiare 1maginem bomins integri. 3. Denigue [ine hac expofitione Gere
ba ultsma Gerjws 43 18 Genefiy wnde 4 Paylo cisrentwr, qun n 1014 [iriptura

mon poffé offends. :
Hac utut non (ine omni fpecie dicantur, non tamen deeft, quod
cum fundamento refpondeatur Namgque l. Si concedam, omne

corpus confiare € materia & fpiritu , megato tamen folam materi for-
“mationem tantum poffé, st [pirstss in €a operans,per {e ratione non prae-
ditus, ¢ fola ftrultura organorum fucwiratem rasiccinandi & welends
confequarnr. Sane nemo facilein hanc fententiam deicendet, qui mo-
do voluntatem attentius confiderabit, dum illam animadverter, libe-
ré fe determinare ad hoc velillud, quin iaterdum ea appcetere, quae

Vide tra&. motui fanguinis, g#s tamen fecundum Dominum Thomalium «s ewe

contraDn. agens (I sipfe 4 [pirsr5 ef?, plané contraria funr,

Hoflman, 11, CorporacanfPare é materis & [piriiw nondwe eft probatsm, Sanémo
tus particulis minimis primitus 3 Deo impreflus, & ad huncusq; diem
continuatus (adeoq; paflivus non aftivus,ne materiz,qu no nifi mota
movet,id tribyatur,cujus natura (ud incapax eft)explicationem pheno-

- menori phyficord longe melius expedit, quam fupcrfluus ifte fpiricus
univerfalis, qui fe vario modo cerris mareriz portionibus 2 licando
corpora producere & conflituere dicitur. Nec illum € verbis écn. L2.
erueris, cum ibi Spiritus Sandli, veri cii Patre<X Filio Deiadeoq; Crea-
toris non creaturd, mentio fiat. Si hafites ad formarionem corporum,
ubivis quotidie obviam, nec bypothefis de Spiritu Univerfali dubia
eximet. quomodocunque enim ipfum concipies etiam fecundum Dni
Thomalu hypothe. (cui ratio ex organorum difpofitione refuliar)

i Pr. in Poi. ex fud naturd irrationalis erit (quae enim de amore 5 lwmine in creaiyris

set hyp.111 ratione deffitwsn dicuntur, ea, {i modcfliffime loquar, impropric di

) cuntur) Quis vero tam artificiolorum corporum, quorum admiran-
dam ftru€turam nuilum ingenium imiari, quin nec nofle fatis poref,
brutum Yoy rexmva ftarnar? & queeri poreft, guis certam porrionem
hujus fpiricus ad hanc & noa aliam corpsris formam producendam
determinet? inquis Deus & fuo modoipfios matcrie habilicastfic rur-
fus erit fuperfluus {{Piﬁms univerfalis, cum hac determinatione pre. 1

fuppofiti motus paflivas ad omne corpus producendum (ufficiat. Vi-

daatur Celeb. Dn. Sturmius Phyfica Ele@&iva paflim.
HL. &ee ditum 1, Cor. XV, 45, fufficit probandis Dni Thcmaﬁi(xs-
ere

Bibliothek

Universitéts http://purl.uni-rostock.de DFG
Rostock /rosdok/ppn822930005/phys_0022



B (15.) & , S
ik - X S » - T o
fertionibus,. Namque 1. fi xa7’ dvfgwmy difputare velim, dixerim, vi
verborum Apoftoli; Deum creaffe primo cotpus animale, quale bru«
#a habent ( carenr auiceth bruca ratione ) en Juyiv Tocaw! deinde fuf-
flatu fuo indidiffe animam rationalem, imagine fud, adeoque omni
perfc&ione orpatam exn msé}m Zwam“;y I ic non neceflarius effet fPl:‘
ricus, Veérum i muleo magis convenit teXtui communis expoft-
tio, primum Adamam 5 bowminen primum;, altersm, Chriftum effé afferens.

- . . ’ 3 \ . \ ~
®. primo enim avmbia docer, per verba: Evyérem Adaw eis vy {u=
eaw ; non @CAleeleedy ; fed de verbo ad verbum reddi Mofis
iy ‘-’/;735 CO9IRD M. fequentia verd Verba: 8 5’%“’)_@" &e. opti-
mé € loco aliquo ubi Scriprura de corpore gloriofo < virtute vivifick
Chrifti loquitur , defumta dixeris, ut adeo tenfus magis quam verba
citata aézpaream. B. voces i U3, qua.d Mofe promifcué de ho-
mine brute adhibentur ad defignandam creationem creatura
viventis , tribuuntur non foli pulveri humanam in {peciem cffor-
fato , fed homini, qui jam 9} IDWI & D EO accepetats
4. Loquitur Apoftolus de duobus Adamis non de uno : alias enim
non diceret, § #€aTGr, o bge1@- Ad%u, fed Adau areiregor iytvem eig
Juy v {aoe, inern 8t efs mvelua (womisv. . Tvedue NB. (womile
(non Jwir aut (wamispuor) & nolegv@- £ ¥eqvi funt excellentiores
tituli, quam ut homini etiam integro conveniant. Hifce I/preﬁ:ppop
fitis fententiam D Pauliin hac pericope ita exhibeo: Excellentiore eor-

porerefurgems s quam mortui fumms , non fecus ac ¢ Vils [ernine rudimenta 36, 37, 3 e

Iwrurs corporss, aliguandizn in terra deliiefcentin, randem in egregiam for

Wwam exeunty unoguogue [emine £ Deo corpss [usim acciptente, sd adeo nos doces 39« 40. 41¢

¢x’erienri¢, multas effe corporsm [pecies, dsSerfam pulchrsesdinem., exempla
whis obia [unt. Experiemur idem aliguando in noffrs corporibus, quande
slla e mortnn refurgent, Qua enim hic ignominiofa, morbida (. evant, exunt
tunc praffaniifiima, gua ﬂarm/j; ansmales gualitares babeban: , gaﬂu’ch‘m‘
Jpsritnalibus. Dantur enim corpora animalia &5 [piritnalia. Sic (9 Adames
28 flain in1egro habnit corps animale , nutritionss & terra (narura hac ang-
wzalss eff indicswm) (5 ligni Gita ad smmortalitatem [ervandam sndigum.
Scripeum entm €5t de boc Gen Il faltw ¢ homo prsmeuy Sdam, in creatsrany
§sGenzem Gitam animalss, Hee legimms de prime Admmo. at altey Adam Chré=
Susfalm eff im Spiritum Giificum. Habsse emim poff vefurredionem corpss
Llorsofum: ad Phil. 111 per omnia pemervans: Joh. XX, 1p. s%ens fimul &3
$:%ificwm, Joh. V1. ¥7 igitus in hac Gita geffaSimm imaginem primi Adami
#n corpore nofiro, ira in altera Gita geffabimus smaginemn [ecunds Sdams, Dé-

wisns de caloy transformaturi corpora noffra €is To RpicSy dvra auppogPe Phil, Il e

T4 ewpaT 1is doins wnsh Hac expofitione admifla, abfurda, quibus
Dn. Thomafius interprerationem communem premi putatyfacile an«
nihilantur, namque 1. ignominiofa pradicata, qua noftro corpori ine
hac vita tribuunrur, nu%‘!a neceflitas pofcit & Adami integri corpori
attribuere, cum illanullam neceflariam connexionem cum pra:dicate
Yuxis Luoms & cupal@- xoind habsant,z, Simile corpuis nofkrum cor-

s posn

v.s§.

4% 43¢

#4e
45

46, & feq

Universitéts http://purl.uni-rostock.de
ol /rosdok/ppn822930005/phys_0023




8 (18.)

pofi Adami integri dicitur tantum ratione & Juyms & yoink, viex
‘animals, non vero ratione defeuum, -qui noftrum corpus animale
.comitantur, adeoque in ftatu lapfus geftamus imaginem ‘hominisin-
tegri in iis, qua cum lapfis communia habet, non vero in illis, quee
: differentiam ftatusintegri i lapfo conflicvunt. Ad 3.refpondi n. 2, ht.
L V. Lucidizas corporss Adami, fublato fundamento €jus, facile va- {
} sefcit. Quin nec fec. ipfius Dn. Thomafii hypothefes firmo ftare pede
videtar Conne&o enim ex mente Dn. Thomafii has propofitiones: L
Spirstos motionibus [uss lucidum ejfficit corpses, in fpsrits con(ifpst smago drima.
Hanc sn lapﬁd perdtd:mm ad .msnsmam /E-mtillam, imde a&ﬁuutiaurpﬂh [é
exta eft, in-regencrarione vemovatwr [pirstss & magtt AC-TBAgH preftsmo fRazui
refiitustwr. Ex his ita connexis legiimé mihi videor concludere: E, ne
ceffe efF, ut qne mags imago diVina in nobss renoSatur,eolucidiora flant core
ora noftya: auty [ experientia.contrarism teflersy , ut omnino teffarursype-
thefis de Incidizate corporss bumani n ffatwintegre falfitas s conVimearnr, ad-
de, quod membrorum difpofitio, ufus cibi terrent & ftatus conjugalis
huic luciditati valde adverfentur.
v. Tib. an- =1V, Tandem, cum Dn. Thomafius animam corporis partem efle
nexa Conf. velity clarum eft, non pofle ab co nifi duas partes hominis ftatui, corpus
do. con{tans materia X anima & ‘Spiicmm dsGumam,

‘e

De dup]ici Delapfi Adami,quam'in'fencemiam incliner, paucis aperit in differs, s
lapfu Ada- e fundamentorsm Aefinsends canfis swaryimoniales halfernns vecsptorum n-
. fu cientid §- 17. Adamum [Cil ante creatam £SQam potentiam habui[é fpirs-
ruali modo in feipfo &F ex [ itfo [efe propagands fine sompare feming. nom
ergo effe Vere abfimilem eorum fententiam , qui duplscen lupfum Adawi fla-
trant'y qUOTHNL NBHE ANLE CTEATRM mulievens in defiderio wore befrarum fo
mulesplicandi conflsrerss, alter poff creatam Evam per comefiionem ab arbors
Gerisa fit commiffis. Fundamentum hujus fentensizx quarit in oceafone
creaté E9e. Hanc enim fuifle deffderium modo amsmali (ut bruta.ad homs .
nem addudla) ficians feminam habends. Vnde guod Dews teffarss freritynom
effé bonwm wt bomo [it [olws, ffatum hominss jam ordini diVind comtraria ap-
petentis adeagy Lap(E vefprcias, Qusm ip[im diSsn..om Spivitum hoe imnuere, dum
primoin[ingnlari bominem ad smaginem Dei croatum, deinds 3% plurals ipfoz,
marem O faminam, creatos referat. Hanc fenrentiam Dn. Thomalii effe
ex allegatis Scriprura locis colligo. :
Verumenimvero mirum fuilTe, fi Deus homiini ordinem fuum
invertenti rancum indulfiffer; i dixiflet: non eft bonum, hominem efle
folum, i. e. fine ea,quam appetendo peccavir; i transgreflorem volun
catis {uae felicitate Paradifi ulterius frui pafTus fuiffer, cjusq; lociam ipfi
mulierem dediffet, cujus produdtioniipfa transgreflio anfam prebue-
rar. Ernon fine caufa quarat aliquis: an feemina ira creata imagm:m
divinam acceperitannon? Si accepit, qui Viro lap(o jungitur? Sinon
accepit, habent, fi qui funt, qut ferio feeminis naturam humanam ne-
gant, novum fententix fuz fundamentum. Namg; fec. Dn. Thoma-
Gum effentia hominis confiflit in Spiritu divino, quem cum imagine
divina pro codem haber. Hoc ergo negato, feeminz inter homisnes
1 (gc. Dan. Thomafii hypothefes locum non habebunt.
i DEO SITHONOR BY GLORIA,

Uné}/l:ﬁ;'githéetﬁ http://purl.uni-rostock.de
Rostock /rosdok/ppn822930005/phys_0024



Universitéts http://purl.uni-rostock.de
(IE Holielines /rosdok/ppn822930005/phys_0025 UFG



http://purl.uni-rostock.de
/rosdok/ppn822930005/phys 0026

Universitats
Bibliothek

e AR i ne

s

i N e cein. 7 S ot D X D

UFG




|
%
|
{
!
!
1

>
X SESEN——

Universitéts http://purl.uni-rostock.de
@ Sl /rosdok/ppn822930005/phys_0027 UFG

Rostock




@Uniyersitéts http://purl.uni-rostock.de
Holielines /rosdok/ppn822930005/phys_0028



Universitéts http://purl.uni-rostock.de
Holielines /rosdok/ppn822930005/phys_0029




v

i

o

Py

;.
%




M—-—,‘,———-""
(pori Adami integr!
_animalis, non Vero|s
.comitantur,adeoqy §
tegri in iis, quU® g
differentiam ftatusiz

ey

P videtar C9m;e q

Spivstes morionsow ji

ILm,x'n lapfs perdid

esta cff, inregenera

vefitustar. Ex his 4

ceffe esF, ut qno Mg

ora noffra: A(AI,/; []

thefis de lucidstase ¢l

de, quod membrd
huic luciditati va

v.Tab.an- . V. Tand?}mt:
nexa Conf. welit; clarumelt
L do. condtans materid

De duplici

lapfu Ada-

m-‘

De lapfiu 4dams;

e fundamentorkns
}l;, ]:imtvii .17 A
suali modo in [e s
ergo effe Sero ‘5/;'”“
puant s quOTAI MY
mulsiplicandi o7l g
Gerrsa fir commiffi4 G
¢reats EGe. Hanc,
nem adiui?a) {au
bonwm wt bom
’{fe”fi; adeogy lopl
primoin fing#lart |

&

x

warem O fensinal &
cx allegatis SCrif &
Verument s
invertentitantu
folum,i. & 1nc ¢

ratis fuze felicitat
mulicrem dedi
rat. Ecnonhine
divinam accep€
accepit, habent,
ant, novum fe
%um effentia h

divina le;:
cc.

ajeds ayy
68 6D 8V .89 80 IV /89 10 10 20 @

juswndop spiemoy

2ouasRyY ueds Bupdauibu3 abew; |
|

IV. Lucidizas i|gs
sefcit. Quin nec 1€¢/O

io

Universitats

Bibliothek

Rostock

LN U0 s13quinu 3dua43j3y Yareq
9 Y 19 19

Il 9L /L 8L 02 SV 69 2V 29 2

-

0 60

|
|
|

iz ratione & Juyms & point, vitx
Fbum, qui noftrum corpus animale
1 bs geftamus imaginem hominisin-
+ bunia haber, non wero in illis, quee

oy

o

001

1 lonftitiunt. Ad 3. refpondi n. 2. hita.
T fublato fundamento ejus, facile va-
& tomafii hypothefes firmo ftare pede
1 ite Dn, Thomafii has ‘propofitiones:
1 # corpas, in-fpivitucon(ifest smago drGima.
& 8m ﬁ‘mtiﬂum, inde obfinratio urpan} /&
I (piritss & magis ac-magss profismo farni
+ itimé mihi videor concludere: E, ne

T+ $n::0b5s yeuoSatur,eolucidiora flant core
I tarium tefletnur, ut omnino teffaturshypo-
T =/ atsntegre falfirats conVimcarnr, ad-

og)

sh ufus cibi terreni & ftatus conjugalis

1 Ymafius animam corporispartem efle

5 b-nifi duas partes hominis (tatui, conpue

i "'l"'i” dsGimeirms,

& ntiam incliner, paucis apcrit i dillers,

I s msurvimonsales buctenr recsptorum in-
1 B creatam £9am potentiam habuiffé {pirs-

E°[efe propagands fine aompare famina. non

1 entiam , qui duplicem lapfum Adawi fla-
I tmsulierem im defiderio more befrarum fo

St Creatam EvVam per comeffionem ab arbore
3 tum hujus fententiac quarit in oceafione
1 ¥derium mredo. amimali (ut bruta.ad bomss -
t bends. vnd, guod Dews teffatss fuerit, non
1m bominis Jam erdini diVino comtrariaap-
L bspfiam diGin.m S)tritwn bae imnuere, dum
51 #ginem Dei croagum, deinds i plurali ipfo:,
1 r. Hanc fenrentiam Dn Thomalfii effe

kl-

1 hgo.

3 fl}iﬂ'et,ﬁ Deus homini ordinem {tum
dixiffet: non eft bonum, hominem efle

T endo peccavit; fi transgrcﬂorem volun

Al

rius frui paflus fuiffer, cjusq; (ociam ipfi

{ u&tioni ipfa transgreflio anfam prabue-
1 tliquis: an feemina ita creata lmagmtm

Fccc‘p\it,qui Viro lap(o jungitur? Sinon
t feriG feeminis naturam humanam ne-

ln.damenn]m. Namg; fec. Dn. Thoma-
1 It in Spiritu divino, quem cum imagine
[P ergo negaro, feemina inter homises

o

pothefes locum non habebunt.
HONOR BY GLORIA,

‘ s B

http://purl.uni-rostock.de

/rosdok/ppn822930005/phys_0031

ey




	Thesium Selectarum Theologicarum Decas
	[binding]
	[title_page]
	Thesis I. - IX.
	Consideratio hypothesium Dn. Thomasit de tirbus hominis ...
	[binding]
	[colour_checker]


