

Dieses Werk wurde Ihnen durch die Universitätsbibliothek Rostock zum Download bereitgestellt.

Für Fragen und Hinweise wenden Sie sich bitte an: digibib.ub@uni-rostock.de

Johann Ernst Schubert

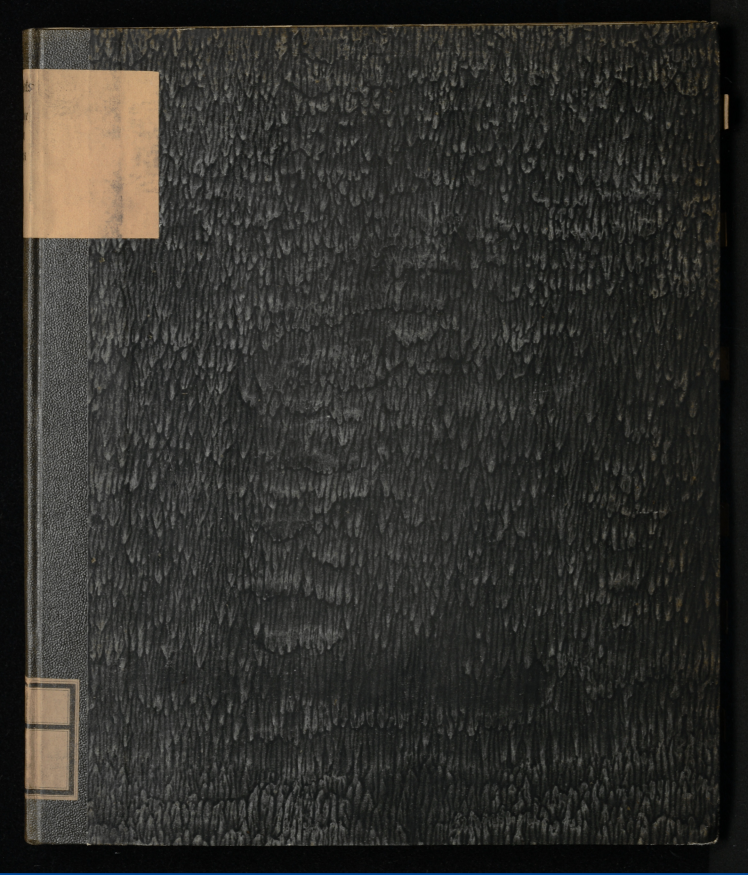
## Johan Ernst Schubert handelt in dieser Rede Von der Selenreinigung nach dem Tode

Jena: Melchior, 1745

http://purl.uni-rostock.de/rosdok/ppn827011989

PUBLIC

Druck Freier **3** Zugang

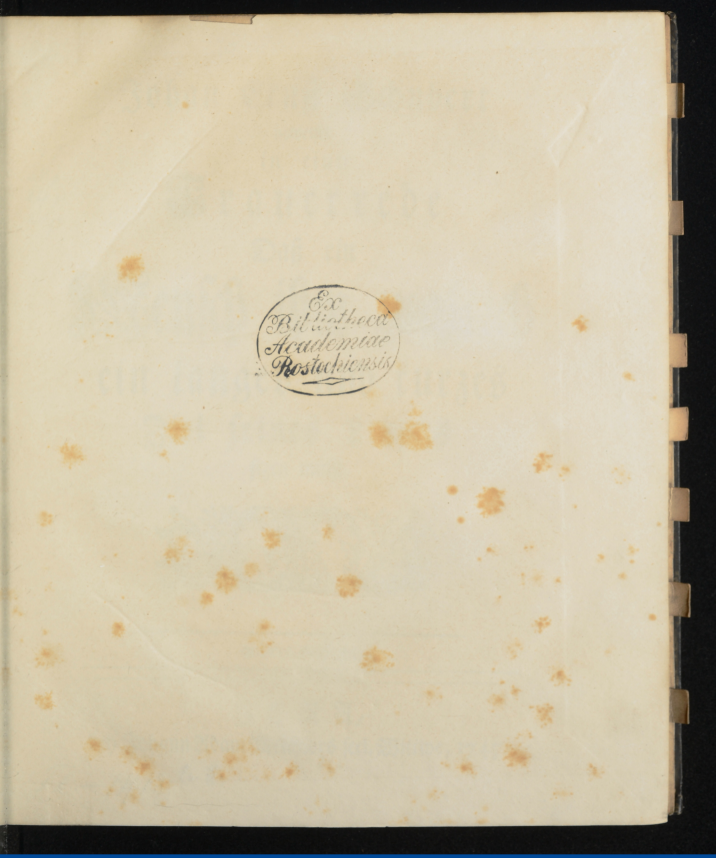






Te 1418'-8.













Johan Ernst Schubert

handelt

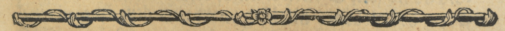
in dieser Rede

Von der

## Velenreinigung

nach dem Tode

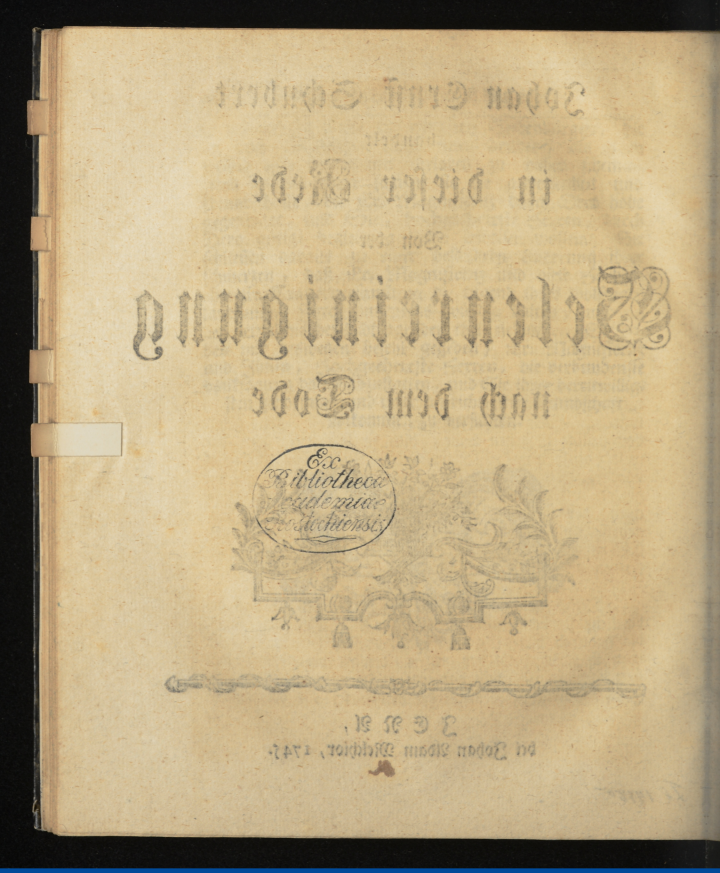




J E N A, bei Johan Adam Melchior, 1745.

IE 14186







http://purl.uni-rostock.de /rosdok/ppn827011989/phys\_0006

**DFG** 



## MAGNIFICE ACADEMIAE PRORECTOR!

Hochansehnliche Trauerversamlung! Hochzuehrende Herren!

Ist jemals eine sache der untersuchung und ausmerksamkeit der sterblichen würdig gewesen, so ist es gewis der zustand und die wonung unsers geistes, nachdem ihm der Heben und dieses verwesliche abzulegen bestolen hat. Es sei ferne, daß wir, die wir der gnade einer göttlichen erleuchtung theilhaftig geworden, die zukünstige begebenheiten unser selen in einer beständigen ungewisheit lassen, und am ende unsers lebens mit jenem heidnischen kaiser sagen solten: Dsele, die du bischer ein gast und eine treue gefärtin dieses leibes gewessen, wo wirst du nunmehro hinfaren! diese unwissenheit würde ein unauslöschlicher schandslecken sein, der unsern glauben allen vernünstigen weit unerträglicher abbildes 21 2

te, als die thorheit und unvernunft der heiden. Denn obgleich diese völker die allerungereimteste meinungen als göttliche warheiten annahmen, nachdem sie die er= kentnis und den dienst des waren Gottes mutwillig verloren hatten, so sind sie doch beständig dabei verblies ben, daß auf dieses leben entweder eine unaussprechliche glückseligkeit, oder ein überaus groses leiden folgen werde, nachdem das verhalten der menschen gegen die unsterbliche gotter beschaffen gewesen. Christen, des nen die verborgene ratschlusse der ewigen weisheit geoffenbaret worden, mussen es dabei nicht bewenden las Ihr glaube verbindet sie weiter zugehen, und sich auch von denen irtumern zu entfernen, die viele zu ver= theidigen pflegen, ohne das glückliche und unglückliche schicksal der abgeschiedenen selen zu leugnen. Von dies fer art giebt es eine so grose menge, daß ich zur blossen erzehlung derselben eine weit großere zeit vonnoten hatte, als mir die hochachtung vor diese vornehme Versamlung meiner rede zu widmen erlaubet. Denn niemals hat der menschliche wiz mehrere gelegenheit, ausschweifungen zu machen, gefunden, als wenn es auf die bestimmung desjenigen angekommen, was wir nach diesem leben zu erwarten haben. Die dunkelheit der sache, davon wir den grösten theil mehr aus der erfarung als durch schlusse erkennen sollen, der grose unters scheid zwischen einer selen, die durch die sinnen gefesselt wird, und einer solchen, die von aller verbindung mit einem körper losgerissen worden, und die unbedachtsa: me



me wünsche, dadurch fast jederman sich selbst sein eigenes schicksal gebildet hat, scheinen die vornehmsten ursachen zu sein, die diese unbeschreibliche anzal der seltsamsten meinungen erzeuget haben. Ich wil jezt nur bei einer einzigen stehen bleiben, und die würdigkeit der sache, die ich mir zu untersuchen vorgenommen, versichert mich zum voraus der erlaubnis, meine gedanken von derselben in einer kurzgesastenrede vorzutragen. Sie wird mir gelegenheit geben, eines theils die glückseligkeit unsers Freundes zu preisen, dem diese Hochansehnliche Versamlung die lezte pslicht zu erweisen, hochgeneigt und gütigst geruhet, andern theils aber die menge meiner zuhörer, vor denen ich zu reden die ehrehabe, sowol durch meinen vortrag als den erbaulichen Abschied jenes runwürdigen jünglings zu erwecken.

Ein namhafter schriftsteller, der mehr durch seine ungeheure ersindungen von dem zustande der abgeschiestenen selen bekant, als durch seine verdienste um die warheit berümt geworden, stellet uns dieselbe in drei abtheilungen vor. Er sezet in die erste diesenige gester, die gar nicht ins gericht kommen, sondern sehon zur seligkeit bestimmet sind; in die andre diesenigen, die schon gerichtet sind; und in die dritte diesenigen, die noch sollen gerichtet werden. Von den selen der ersten gattung, welches diesenigen sind, die im glauben an ihren Heiland verschieden, hat es ihm zu dichten gefallen, daß Gott sie gleichsam in einem traum und schlummer dergleichen dinge empsinden lasse, die ihnen angenehm

213 find,

sind, ihren verstand beschäftigen, und ihren willen der gestalt bewegen, daß sie nach und nach von der liebe der irdischen dinge abgezogen, und die in ihnen noch übria gebliebene fleischliche begierden ganzlich ersticket werden. Die selen der andern gattung, welche dem gottlichen ruf nicht folgen wollen, oder von dem glauben wiederum abgefallen sind, werden nach seiner meinung, durch die abscheulichste traume erschrecket, die ihnen die gerechtigkeit ihrer verdamnis, welche sie mit zittern erwarten, zu erkennen geben. Die selen von der lexten art, welches diejenigen sein sollen, welche die stimmen der wächter des geistlichen zions niemals gehoret haben, theilet er wiederum in zwo gattungen ein; denn von einigen hatte GOtt vorhergesehen, daß sie busse gethan hatten, wenn ihnen das evangelium ware verkündiget worden, von andern aber hatte er das ge= genteil ebenfals voraus gewust; beide sollen zwar durch die erschreckliche vorstellungen ihrer begangenen sünden und der gerechtigkeit des gottlichen zorns beunruhiget werden; aber jene fånden gnade, indem sie selbst ihre sünden verdamten, und durch die wirkung des geistes Sottes widergeboren, und nach und nach völlig gereiniget wurden; über diese im gegentheil wurde endlich das urteil der verdamnis gesprochen, die sie mit angst und verzweifelung erwarteten.

Sie sehen hier ein lehrgebäude, Hochzuehrende Herren, welches ein mensch, in seinen gedanken aufgerichtet, der seiner schwärmerischen einbildungskraft mehr



mehr als den zeugnissen des geistes GOttes gehör geben wollen. Sie sehen hier einen entwurf derer stuffen, durch welche die abgeschiedene selen zur seligseit oder zur verdammis sollen gefüret werden. Sie sehen endelich auch, was denen gerechtsertigten selen, die in dem vertrauen auf das verdienst ihres erlösers die welt verslassen, widersaren solle, ehe sie zu dem völligen genus der zufünstigen herrlichkeit gelangen könten. Diese sollen geläutert, gereiniget, und geheiliget werden; sie sollen von der liebe der welt immer mehr und mehr abzgezogen werden; sie sollen endlich auch von den sleischzlichen begierden nach und nach befreiet werden.

Erlauben Sie mir, meine Herren, daß ich bei diesen lezten punkt mit meiner betrachtung stehen bleis be! Erlauben Sie mir, daß ich meine gedanken über die frage erösne: Ob es eine solche reinigung der

selen nach dem tode gebe?

Daß sich die heiligen in diesem sehen niemals von allen schwachheiten losreisen können, daß ihre heiligung erst in jenem leben vollendet werde, und daß sie dort, da sie für dem stul des lammes stehen, keine neigungen zur sünde mehr empfinden; dieses sind lauter warheiten, daz von uns theils unsere eigene erfarung, theils das wort der ewigen weisheit überzeuget. Wenn jemand in diesem verstande eine reinigung der selen nach dem tode behaupten wolte, so würden wir an seiner meinung nichts auszusezen sinden. Allein dieses ist nicht diesenige reinigung,

nigung, die der gegentheil zur seligkeit der geister erfos dert hat, noch auch die wir uns jest zu widerlegen vorgenommen haben. Man sezet voraus, daß die gerecht te selen auch noch nach dem tode sündliche neigungen und begierden haben, daß sie auch alsdenn noch nach der welt und ihrer luft ein verlangen tragen, und daß sie also auch nach ihrem abschied von dem leibe unrein find; Man behauptet, daß diese unreinigkeit eine hindernis ihrer völligen seligkeit sei, und daß sie deswegen zuvor eine gewisse art des todes leiden mussen; Manhaltda für, daß Gott die selen in dieser zwischenzeit nach und nach reinige, und daß sie nicht eher geschickt sind, indas himlische Jerusalem einzugehen, als bis sie mit ihren leibern dermaleinst wieder vereiniget werden. Dieseist die meinung, die wir verwerfen, und der wir einige ans merkungen entgegen zu sezen gesonnen find.

Ich werde mich jezt nicht auf die gewönliche gründe beziehen, die man sonst zur widerlegung dieser schwärs
meret zu gebrauchen pfleget. Ich werde mich jezt nicht
darauf berusen, daß die schrift nur von einem zwiesas
chen zustande der selen nach dem tode weis, daß sie den
gerechten und gläubigen die seligseit von dem augenblick an zueigne, da ihre gemeinschaft mit diesem leibe
aushöret, und daß sie mit der last des corpers zugleich
alles unvolkomne und alles sündliche ablege. Obgleich diese gründe stark gnug sind, einen gegner seines irtums zu übersüren, so werde ich dennoch einen
andern weg gehen, und ihm alle ursach benehmen, sich
seiner



seiner vernünftigen einfälle zu rümen. Ich werde ihm zeigen, daß die einfalt nicht auf unserer, sondern auf seiner seite herrsche. Denn ich werde beweisen, daß eine solche reinigung der selen nach dem tode unmöglich sei.

In dieser absicht gebe ich Ihnen, meine Herren, vor das erste zu bedenken, daß eine gerechte und geheiligte sele nach dem abschied von dem leibe keiner sündlichen neigungen und begierden mehr fähig sei, ob sie gleich bis auf den lezten augenblick dieses lebens unvolkom= men und sündlich gewesen. Ich habe die ehrer vor einer versamlung zu reden, der ich nicht nötig habe, die ersten grunde der weltweisheit zu erklaren. Und wenn ich nicht allen eine völlige kentnis der theologie zu= eignen darf, so bin ich doch versichert, daß sie die vornehmste warheiten des christentums wissen. Dieses voraus gesezt, wird es mir fast keine muhe kosten, sie von jener warheit zu überzeugen. Estift ein befanter grundfag, den man in den schulen zulehren pfleget, daß eine wirtung nicht erfolgen könne, wenn ihre ursachen nicht mehr vorhanden sind. Lassen sie uns hieraus den schlus machen: die selen der menschen können nicht mehr sündigen, so bald die quellen ihrer sündlichen neigungen verstopfet, und die ursachen der unreinen begierden getilget worden. Dieser zufal ereignet sich, so bald Die

die selevon dem leibe getrennet wird. Denn diese grosse veränderung, die das band des geistes und des leis bes zerreiset, die der selen die pforten der ewigkeit erősenet, und den leib der verwesung übergiebet, diese grose veränderung, sage ich, besreiet unsern unsterblichen geist von der macht der sinnen und den empfindungen, die von denselben herrüren. Von nun an können wir weder sehen noch schmecken; von nun an können wir weder silen noch irgend eine andere empfindung haben. Und dennoch ist dieses die einzige ursach gewesen, welche die bose begierden in den selen der gerechten entzünstet, und sie zu allerlei sündlichen ausschweisungen gezreizet hat.

Lassen Sie uns, meine Herren, dieser sache, dars auf endlich der ganze beweis ankomt, ein wenig weiter nachdenken. Sie wissen es, daß alle neigungen der ses sen von den begriffen herrüren, die wir uns von dem guten und bösen machen. Wenn wir böse thaten billigen, wenn wir daran einen gefallen haben, wenn wir sie endlich beschließen, so stehen wir in den gedanken, daß sie gut sind, und bilden uns viele vortheile ein, die wir aus denselben ziehen könten. Verwersen wir im gegentheil das gute, haben wir einen abscheu vor demsselben, so überreden wir uns selbst, daß es bose, und uns schädlich sei. In einem natürlichen menschen rüsten alle urtheile von dem guten und bosen aus einer zwiesachen quelle her. Die eine heist vernunft, und die



die andere bestehet in den sinnen und empfindungen. Ein mensch, den die gnade GOttes erleuchtet und bekehret hat, verbindet mit diesen grunden noch einen an= dern. Dieses ist das licht der anaden das ibn zur er= fentnis des gottlichen willens durchs gesez, und zur erkentnis der erlösung durchs evangelium, gefüret hat. Wenn nun eine gerechte und geheiligte sele bose neigun= gen in sich selbstempfindet, so mussen diese entweder aus dem licht der gnaden, oder aus den vorstellungen der vernunft entstehen, oder von den sinnen herruren. Das licht der gnaden offenbaret uns den willen Gottes; es zeiget uns den grosen unterscheid zwischen dem guten bosen; es stellet uns die sünde so abscheulich vor, daß wir einen unversönlichen has auf sie werfen muffen; es giebt uns das werk der erlofung zu erkennen, und zeis get uns in demfelben die allerstärksten bewegungsgrunde, uns in den werken der gottseligkeit zu üben, und von dem bosen immer mehr und mehr zu entfers nen. Wie konte man also vermuten, daß uns die gnade, so zu reden, betriegen, das bose unter dem schein des guten, und dieses unter den schein des bosen vorstellen, und uns solchergestalt zu sündlichen neis gungen anlas geben solte? Die vernunft, welche die andere quelle unserer freien ratschlusse ist, hat ebenfals keinen theil an den fleischlichen begierden, die in den ge= rechten selen bisweiten zu entstehen pflegen. Denn ausser dem, daß die vernunft der gnade niemals zuwie der sein kan, stellet sie uns unsere handlungen also vor, wie sie nach der verbindung mit ihren folgen und wir= fungen



nonual .

kungen beschaffen sind. Sie lehret uns, ob sie die ehre unseres schöpfers befordern, oder verdunkeln. Sie zeiget uns, was sie vor einen einflus in unsern zustand haben, ob sie denselben aluctlich, oder unaluctlich maz chen. Und nach diesen grunden urtheilet sie, was gut und bose sei; was wir thun, und was wir unterlassen sollen. Bie aber dasjenige beständig gut ist, was den namen Gottes verberrlichet, und unser bestes befördert, das aber bose, was seine ebre verdunkelt, und unsere glückseligkeit hindert, also ist es nicht möglich, daß uns die vernunft zu bosen und sündlichen neigungen verfüren solte. Dem zu folge bleiben keine andere ursachen derselben übrig, als die empfindungen, die von den auf ferlichen sinnen herruren. Diese stellen uns die herrlichkeit der welt als etwas schönes, die wollust des fleisches als etwas angenehmes; und die reichtumer der erden als etwas vortheilhaftes vor. Aus dieser ur fach fangen wir an die welt zu lieben nach ihren schäzen ein verlangen tragen oben dienst Gottes, der mit dem genus der welt nicht bestehen kan, zu verabscheuen, und seine gebote vor unerträglich zu halten. Und so lange die sinnen einige macht über unsere selehaben, können wir uns dieser neigungen nicht ganzlich ents schlagen, nachdem das algemeine verderben unter den menschen einmal eingerissen. Aben noch an lach mannt

Sie sehen also, meine Herren, daß die ausserlie che empfindungen die einzige ursach der sundlichen neiz gungen sind, und ich hosse daher, Dero beisal zu erhalten,



ten, wenn ich meinen schlus wiederhole: So bald eine gerechte sele durch den natürlichen tod von der macht der sinnen befreiet wird, höret sie auf, die welt zu lieben, und sündliche neigungen und begierden zu haben.

Erlauben Sie mir nunmehro, daß ich zu diefer ursach noch eine andere seze, um Ihnen die unmögliche keit einer solchen reinigung der selen nach dem tode zeigen zu können. Ich halte gänzlich dafür, daß keine mittel vorhanden sind, wodurch die selen nach dem tode konten gereiniget werden, wenn wir gleich zugeben wolten, daß sie ihre sündliche neigungen und begierden aus dieser welt mit sich nehmen. Wenn die liebe der welt und die lust zu fündigen in einer sele nach und nach sol gedampfet und ersticket werden, so sind nur zwei mittel möglich, dieses heilsame werk zu vollenden. Zum ersten mus man einer solchen selen die sunde immer verhaster machen; und zum andern mus sich dieselbe so lange im guteu üben, und der begierde boses zu thun widerstreben, bissie gar keine neigung zu sündigen mehr empfindet. Nun lassen sie uns die selen in dem zustande betrachten, in den sie die vertheiz diger ihrer reinigung zu sezen pflegen. Denn in dem zustande, in dem sie sich nach den grunden der vernunft und offenbarung wirklich befinden, sind sie keiner reis nigung

nigung fähig. Sie sind entweder gleich von anfang so rein und volkommen, daß sie keiner fernern reinigung bedürfen, oder sie sind so verderbet, und von Gott so weit verworfen, daß sie nicht sollen gereiniget werden. Laffen Sie uns also nur dasjenige in erwägung ziehen, was die von dem zustande der selen dichten, die sie auch noch nach ihrem abschied von dem leibe reinigen wol sen. Sie sezen sie in zwo unterschiedliche ordnungen. Einige sind schon in diesem leben erleuchtet und bes fehret worden. Und von diesen behaupten sie einmal, daß sie gleich von anfang zur seligkeit besstimmet sind; zum andern, daß sie von als ler arbeit ruhen, und gleichsam bis an jene zeit in einem beständigenschlummer liegen; und zum dritten, daß ihnen von GOtt allerlei angenehme bilder im traum vorgestellet werden. Nun urtheilen sie selbst, meine Herren, ob diesen selen die sünde immer verhaster konne gemacht werden, wenn sie noch in diesem zustande dieselbe lies ben, und einen gefallen daran haben; urtheilen Sie, ob sich diese selen im guten beständig üben, und dem bosen dergestalt widersezen konnen, daß keine neigung zu sündigen ferner in ihnen aufsteige.

Ungenehme vorstellungen können uns die sünde nimmermehr verhast machen. Wir müssen sie in ihrer abscheulichen gestalt sehen, wir müssen das verderben erkennen, daß sie uns zugerichtet hat, wir müssen den



gorn des almächtigen fülen, wir müssen uns selbst vor verloren halten, wenn wir die sünde hassen, verabscheuzen und verdammen sollen. Und gleichwol werden diezse se selen durch lauter angenehme bilder ergözet und bez lustiget. Ueber dieses, wenn jemand davon überzeuzget ist, daß ihm die seligseit nicht entgehen werde, und bei dem allen doch noch die sünde liebet, so sindet derzselbe niemals eine ursach, das dose zu hassen. Denn ein vernünstiges wesen hasset nur dasjenige, was seine absichten hindert, und seine glückseligkeit störet. Und wie ist es endlich möglich, daß die in einem beständigen traum und schlummer liegende geister die werke der gottseligkeit ausüben, ihren guten vorsaz bevestigen, die begierden böses zu thun überwinden, und solchergestalt alle neigungen zur sünde gänzlich ausrotten?

In der andern ordnung der selen, die nach dem tode sollen gereiniget werden, sinden wir nach der lehere des gegentheils solche, die in diesem leben niemals zur busse und zum glauben berussen worden, aber sich doch bekehret hätten, wenn ihnen die gnade der erleuchtung widerfaren wäre. Diese müssen zuwörderst wiedergeboren werden, wenn sie sich von den werken der sinsternis reinigen, und die bose lust in ihnen selbst gänzlich ausrotten sollen. Allein was sind dort vor mittel der bekehrung vorhanden? Ist das gewissen gleich ein scharfer gesezprediger, so kan doch dieses alz lein niemanden bekehren. Wo sind die boten des friezdes, die ihnen die versönung der menschen mit Got

ver:

verfündigen? die ihnen das werk der erlösung befant machen? und die ihnen die versicherung geben, daß Sott auch jezt noch geneigt sei, ihnen ihre sünden zu vergeben, wenn sie das verdienst des Heilandes im was ren glauben ergreifen? diese selen, denen ihr eigenes gewissen die gerechtigkeit des zorns GOttes und ihrer verdamnis vorhält, glauben entweder, daß sie Gott selig machen werde, weil er ihre bekehrung in dem vers gangenen leben unter dieser und jener bedingung voraus gesehen, oder sie glauben, daß sie kinder des zorns und der verdamnis in ewiakeit bleiben werden. Glaus ben sie das erstere, so sind sie versichert, daß ihnen ihre sündliche neigungen keinen schaden thun. Und da sie einmal gewont sind, sich an bosen thaten zu ergözen, so finden sie keine ursach, diese lust aufzugeben, ihren sin zu andern, und die sündliche begierden in ihnen selbst zu ersticken. Glauben sie das leztere, so sind sie versichert, daß ihnen der sieg über ihre bose neigungen nichts belfen werde. Sie fallen vielmehr in verzweis felung, die eine notwendige quelle des hasses und der feindschaft wider GOtt und tausend anderer sunden ist, welche ihre neigung ganz unmöglich machen.

Denn wir dieses alles zusammen nehmen, was ich bisher aus dem allerbekantesten gründen erwiesen habe, wenn wir bedenken, daß eine gerechte und geheiligte seine sele nach dem abschied von dem leibe keiner sündlichen neigungen und begierden mehr fähig sei, wenn wir erzwägen, daß dort keine mittel vorhanden sind, die selen



zu reinigen, die der liebe zur welt und der luft zu sündigen nicht ganzlich abgestorben find, so konnen wir denen unmog. lich beifal geben, die sich eine reinigung der selen nach dem tode zu behaupten unterstanden. Wir sezen dieser ungegrun= deten meinung vielmehr die warheit entgegen, vor welche vernunft und schrift mit vereinigten fraften ftreitet, daß die selen der gerechten volkommen rein und heilig sind, so bald sie von dem leibe getrennet worden, daß sie der sunde auf ein= mal absterben, und daß die sündliche neigungen und begier den nicht erst nach und nach in ihnen dürfen ersticket und ges dampfet werden. Denn sie werden gleich nach ihrem abschied zu der menge der volkomnen gerechten gesamlet; sie werden so gleich zu dem seligen anschauen ihres Gottes zugelaffen; sie werden so gleich in das himlische Terusalem ein= gefüret. Und in diese herrliche stadt Gottes fan nichts uns beiliges, nichts beflecktes, nichts unreines eingehen.

Bose gewonheiten, werden Sie vielleicht wrechen, Soch zuehrende Serren, bose gewonheiten konnen nicht auf einmal ganzlich ausgerottet werden; wie sie erft nach und nach entstünden, so würden sie erst nach und nach wieder abgeschaf fet; Sol auffer dem eine fertigkeit gutes zu thun, auf die ge= wonheit zu sündigen folgen, so kan diese veränderung um so viel weniger plozlich und aufeinmal geschehen; Man mus sich eine zeitlang im guten üben; Man mus der neigung zum bos sen immer mehr und mehr widerstehen; Man mus die sunde immer mehr und mehr haffen und verabscheuen; Und dieses könte durch eine empfindung des zorns GOttes und der verdienten strafen befördert werden; Wie Gott die menschen in diesem leben durch dieses mittel zu bessern pfleget, also konte er fich auch wol deffelben in der ewigkeit bedienen; Villein sol= chergestalt wurden die selen nach dem tode gereiniget und gebeiliget, und zugleich die grunde widerleget, die ich wider die reinigung der selen vorgetragen hatte.

Ich gestehe es, meine Berren, daß Sie mir einen scheinbaren einwurf entgegen sezen. Allein ich verliere deswegen nicht

Universitäts Bibliothek nicht alle hofnung, Dero beifal zu gewinnen, und diese zweis fel zu zerstreuen, die meine lehre verdächtig machen könten. Es ist gewis, daß gute und bose gewonheiten nach und nach entstehen, und wiederum nach und nach abgeschaffet werden. Niemand wird in einem augenblick ein ausbund der gottlossistit; und niemand wird plözlich volkommen from und heilig. Aber dieses ist nur von dem fal zu verstehen, da die natur ihren ordentlichen lauf behält. Die ausserordentliche bes gebenheiten, die größentheils durch die almacht unmittelbar aewirket werden, sind an diese geseenicht gebunden.

Niemals geschicht wol eine veranderung, dadurch der natur mehr gewalt angethan wird, als wenn der tod die zwo naturen, die so genau miteinander verbunden waren, diesele und den leib von einander trennet. Alle bewegungen des leibes werden auf einmal gehemmet: die sinnen verlieren plozlich ihre fraft; und die glieder des leibes horen auf, wertzeuae der seten zu sein. War unser geift sonst gewont, die begebenheiten der welt durch die aufferliche gliedmasen warzus nehmen, war er gewont, seine neigungen durch dieselbe zu polbringen, so wird dieses band plozlich und in einem augenblick zerriffen. Allsdenn darf man nicht mehr wider den aufserlichen eindruck der sinnen streiten; alsdenn empfindet man nicht mehr die sinliche neigungen und begierden; alsdenn wird man nicht mehr durch die scheinbare herrlichkeit der welt geblendet und gereizet. Und dieses waren doch die ursachen, Die uns in diesem leben binderten, alle bose neigungen gange lich zu überwinden, und zu der volkommenheit zu gelang n. der wir dort theilhaftig werden sollen.

Hiernachst sol unsere sele durch das licht der herrlichkeit erleuchtet werden, so bald die nebel der dunkelheit zerstreuet worden, mit denen sie umgeben war, so lange sie in diesem leibe wonete. Es sei nun, daß diese herrliche erkenntnis eine natürliche solge des todes, oder eine besondere wirkung der göttlichen almacht sei, so ist doch dieses gewis, daß wir dazdurch solche erhabene begriese von dem unendlichen wesen des

gro=



arosen Gottes bekommen, daß wir ihn allein vor das hoch= fte gut halten, ihn allein über alles in der welt lieben, und ausser ihm tein vergnügen und keine zufriedenheit der selen finden konnen. Solche plozliche veranderung fan einen geift auf einmal reinigen, und ihn zum guten tüchtig und geschieft machen. Die urfach, warum es sonst so viel zeit und mube tostet, eine sele, die zu sündigen gewont ift, vom bosen abzu= ziehen, ist hauptsächlich diese, weil sie noch einen geschmack von der welt hat, und die grunde der gottseligkeit in diesem leben sehr schwach sind. Allein das licht der herrlichkeit hebet alle diese hinderniffe auf einmal auf. Es zeiget den gerechten, daß sie auffer Gott fein warhaftes und beständiges gut finden konnen. Es stellet ihnen Gott als ein wesen vor, das man mit furcht und zittern, aber auch mit liebe und freude verehren mus. Es wirket in ihnen die allerftartste liebe gu BOtt, der nur eine creatur fabig sein kan. Es erwecket in ihnen einen unüberwindlichen abscheu vor der sünde. Mit eis nem wort: Es sezet diese verklarte geifter in einen zustand darinnen sie nicht mehr sündigen können.

Wenn dieses mittel die selen nach dem tode nicht reinige te, so wurde gewis fein anderes diese wirkung thun konnen. Denn daß Gott die strafen zu diesem ende gebrauchen folte, ist aus verschiedenen ursachen unmöglich. Die gerechte felen, von denen wir hier allein reden, haben schon in diesem leben die vergebung ihrer sunden erhalten. Sie find schon hier der gnade ihres GOttes versichert worden. Sie wissen schon hier, daß sie nicht unter dem fluch und zorn steben. Hus dieser ursach kan sie Gottzu keinen strafen verurtheilen, wenn es gleich möglich ware, sie dadurch zu reinigen und heiliger zu machen. Ausser dem aber konten die strafen weiter nicht wirfen, als daß fie die bofe luft dampfeten, und die funden den gestraften geistern verhaft machten. Allein dieses ist bei den gerechten selen nicht nötig, die in dem glauben an ihren Heiland abgeschieden. Sie haben schon in diesem leben die sunde verabscheuet. Die bose neigungen, die sie bisweilen em=

empfanden, stiegen wider ihren willen auf. Sie betrübten sich, wenn sie dieselbe warnamen. Sie wünschten und sehneten sich nach den glückseligen zeiten, da sie mit solchen versuchungen verschonet bleiben konten. Und deswegen haben sie keine strasen von noten, um die sünde zu hassen und zu versabscheuen. Sie werden von selbst aufhören zu sündigen, so bald ihnen GOtt die gnade widerfaren läst, sie von den reizungen des steisches zu befreien, und ihre erkentnis, ihre liebe, ihre vertrauung auf einen höhern grad zu erheben. Da nun dieses geschicht, so bald eine gerechte sele von der welt abgesodert wird, soist nichts gewisser, als daß sie auseinmal gereizniget und geheiliget werde, und gleich nach dem abschied von diesem verweslichen leibe zu dem völligen genus der ewigen

herrlichfeit gelange.

Mit diesen gedanken wenden Sie sich, Sochzuehrende Herren, zu jener todtenbare, auf der die gebeine eines der allerwürdigsten unserer brüder ruhen. Ich zeige Ihnen dort den überrest des weiland Wolgebornen und Sochgelahrten Beren, Feren Christoph Wilhelm von Böhn, den die gelehrsamfeit, die tugend und gottesfurcht weit mehr, als das adle geblüt seiner hoben vorfaren geadelt hatte. Das her? zogthum Pommern ist die landschaft, welche in der verson un= sers Hochseligen der welt einen beweiß vor augen geleget, daß Brandenburg nicht nur tapfere helden, die nur zum sie gen und überwinden geboren worden, sondern auch geistreis the und tugendhafte sone zeuge. Sein in GOtt ruhender Herr Vater war der weiland Wohlgeborne Herr, Herr Georg Christoph von Bohn, Erbherr auf Zichniz und Bosau; ein herr von seltnen eigenschaften, der den vortheil seiner geburt niemals zum stolz und zur unterdrückung der niedrigen misbrauchte, der die liebe seiner unterthanen ihrer furcht bei weitem vorzog, und durch sein gottseliges beispiel dasjenige wirklich erhielt, was andere oft durch strenge und gewalt zu befordern umsonst versuchen. Was ware es vor ein glück vor unsern Wohlseligen gewesen, wenn ihm die vor= lehuna

sehung erlaubet hatte, von einem so tugendhaften vater erzo: gen zu werden! Allein vielleicht muste er ihn nur deswegen schon in dem andern jar seines alters verlieren, damit er der welt zeigen konte, daß ihn der himmel mit einer so erhabenen fele versehen, die des rums und der thaten seiner porfaren volkommen würdig ware. Er bewies dieses gleich in den ersten zwolf jaren seines rumlich gefürten lebens, die er unter der klugen aufsicht und erziehung seiner vortreslichen Frau Mutter, der Wolgebornen Fraun, Fraun Dorotheen Adeleth, einer gebornen von Massau, zurücklegte. Denn niemals hat ein find die wünscheeiner zärtlichen muttermehr übertroffen, und ihre unermüdete bemühungen mit reicherm wucher vergolten, als unser Hochseliger. Raum batte er das zwolfte jar erreichet, so empfand man schon die stärfe seie nes geistes, und die notwendiakeit, ihm einen solchen lehrmet ster zuzuordnen, der ihm einen höhern unterricht ertheilte als der sonst vor seine jare gehovet hatte. Die wal fiel auf den Seren Tiz, einen gelehrten und erbaulichen prediger in Trodten. Dieser geschickte man brachte ihn in wenig jaren so weit, daß er das Bomnakum zu Berlin mit nuzen besus chen konte. Und obgleich diese berumte Residenz des arosen Friedrichs ein sammelplaz der größten gelehrten ist, so hiele ten es dennoch diejenigen, die seine staute kanten, und seinen seltenen fleis mit verwunderung ansahen, vor notia, daß er fich nach dem verlauf eines halben jares auf eine hohe schu le begeben mögte.

Er folgte ihrem rat, und erwehlte diese akademie zu demsenigen ort, da er das angefangene werk zur volkommenheit bringen wolte. Wir namen diesen würdigen schüsler der weisheit mit freuden auf; Wir hielten ihn aller unserer ausmerksamkeit würdig; wir erkanten die vortresliche gaben seines ädeln geistes; wir wünschten, daß alle seine brüder, die mit ihm zugleich in diesem tempel der weisheit wonten, seinem beispiel folgen mögten. Ausser den natürlichen eizgenschaften seiner landsleute, der bescheidenheit, der groszunschaften seiner landsleute, der bescheidenheit, der groszuschaften seiner landsleute, der bescheidenheit, der groszunschaften



mut, der unerschrockenheit; besas er gelehrsamkeit und gottesfurcht in Kene erwarb er sich durch einen unermideten fleis, den die volkommenste gaben der natur traftia unterstüxten. Es sind faum zween sare, die er auf dieser akades mie zugebracht; und gleichwohl fehlte ihm schonkein theil der gelehrsamkeit mehr, der ihm zu seinen absichten dienen konte davin er sich nicht unter der anfürung der geschicktesten dehver unsver hohen schule vest gesezet hatte. Die arbeitsame manner, Moter, Sellfeld, Schmidt und Wegener, haben ihn zuerst in den geschichten der welt und den anfangsarun= den der bürgerlichen rechte unterrichtet. Und auf diesen grund baueten die weltberumte rechtsgelehrten, Buder, Schaumburg und Engau ein wert, das ihrer arbeit würdig gewesen ware, wenn es zur völligen reife gedeihen konnen, Unser Wolfelige gedachte nicht ein rechtgelehrter von der gemeinen art zu werden, deren wissenschaft darin bestehet, daß sie die geschriebene geseze ohne verstand erzehlen, und die verschiedene meinungen berümter lehrer mit uns gemeiner fertigkeit hersagen. Er gedachte nicht einen statsman abzugeben, deffen vornehmfte verdienste in dem aufferli chen pracht, in seltsamen ersindungen neuer auflagen, in der funst verwirrungen anzuspinnen, und in der herzhaftiakeit dem gemeinen man trozig und verächtlich zu begegnen beste= ben. Mein: von diesen niederträchtigkeiten, die auch die hochste würden mit schimpf und schande bedecken, war sein erna bener geift sehr weit entfernet. Er wuste wol, daß zwei stucke, ausser der gemeinen wissenschaft eines rechtsgelehrten, zu einem brauchbaren man in dem gemeinen wesen erfodert würden: die kunst richtig zu urtheilen; und die furcht des waren GOt= tes. Er bediente sich daher aller mittel, zu beiden zu erlangen. Gleich von anfang ergab er sich der erlernung einer ge= funden weltweisheit. Ich hatte das gluck, ihm die ersten grun= de derselben beizubringen. Und Darjes, der scharffinnige Philosoph, machte ihn durch seine kluge lehren so geschickt, daß er sich nicht schamen durfte, ihn in die zal seiner achten schul ler zu sezen. Wie



Wie herrlich seine gott sfurcht gewesen, davon kan sein chriffliches und erbauliches bezeigen in seiner frankheit und bei seinem ende das beste zeugnis ablegen. Ich werde mich mit einer erzehlung der besondern umstände derselben nicht aufhalten. Sie fing sich von einem blutfturgan; Dieses übel, daß ihn zu verschiedenen malen ansiel, beraubte ihn fast als ler frafte; er mufte den abgematteten forper auf seinem lager ruhen lassen, es schlug endlich ein hetrisches fieber das au; und da die bewärte funst des erfarnen Stocks alle mittel zu seiner genesung umsonst anwandte, so sahe uns ser Hochselige ganz deutlich, daß es in dem weisen rat des hochsten beschlossen sei, ihn zu seinen vatern zu samlen. Wie merkwürdig und wie erbaulich war nicht seine zubereitung zu seinem herannahenden ende! Ich wünsche, Sochzuehren de Serren, daß ich Ihnen diesen todten als einen sterbenden zeigen könte! was vor herrliche lehren würden wir nicht aus seinem abschied ternen! Der allerflüchtigste jungling, der alle ermanungen in den wind zu schlagen gewont ift, würs De gerüret, und der allergeübteste chrift aufmertsam gemacht werden. Es ist nicht möglich, daß ein rechtschaffener juns ger des heilandes mit allen versichungen ganzlich verschonet bleibe. Und unfer Wolfelige mufte dieses insonderheit in den lezten tagen seines lebens erfaren. Er harte fich ftets por groben lastern sorgfaltig gehütet, die sonft die jugend, wenn sie ihrer frei eit überlaffen ift, vor nichts zu achten pfleget. Gleichwol hielt ihm fein gewiffen manches vergeben vor, und gab ihm dadurch zu erkennen, daß vor Gott nie mand unschuldig sei. Diese fehler, deren er sich allein bes wust war, und darans die welt sonst gar nichts machet, ha= ben fein berg dennoch dergestalt geangstiget, daß er mit vie= ler betrübnis nach den troftungen des geiftes Gottes ge-Sein flehen ward erhoret; Gott versicherte ihn feis ner gnade und der vergebung seiner funden; er empfand, daß der zorn GOttes durch das blut seines erlösers getilget sei; sein herz ward freudig und getrost; sein vertrauen auf Chris Iti

stephanus den himmel offen, und befal seine steve die kunde seines todes mit ungemeiner gelassenheit; Er sahe gleichsam mit dem heiligen Stephanus den himmel offen, und befal seine sele in die hände seines JEsu. In solcher gemütsversassung starb diesser gerechte. Er hatte seine kleider in unschuld gewaschen. Seine sele war durch das blut des lammes gereiniget worden. Er geniesset nunmehro die früchte seines sieges mit den volstomnen geistern, die keine andere reinigung vonnoten haben.

Sie werden vergeben, MAGNIFICE ACADEMIAE PRORECTOR, Hochansehnliche Trauerversamlung, Sie werden höchst und hochgeneigt vergeben, daß ich der tugend des Sochseligen Serrn von Bohn diese betrachtung gewidmet, ob es gleich nur meine pflicht ist, Er, Magnificenz, und Ihnen, Sochzuehrende Serren, vor die sonderbare ges fälligkeit, die Sie durch Dero hohe und geneigte gegenwart den leidtragenden zu erweisen geruhet, den verbundensten dank abzustatten. Ich bin versichert, daß diese vornehme Dersamlung an der betrübnis der leidtragenden theil nehme. Und diese erkennen den volkommenen wert der hohen gewogenheit und freundschaft. Sie empfinden allen troft, der ihnen dadurch zuwachsen können. Und lassen Br. Maanificenz, und Sie, Sochzuehrende Ferren, durch mich versichern, daß sie nur Er. Magnificenz und dieser anwes senden Herren höchstgeneigte und freundschaftsvolle bemuhung, sie durch Dero hohe und geneigte begleitung aufzurichten, mit dankbarem herzen erkennen, sondern auch zu als len zeiten bereit sein werden, Er. Magnificenz von ihrer volligen ehrfurcht, und Sie Sochzuehrende Ferren, von

ihrer ergebenheit und freundschaft zu überzeugen.





http://purl.uni-rostock.de /rosdok/ppn827011989/phys\_0029

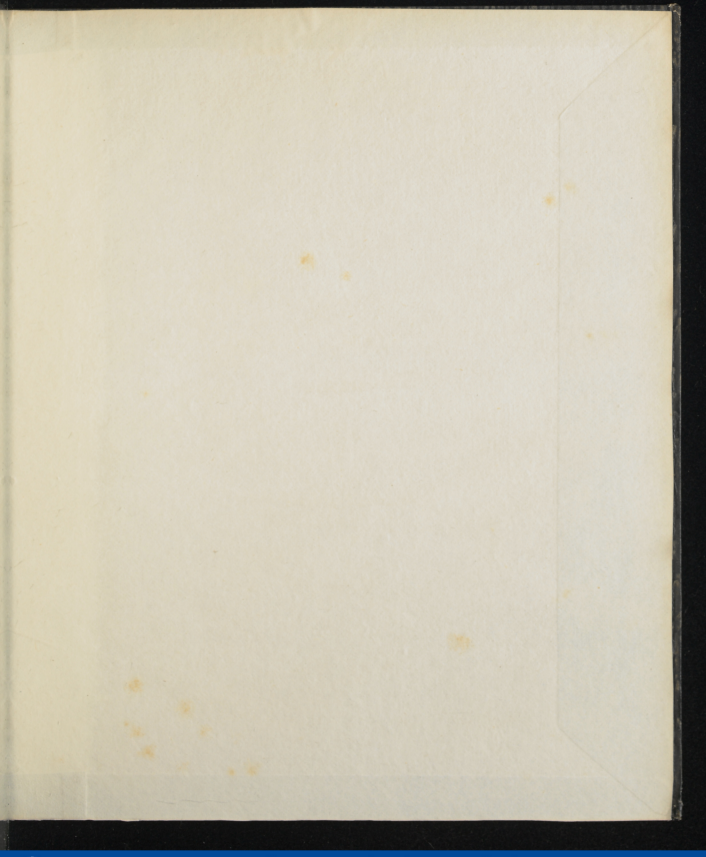
**DFG** 



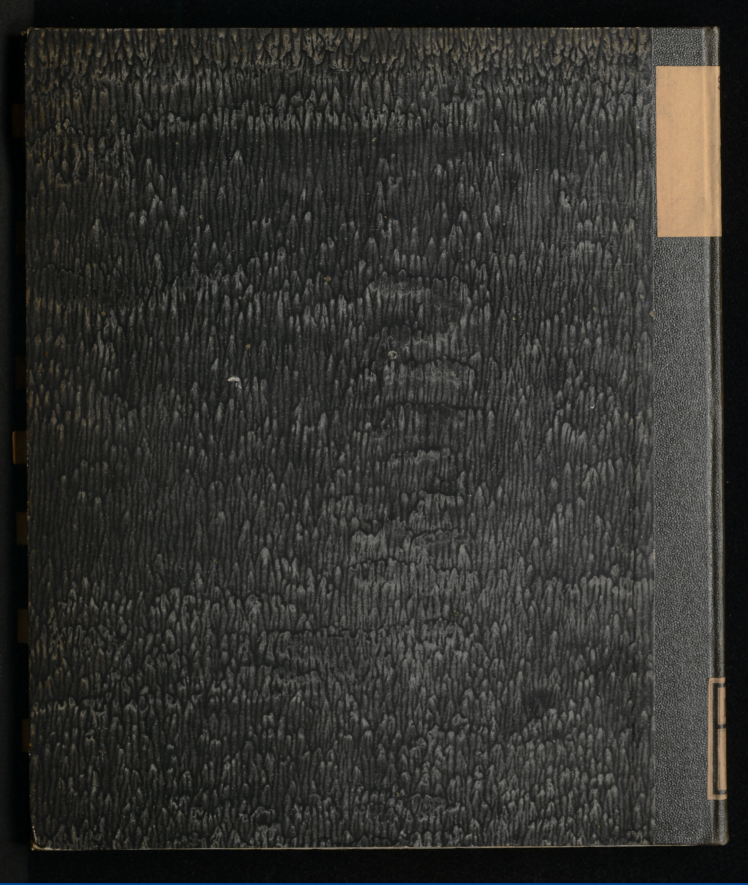


http://purl.uni-rostock.de /rosdok/ppn827011989/phys\_0030

**DFG** 











60

A8

C8

A7

C7

01

02

03

0

**B**5

B2

C2

A1

C1 B1

120

ernehmen. Durch diesen einzigen grundsas ine grose menge seltsamer gedichte übern haus em traum und scherz viel änlicher sind, als eis ften meinung. Werwird sich nunmehro ein= sich diese abgeschiedene geister, so lange sie keilaben, einander begegnen, daß sie sich von auß daß sie sich im reich der todten bewilkommen, angekommenen den übrigen unzälige neuige dem reich der lebendigen mitbringen, und daß erzehlen, wie es in diesem neuen leben zugin alles sezet voraus, daß entweder die selen selbst und sichtbare naturen sind, oder daß sie einen r welt mitnehmen. Aber gleichwie dieses den r religion widerspricht, also kan jenes mit dem desen eines geistes nicht bestehen.

en sie nicht, hochgeehrteste Herren, daß ich nem einwurf fürchte, der meinem ganzen lehren untergang zu drohen schiene. Ich werde es lassenheit anhören, wenn man mir einwenden enn sich die abgeschiedene selen bis an das ennicht kenneten, wenn sie keinen umbgang mit itten, wenn sie sich nicht mit einander unteren, so würde eine jede vor sich selbst allein lezgleichsam in ein gesängnis eingeschlossen sein. ürde ihr überaus lang werden; sie müste sich edanken plagen; sie wäre in solchem sal weit wenn sie bis an jenen tag schlasen könte, als en, und aller geselschaft entbehren müste. Diez

