

Dieses Werk wurde Ihnen durch die Universitätsbibliothek Rostock zum Download bereitgestellt.

Für Fragen und Hinweise wenden Sie sich bitte an: digibib.ub@uni-rostock.de

#### Dissertatio Theologica De Imagine Dei In Homine

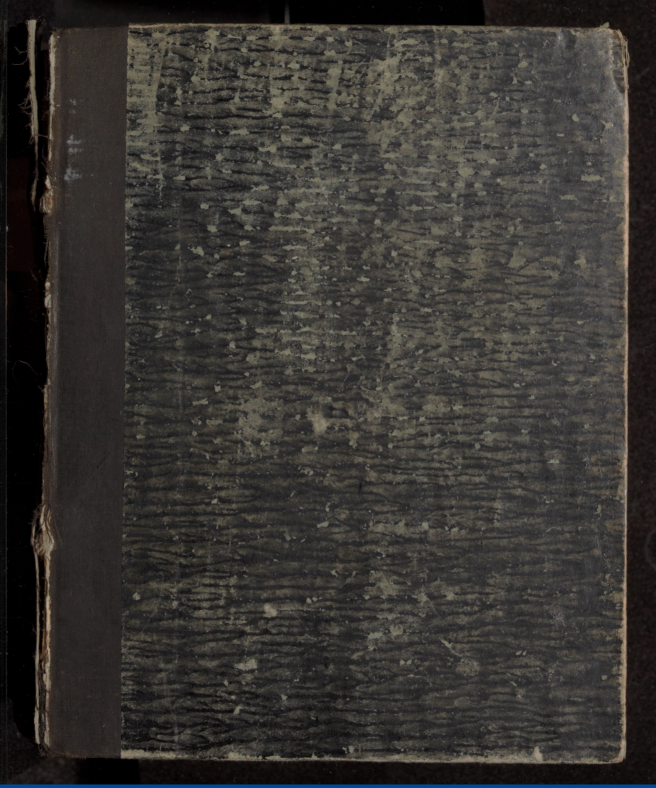
Francofurti ad Viadrum: Literis Johannis Christophori Schwartzii, 1712

http://purl.uni-rostock.de/rosdok/ppn862672422

Druck

Freier 8 Zugang

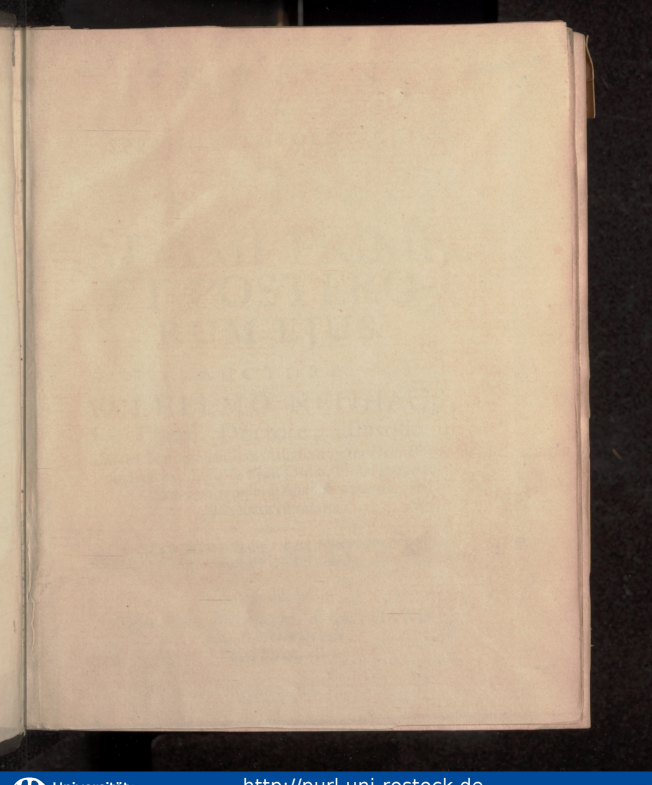




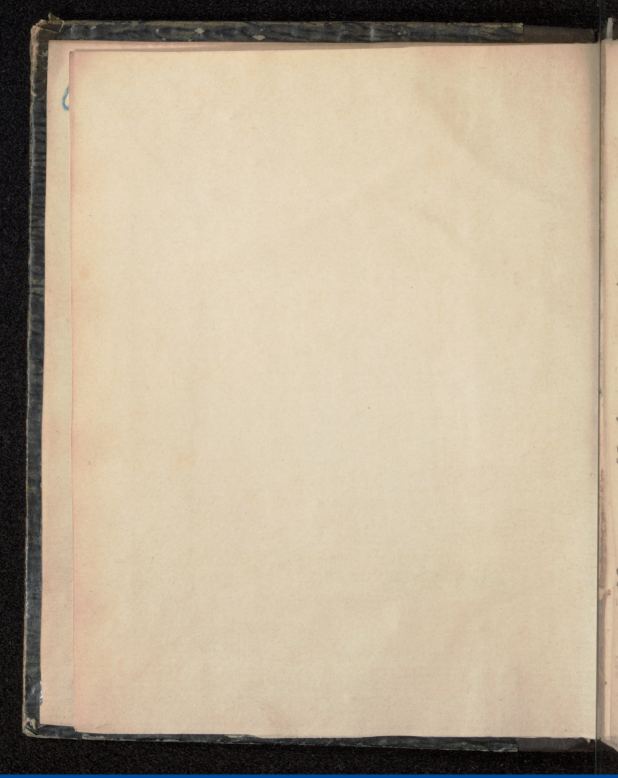














http://purl.uni-rostock.de /rosdok/ppn862672422/phys\_0004

**DFG** 

DISSERTATIO THEOLOGICA

## IMAGINE DEI IN HOMINE,

Quam

DIVINI NUMINIS AUSPICIIS
IN UNIVERSITATE FRANCOFURTANA
RECTORE MAGNIFICENTISSIMO,
AUGUSTO & SERENISSIMO REGIO PRINCIPE AC DOMINO.

## DN. FRID. WILHELMO,

REGNI PRUSSIÆ AC ELECTORATUS BRANDENBURGICI HEREDE &c. &c.

PRÆSIDE

### BARTHOLDO HOLTZFUS, D.

PROF. THEOL. atq; Ecclesiaste ORD.

FAUTORE ET PRÆCEPTORE SUO

atatem colendo,

Ad Diem XIX. Februar. Ann. M DCC XII.

Publicæ Eruditorum disquisitioni submittit

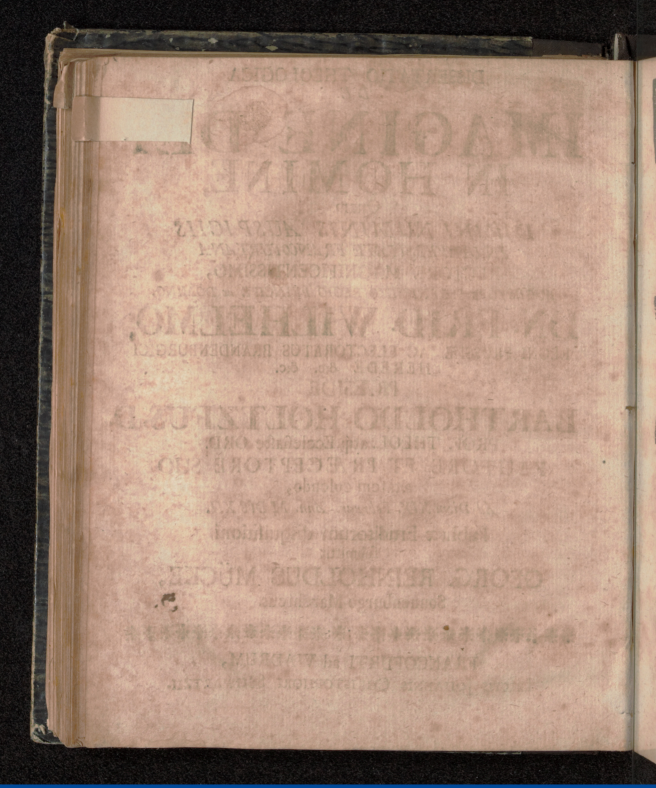
## GEORG. REINHOLDUS MÜCKE,

Sonnenburgo-Marchicus.

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

FRANCOFURTI ad VIADRUM,
Literis Johannis Christophori Schwartzii.









# DISSERTATIO THEOLOGICA DEI IN HOMINE.

S. I.

dum, nempe Imaginem, Statuam, Effigiem, Picturam, Sculptile, Figuram, Conflatile, Fusile, quin & Idolum & C. plerumque significat, ut Dan. 2, 31. 32.34.35. Tu. Rex, videbis, & eccè quasi Statua (Imago) una grandis: Statua illa magna. Hujus Statua caput ex auro optimo erat. v.34. percussit Statuam s. Imaginem in pedibus ejus ferreis & sistilibus. & c. add. c.3, 1.2.3.18. 1 Sam. 6, 5. Philistris, propter Arcam captam & detentam, hæmorrhoidibus & muribus punitis, consulebatur: Facietis Imagines hæmorrhoidum vestrarum & imagines murium vestrorum, qui corrumpunt hanc terram, & dabitis DEO Israel gloriam. & Num. 33, 52. Israelitis edicitur: Confringite omnes effigies eorum & Statuas (Imagines)

gines) comminuite. add. Ezech. 16, 17. C. 23, 14. De Hominibus usurpatur partim respectu Generationis, ut Gen. 5, 3. Adam genuit ad imaginem & similitudinem suam, vocavitque nomen ejus Seth. partim respectu Creationis: Gen. 1, 26. Faciamus Hominem ad Imaginem & similitudinem nostram. v. 27. Et creavit Deus hominem ad Imaginem suam: ad Imaginem DEI creavit illum: Masculum & seminam creavit eos. Vox Hebr. Posterior hic occurrens est prof. Similitudo a rad. In similem esse ac transitive assimilare. Grace vocatur emovab in similis sum. Latine, Imago, qua vel à Graco in qua, quod est ab isaw; vel ab imitatione dicitur qs. Imitago, secundum Festum.

Non de nihilo est sententia Patrum plerorumá; Origenis, Basilii, Gr. Nysseni, Theodoreti, Eucherii, Ambrossi, August. Bernhardi, Ruperti, hincq; Lombardi, Scholasticorum ac Dostorum Ecclesia Rom. Bellarm. de Grat. Primi Hom. c. 2. Petavii, Dogm. Theol. T. 3. de Opif. fex Dier. 1.2. c.3. §.4. c. 4. §.6. alioriiq; מות & ישנים Imaginem & Similitudine ita differre; ut illa ad naturam Animi, Intelligentiæ & Voluntatis, adeoque ad substantiam Animi; hæc autemad dotes, Proprietates ac Virtutes, Sapientiam, Justitiam ac Dominium in bruta, referenda sit: Tam enim voces Hebraa diversis radicibus constant, quam Latinæ diversam originem habent. præterea Animus ejusque facultates, Intellectus & Voluntas, spiritualis naturæ sunt, quarum respectu homo ad Imaginem initio creatus dici potuit, & post lapsum adhuc conditus dicitur Gen. 9,6. Jac. 3, 9. quod, amissa rectitudine Intellectus & Voluntatis, non

non nisi de substantia Animi, ejusque facultatibus, dici potest. Quia tamen Voces Imaginis & Similitudinis, Gen. 1, 26. conjunguntur: Faciamus hominem ad imaginem nostram, secundum Similitudinem nostram. & vox solius Imaginis v.27. duplicatur; Creavit DEUS hominem ad Imaginem suam; ad Imaginem DEI creavit isum; præterea Gen. 5, 3. Similitudinis nomen solum usurpatur; hinc duo hæc vocabula hic non inconcinne, exegetice per Hendyadin, explicari possunt, ita ut Imaginem Archetypo simillimam dicant. quod fatetur Petavius, Theol. Dogm. Tom. 3. de Opisic. sex. Dier. 1. 2. c. 2. S. 12. 13. & c. 4. S. 13. 14.

Sumitur Vox Imaginis 1. pro evanida & umbratili rerum specie Ps. 39,7. ubi David docet, plerosque homines, neglecta solida ad sinem suum spectantium cognitione, ex caligine mentis rebus vanis & nihil solidi habentibus se frustra satigare non sine strepitu ac tumultu. add. Ps. 73, 20. 2. Pro ipsa rei adumbratæ substantia, Hebr. 10,1. Umbram habebat Lex suturorum bonorum, non ipsam Imaginem rerum.

3. Pro convenientia unius rei cum alia; ubi duo requiruntur 1. convenientia & similitudo, sic ovum ovo simile est. 2. Expressio ad rem similem: sic ovum ovi imago non est, quia alterum ad alterum expressum non est.

Porro Imago denotat ipium Prototypon f. Exemplar, ad quod ectypon expressum & formatum est, quo sensu homo factus dicitur ad Imaginem DEI; vel significat Ectypon quod ad Exemplar alterius expressum est, quo sensu homo DEI Imago vocatur.

A 3 S. V.



(6.) 6. V.

Tandem Imago DEI accipitur 1. pro ipsa animæ rationalis essentia, quo sensu Bernhardus post Mosen Gen.c. 9, 6. & Jac. 3, 9. accepit Serm. 1. de Annunciat. Imago Dei in gehenna ipsa videri poterit, non exuri, ardere sed non deleri, & quocunque perveniet anima simul & ipsa erit. Quo sensu sane dici non potest, Imaginem DEI per lapsum vel post lapsum esse amissam, cum homo post lapsum etiam animam rationalem habeat, neque in aliam speciem mutatus sit. 2. Pro dotibus homini in creatione concessis; sicque rursus vel synecdochice pro sola Justitia originali; vel complexe & adaquate pro omnibus dotibus, quoquo modo ad imaginem DEI pertinentibus, quales non solum sunt perfectiones intellectus & voluntatis, sed & rectitudo assectium ac dominium in bruta.

Hominem ad Imaginem DEI creatum esse, clarissime constat ex Gen. 1, 26. 27. C.5, 1. C. 9, 6. Jac. 3, 9.

Eph. 4, 24. Col. 3, 10.

s. VII.

Ex quibus sacrarum literarum locis liquido constat, quod sacrarum literarum li

Causa efficiens Imaginis hujus est Deus, Gen. 1, 26.27. quod inde patet, quod DEuS dicitur hominem ad imaginem suam creasse. & quia hæc similitudo Imago DEI, & homo ad imaginem DEI conditus dicitur.



citur. Item, quia DEUS imaginem suam in homine lapso per Verbum & Spiritum suum renovat & restaurat Eph. 4, 24. Col. 3, 10. 2 Cor. 3, 18.

S. IX.

Causa intrinsece movens est DEI summa Bonitas. Nam quo quodque magis est bonum eo magis est sui communicativum; Cum itaque Deus infinite bonus sit, hinc quoque Bonitatis sua maxime communicativus existit ac summum desiderium habet Bonitatem suam communicandi.

Subjectum Denominationis s. Quod, est totus Homo, qui proinde ad imaginem Dei conditus dicitur: & quidem non tantum mas, sed & fæmina; quod observandum 1. contra Encratitas ac Severianos, qui mulieres tanquam impuras & per se malas creaturas damnarunt. Vid. Irenæum l. 1. c. 31. Euseb. Histor. Eccl. 1.4.c.27. Augustin. de Hæres. c.24.25.ap. Danæű. 2. contra Judæos, qui negant Evam ad Imaginem Dei conditam, quia neque æquali gradu perfectionis cum Adamo creata fuerit, neque arcana sapientia viderit; fed Viro in adjutorium, & ad conservationem speciei producta fuerit; quare nomen Gen. 1,27. pro Adami persona accipiunt: atque in Precibus matutinis Viri Deo gratias agunt, quod non fint fœminæ creatæ: quod & fecit Plato. 3. Contra Diodorum Tarsensem qui mulierem ad imaginem DEI conditam negavit, teste Petavio Theol. Dogm. lib, 2. de Opific. sex dier. c. 3. S 2. 3. Contra Theodoretum, qui Quaft. 20. in Gen. Imaginem Dei ad solum virum restringit. & Autorem Quastionum Vet. & Nov. T. quast. 21.24.25. ubi folum Virum ad imaginem Dei conditum

(8.)

ditum docet. 4. Contra Socinianos, qui, ex hypothefi, imaginem Dei in dominio confistere, quod mulieribus non competat, mulieres ad imaginem Dei factas negant. 5. Possemus huc referre Auctorem Tractatus: Mulieres non effe homines: nisi hic Auctor se indirecte hoc Argumento AntiTrinitarios oppugnaturum ipse profiteretur, s. 1. 5. quo prætextu tamen longius provehitur justo.

S. XI.

Affirmativa probatur 1. ex Gen. 1, 26. Faciamus hominem ad imaginem nostram. ubi nomen Adam non est Proprium, sed Appellativum, speciei totius significativum. 2. Ex v. 27. ubi conceptis verbis dicitur: masculum & faminam creavit eos. sc. ad imaginem suam; utante proposuerat. 3. Ex Gen. 2, 18. ubi Eva appellatur adjutorium f. auxilium coramipso, f. conveniens & simile ipsi, sc. Adamo. quod de similitudine & convenientia natura, qualitatum & membrorum, etiam genitalium, intelligendum. quia in mulieres peccatum originale propagatum fuit. 5. quia imago Dei in mulieribus renovanda, ex Eph. 4, 24. Col. 3, 10. 6. quia fæminæ heredes funt æternæ vitæ, 1 Pet. 3, 7. 1 Tim. 2, 15. Neque adversatur Apostolus 1 Cor. 11, 7. inquiens: Vir est imago & gloria Dei , mulier autem gloria Viri eft. nam Mulier bifariam considerari potest: Vel secundum Speciem, quat. homo est; atque eatenus non minus ac Vir ad Imaginem Dei condita est, cum hic etiam valeat, quod legitur Gal. 3,28. Non est mas, neq; femina. Vel secundum fexum ac statum Conjugalem, quat. Marito subjecta est; atque eatenus non est Imago Dei, sed gloria Viri: nam non subjectio & obedientia; sed potestas testas atque Imperium refert Imaginem Dei. Ast Vir utroque respectu, & qua homo, & qua Maritus est Imago Dei, quando prudenter & juste imperat uxori.

S. XII. Subjectum Inhasionis s. Quo, remotum, est Animus, in cujus substantia Spirituali Imaginem Dei consistere, vel inde patet, quia Gen. 9, 6. & Jac. 3, 9. homo post lapsum etiam ad imaginem Dei facto dicitur. Proximum est I. Intellectus, in quo erat non omnium rerum ignorantia puerilis, ut sentiunt 1.74 dai quidam, qui volunt Scientiam rerum ex efu Arboris Scientiæ demum comparandam fuisse. 2. Gentilium Sapientes, qui primos homines ignorantia vitiorum, multarumque aliarum rerum, adeoque simplicitate innocentes fuisse credunt: quibus assentitur Theophilus Antioch. ad Avtolycum lib. 2. p. m. 102. Procopius in h. l. & Grotius de J. B. & P. l. 2. c. 2. 5. 2. qui & Discuss. p. 30. ad Theophilum provocat. 3. Pelagiani, verbis infra producendis. 4. Sociniani, qui volunt, Adamum, simplicem, ex esu fructus vetiti Scientiam boni & mali consecutum esse: Volkel de V. R. 1.5.c.9.p. 407.408. quibus non contradicunt Remonstrantes, Curcell. R. Chr. 1 3. c. 13. S. 3. Sed notitia Divinæ Voluntatis. quod patet 1. ex admonitione Apostoli, Col. 3, 10. Induite novum hominem qui renovatur in agnitionem, secundum imaginem ejus qui creavit illum. 2. quia Sapientia fuit fundamentum Dominii, quod in omnia animalia habuit Adamus, Gen. 1, 26. & sine quo dominium illud exercere non potuisset. 3. ex nominum impositione adductis animalibus facta, que Scientiam Adami testatur. unde Aben Ezra ex hac

(10.)

impositione nominum colligit, Adamum fuisse Sapientem maximum vel hominum Sapientissimum, Menasseh ben Israel lib. de Fragilit. hum. Sect. 4. 6. 3. p. m. 33. primum rerum naturalium Professorem, vocat. Plato judicavitavideri sibi eam naturam, quæ rebus nomina imposuerit, fuisse celsiorem hac humana. & Cicero I. I. Tusc. qu. c.25.quærit: Quis primus, quod summa sapientia Pythagora visum est, omnibo rebo imposuit nomina? suxta Platone in Cratylo, hac impositio nominum & Φάυλων ανδεων, non est futilium hominu. quod hic eò evidentius esset, si cum Bocharto multa nomina ex natura rei petita putentur, v.g. Brutum vocatur בעיר a stupore, הכהם a silentio quia bruta cum homine collata & stupida & muta funt. Sic Camelus dicitur גמל a retribuendo f. rependendo, quia injuriarum est memor; Ciconia חסירת propter מידות באמף אוויין Milvus און a vifu acutissimo, & אדה a volatu alto & diuturno; Pelecanus TRP a vomitu, quia conchas jam absorptas revomit, quando calore ventris apertæ funt, ut efeulenta ex iis legat; Formica נמלה quia abscindit capita spicarum, ut grana eliciat. Vid. Bochart. Hierozoic. l. 1. 19. 3. ex Evæ nunquam visæ agnitione Gen. 2, 23. Hoc nunc os ex ossibus meis; & caro de carne mea hac vocabitur Virago, quoniam de Viro sumta eft. 4. ex prædictione firmitatis vinculi conjugalis, Gen. 2, 24. Quamobrem relinquet homo patrem suum & matrem & adhærebit uxori suæ: & erunt duo in carne una. Sapientia hac Adamus quoque Deum tam absolute quam relate cognovit.

Nec tamen solum finita & limitata, sed & graduum & augmenti susceptiva fuithæc Scientia Ada-

mı.



(11.)

mi. Non enim omnia scivit, sed qua necessaria erant in eo statu, in quo Deus eum collocaverat. Praterea habebat capacitatem ad scientiam ulteriorem
acquirendam vel per revelationem, vel per ratiocinationem, vel per informationem vel per experientiam & propriam observationem. Nec statui
huic repugnabat Ignorantia, quam vocant, pura
negationis, sed prava dispositionis.

Voluntas: in qua eluxit conformitas cum Justitia & sanctitate Dei, & Libertas i. e. propensio naturalis ad bonum & promtitudo ad perficiendam Dei voluntatem. Rectitudinem hanc probat Moles Gen. 1, 21. & vidit Deus cuncta, que fecerat, & erant valde bona. homo ergo etiam bonus ac perfectus, non folum corpore sed & animo, nec tantum naturaliter sed & moraliter talis fuit, quia sine bonitate mentis & morali scopum a Deo sibi propositum assegui non potuisset. 2. Salomon Eccles. 7, 30. Fecit Deus hominem w rectum. quod LXX. hic reddiderunt 2009, alias verò, pro substrata materia, verterunt, καλον, άγαθον, καθαζον, δίκαιον. 3. Paulus Eph. 4, 24. Induite novum hominem qui secundum Deum creatus est in justitia & Sanctitate veritatis. 4. quia conditus fuit ad Creatorem suum agnoscendum & colendu: itead dominiu in creaturas reliquas juste exercendum; quorum neutrum præstare potuisset, nisi tam justitia Originali, quam Sapientia præditus fuisset.

III. Appetitus sensitivus, in quo erat conformitas cum superioribus facultatibus animærationalis, adeoque affectuum & cupiditatum cum recta rati-



(I2.)

one & Voluntate Harmonia; qua membra appetitui; appetitus Voluntati, Voluntas rectæ rationi, ratio Voluntati Divinæ subjecta erat. Harmonia hæc membrorum cum affectibus & affectum cum ratione elucebatex absentia pudoris in nuditate, Gen. 2, 25. quem locum Thargum Hierosolymitanum ita Φρφάζει: Erant ambo nudi & nesciebant quid esset opprobrium vel pudor. hinc Augustin. de Gen ad lit. c. 1. Nibil putabant velandum, quia nibil sentiebant refrenandum.

J. XVI.

Subjectum secundarium Imaginis Divinæ est Corpus primorum Parentum. Hujus tres præcipue dotes prædicant Judæ1, Pulchritudinem, Proceritatem & Splendorem; vid. Menasse ben Israel de Fragilitate humana ex Lapsu Adami Sect. 4. 5. 4. 5. 6. p. 34. 35. 36. De Corporis Pulchritudine dubitandum non videtur. Nam cum Corpus Adami ex ipsis Creatoris manibus prodierit, procul dubio partium & membrorum exactissima fuit symmetria, silum corporis subtilissimum, Temperamentum humoru ordinatissimum, sensus acerrimi, majestas vultus singularis, unde sluxit, quicquid in genere humano suit, est & erit formæ præstantis, & quicquid est deformitatis, non est nisi recessus a prima illa perfectione.

g. XVII.

Statura Adami non quidem fuit pusilla: nam de hominibus post lapsum dictum est: Terra malos homines nunc educat atque pusillos. Nec tamen admittendus est excessus Judzorum quorundam, statuentium, Adamum primum ab uno mundi fineadalterum



(13.)

terum usque mundi finem creatum; f. staturam ejus a terra usque ad cœlum exporrectam fuisse; Nam de ejusmodi plusquam Gigantea statura Scriptura plane silet, quare ex ipsis Judzis quidam vofunt hyperbolicis hisce locutionibus exquisitas Adami perfectiones & virtutes, Scientiam & justitiam, intelligendas esse. Splendor i. e. Claritas Corporis primi hominis hactenus etiam admitti potelt, quatenus ex eo resplenduit singularis majestas, ex qua factum est, ut reliqua creatura dominio ejus lubentes se subjicerent eique sponte morem gererent.

C. XVIII. Indigebat quidem homo in hoc statu mediis conservantibus ad continuationem & sustentatione Individui & speciei v. gr. cibo & potu aliisque necessariis; indeque alterationes physica, ut nutritio, augmentű, & generatio in eo locum habebant. Non naturâ tamen, sed ex peccato, proxime mortale factum est.

6. XIX. Quod ut recte intelligatur notandum est, hic non quari 1. de Immortalitate essentiali, ac absoluta & 0mnimoda impotentia moriendi, quo senfu solus Deus est immortalis, 1 Tim. 6, 16. sed de immortalitate comparata & participata; nec 2. de immortalitate 1. impotentia moriendi ex beneficio Creationis propter essentiam spiritualem; quo sensu Angeli, & Animæ rationales sunt immortales. 3. nec de immortalitate gloriæ s. impotentia moriendi ex DEI ordinatione fingulari; quo fensu beati in futura vita erunt immortales: de qua Augustinus de C. D lib. ult

(14.)

ult. Cap. ult. ait: Prima Immortalitas erat posse non mori, sed novissima erit non posse mori. nec 4. de mortalitate remota, quo sensu mortale est, quicquid ex elementis & materia terrena compositum; quod & in Corpore Protoplastorum locum habuit; sed de Mortalitate proxima, a qua actus immediate pendet, & qua infert necessitatem moriendi. Pelagiani affirmarunt mortem esse sequelam natura, non pænam peccati; quos sequuntur Sociniani. Socin. Pralect. c. 1. 2. & de Statu primi hom. contra Pucc. 57. Smalcius de Divin. J. C. c. 7. p. 25. quibus hic accedunt Remonstrantes Apol. Conf. c. 3. fol. 56. 57. 59. Curcell. Instit. Rel. Christ. lib. 3. c. 8. §. 12. Limborch. Theol. Christ. lib. 2. c. 24. §. 10. 11. item Mennonita.

Contra quos Immortalitatem primorum parentum probamus r. quia mors in facris literis, ut pæna peccati proponitur Gen. 2, 17. Quocungue die comederis ex ligno eo, morte morieris. C. 3, 19. pulvis es & in pulverem reverteris. Rom. 5, 12. Sicut per unum hominem peccatum in mundum intravit & per peccatum mors, ita in omnes homines mors pertransiit. c.6, 23. Stipendium peccati, mors. 2. Quod est contra naturam & contra naturæ inclinationem & appetitum, id non est sequela natura. Atqui mors est contra inclinationem & appetitum naturæ & contra naturam; cum sit natura destructiva. 3. Nulla causa mortis in homine, poni potest, neque interna neque externa, cui Deus in statu illo remedium & impedimentum non ordinaverit. Cum enim homo ordinarie ex quatuor potissimum causis moriatur: vel 1. vi externa; vel 2. fame vel siti; vel 3. intemperie & lucta

(ts.)

Eta humorum vel perturbatione affectuum; vel afenio ac debilitate natura; omnibus his causis salutari remedio prospectum erat. & primo quidem scientià & sapientià sibi a Creatore collata cognoscere & evitare poterat quicquid nocivum & perniciosum erat; Dominio aute in bestias aliaq; inferiora, vim externã, si qua ingrueret, propulsare potuisset; ne autem dormienti adversi quid accideret, Providentia & cura divina, quin & præsidium Angeloru contra Damonum insultus vigilabat; ab hominibo nihil timendum fuit, quia inter eos pax & concordia regnasset. 2. ne fame periret, DEUS fructus Paradifi omnis generis concesserat, Gen. 2, 16. de omni ligno Paradisi comede. 3. δυσκρασία s. intemperiei & lucta humorum, ac pugna & perturbationi affe-Etuum obstabat Justitia originalis, que corpus animo subjiciebat, inordinatos affectuum motus impediebat, & harmoniam universalem in homine con-4. eurpaola illa s. temperamentum optimum, it. Justitia orig. etiam senium exclusisset; & præterea lignum vitæ senectutem, languorem & disfolutionem membrorum corporis impedivisset; au-Etore Augustino lib. 14. de Civ. DEI c. 26. Cibus aderat, ne esuriret, potus, ne sitiret; lignum vitæ, ne illum (enecta dissolveret; nullus intrinsecus morbus, nullus ictus metuebatur extrinsecus.

#### S. XXI.

Ex his omnibus resultabat Conformitas quoad totam personam, quæ consistit in Dominio in Bruta, Gen. 1, 26. 28. cujus dominii vi bruta statim ad Adamum accesserunt, ut nomina ab eo acciperent, Gen. 2,19. quod



(16.)

quod repetitur Gen. 9,2. ejusque reliquiæ adhuc supersunt in homine post lapsum. E. XXII.

Forma itaque Imaginis Divinæ consistit primario in convenientia hominis cum Deo, tum respectu ipsius Animi, tum facultatum ejus, Intellectus & Voluntatis, & quidem respectu illius ratione Cognitionis; respectu hujus vero, ratione Justitæ Sanctitatis, atque in Dominio in Bruta. & secundario in Symmetria exacta partium & Corporis membrorū.

Finis, respectu DEI est hominis ad consortium aterna Beatitudinis evectio, atque hac in re, Bonitatis, sapientia & potentia divina declaratio. respectu hominis, est Dei ut Creatoris agnitio, diletio & glorisicatio.

J. XXIV.

Adjuncta funt t. Naturalis vel Supernaturalis imaginis divinæ, in specie, Justitæ Originalis inhæsio. Ecclesæ Rom Doctores volunt, Justitiam originalem Protoplastis non suisse naturalem, sed adventitiam ac supernaturalem, concessam eis ut frenum, reprimendis Concupiscentiæ motibus, & ut remedia adhibitū morbo s. languori naturæ humanæ, qui ex conditione materiæ oriebatur; vel ut sertum capiti virginis impositum in ornamentum; vel ut vestem, homini circumdatam; velut antidotum, morbo ex visceribus hominis erupturo reprimendo idoneum. Vid. Bellarm. de Grat Prim. hom. c. 5.

Nos distinguimus 78 Naturale in id quod tale est

1. Constitutive vel 2. consecutive, quod naturam rei ut
pars



pars essentialis constituit; aut quod modo physico s. necessario, ex natura humana principiis, sluit; quo sensu Protestantes Justitiam Originalem naturalem fuisse merito negant: eoque sensu sentum damnatoriam Pii V. & Greg. XIII. essugiunt. & in id quod tale est 3. Originaliter. quod a prima hominis primi origine ei fuit a Deo inditum, & concreatum, sicque ad naturam ejus integram & sanam spectavit. & 4. subjective, quod erat in anima ejus partim perfective, quia natura ejus consentaneum erat, eamque ornabat ac perficiebat; partim transitive, quia Justitia hac ad posteritatem Adami

ac debeat ratione Status corrupti, cui ex peculiari divino beneficio & ab extrinseco tantum accedit. Spanhem. Syntagm. Dispp. Vol. 1. Disp. de Creat. Hom. & Imag. Dei th. 17. & Disp. de Stat. Hom. tum

transmittenda erat, dos futura non individui, sed speciei, si homo in obsequio & integritate perstitisset. licet rectitudo illa supernaturalis appellari possit

integri, tum Corrupti th. 21.

Rationes assertionis nostra sunt 1 quia ex Gen. 1,31. talis procul dubio fuit relatio Bonitatis ad hominem, qualis fuit relatio Bonitatis ad reliquas creaturas; At reliquis creaturis Bonitas concreata fuit talis, qua scopum sibi a Deo constitutum obtinere poterant; E. & Bonitas ac rectitudo homini concreata talis fuit, qua sinem sibi prasixum assequi poterat. hinc 2 sinis hominis naturalis exigit & supponit naturalia media; Atqui felicitas aterna suit hominis innocentis sinis naturalis; (non solum ratione appetitus, sed & ratione possibilis assecutionis)

E. quo-

(18:)

E. quoque habuit concreata media & vires ad confequendum finem idoneas. 3. quia Justitia illa in posteros suit propaganda. 4. quia oppositum ejus, labes originalis, in filios derivata, est naturalis, Eph. 2, 2. 5. quia, qualis est ratio reliquiarum, talis est & totius; At reliquiæ illæ sunt homini naturales; cum gentes natura faciant opus Legis, Rom. 2, 14. E. ipsa imago protoplastis suit naturalis. 6. quia sententia adversa infert absurda 1. Concupiscentiam Spiritui repugnantem in Statu innocentiæ locum habuisse. 2. Luctam inter facultatem superiorem & inferiorem suisse. 3. hominem nullam habuisse inclinationem ad Deum amandum. 4. Deum esse Auctorem peccati.

9. XXVII.

Agolcimus tamen Supernaturalem Dei Gratiam s. indebitum favorem in isto Statu, quo DEUS Protoplastos complexus est, & Auxilium actuale sufficiens dedit, quo in concreata integritate stare ac perseverare, & Corpus ex elementis constans a diffolutione liberum conservare potuissent, si voluiffent. quod ex Augustino appellant Adjutorium sine quo non lib. de Corrept. & Grat. c. 11. Tunc ergo dederat homini Deus bonam Voluntatem : in illa quippe eums fecerat, qui fecerat rectum: dederat adjutorium fine quo in ea non posset permanere si vellet; ut autem vellet, in ejus reliquerat libero arbitrio. Posset ergo permanere si vellet, quia dederat adjutorium, per quod posset, & sine quo non posset perseveranter bonum tenere, quod vellet. Sed quia noluit permanere, profecto ejus culpa est, cujus meritum fuisset, si permanere voluisset. Vide in Thesib. Sedan. Pet. Molinai de Statu Innoc. th. 50. it. Lud. le Blanc Thef. de Primi Hom.

Hom. Immortal. th. 34. 35. ac de Justit. Orig. th. 37. 38. 39.

Justitia Originalis, eoque pars Imaginis divinæ præcipua, per peccatum amissa est: in cujus locum in intellectu tenebræ, in Voluntate perversitas, atque alienatio a Deo successerunt. Tota tamen Imago Dei fecundum omnes fuas partes amissa ac penitus abolita non est. nam Scriptura post lapsum quoq; hominem ad Imaginem DEI conditum agnoscit, Gen. 9, 6. Jac.3, 9. Mansit enim in homine Animus, substantia spiritualis ac immortalis; cum eoque Intelligentia & Voluntas, cujus adjunctum est Arbitrii Libertas. Intellectui adhuc infunt Principia theoretica & practica: superest præterea particula Dominii in bruta. quæ per divinam Vocationem, Regenerationem, Conversionem ac Sanctificationem ad veram integritatem ac verum modum restauranda & evehenda sunt. Pelagianismus igitur hic ita vitandus est, ne incidamus in Manichai mum.

Locus habitationis s. Sedes primi hominis, in quem introductus, & ubi Eva creata est, fuit Paradisus, hortus amænissimus, in plaga Orientali, respectu Judæ, situs, & quatuor sluviis irriguus. De cujus speciali situ variæ sunt sententiæ: Quidam enim Paradisum allegorice exponunt eumq; extra hunc mundum locant; quibus diserta Moss verba, adeoque Historiæ sides, contradicunt, Gen.2,8. seqq. Alii vel in orbe lunæ vel sub Zona torrida collocant; vel totum Mundum Paradisum faciunt, vel eum

(20.)

fub Æquinostiali velin Syria velin Infulis Moluccis, vel Philippinis, vel in Ceilan, vel in Palæstina, locis illis ubi Sodomæi olim habitaverunt, vel in Arabia felice, vel in Babylonia, vel in Armenia ponunt.

J. XXX.

Verisimillime autem in Mesopotamia, & quidem ea ejus parte qua Babylonia dicitur; vel in Armenia, collocatur: nam 1. Paradisus situs erat in Eden; Eden a. erat pars Mesopotamia vel Babylonia, vel Armenia, 2 Reg. 19, 12. Jes. 37, 2. Ezech. 27, 23. C. 37, 12. 2. Paradisus erat ad Orientem; at Palastina, cujus respectu hic loquitur Moses, habebat Babyloniam & Armeniam Orientalem, Gen. 25, 6. Num. 23, 7. 3. quia suvii ex Edene promanantes hanc sententiam confirmant, Gen. 2, 10. seq. Vid. Cornel. à Lapide, Huetium, Relandum. & C.

S. XXXI.

Referent Judai Paradisum inter septem res anteseculares; quod tam de terrestri, quam de cœlesti
Paradiso non nist respectu Decreti divini admitti
potest, Matth. 25, 34. Hodie eum superesse contendunt Pontificii quidam, ut Bellarm. de Grat. Prim.
Hom. c. 14. rationibus domesticis adducti. Verum
rectius alii, ex eorum numero, Pererius, Suarez,
Corn. a Lapide, Oleaster, Jansen, Viegas, Aug. Steuchus, cum Protestantibus, adserunt, hortum illum
aquis diluvii obrutum & eversum esse Petavius. Theol. Dogm. T. 3. de Opis. 6. Dier. 1. 2. c. 5. §. 14. ut incerta in re nec Scriptura autoritate comperta assensum cohibet, nec quicquam definit.

In Paradilo due Arbores plantate fuerunt: Prior fuit



(2I.)

Arbor Vita, in medio horti, partim effective, partim Symbolice ita appellata: Effettive, quia virtute innata prædita fuit, instar optimi & esticacissimi alimenti, vitam hominis conservandi, facultatem nutritivam corroborandi, humidum radicale reparandi & xquabilem fanitatis & vigoris statum conservandi, donec in vitam coelestem eveneretur; stylo Turrettin. Theol. El. Loc. 8. qu. 5. S. 2. quam virtutem, præter nomen ipfum, probat locus Gen. 3,22. ubi de Adamo Paradiso ejiciendo dicitur: Ne extendat ma. num & sumat etiam de ligno vitæ & comedat & vivat in. æternum. estque hæc communis sententia Judæorum, Gracor. Pontificior. Lutheranoru, & ex Reformatis Ben Aretii Probl. Theol. Part. 2. loc. de Paradifo. Parei Dilp. 9. Thef. 48. p. 185. it. Commentar. in Gen. c. 2. Alftedii Theol. Didact - Scholast. Sect. 3. c. 17. n. 10. p. 417. Matth. Martinii de Fæderis Nat. & Grat. Signaculis Tract. 1. c. 3. p. 34. L. Crocii Syntagm. Theol. l. 3. c. 36. p. 902. Pauli Testardi Iren. f. Synops. de Nat. & Grat. th. 10. p. 8. Bucani L. C. XI. qu. 14. 15. 16. Wendelin. Syst. 1. c. 5. p. 376. 377. C. 7. p. 447. 448. non improbante Turrettino c.l. Symbolicam præterea rationem habuit, quia homini integro Vitam immortalem tum significabat, tum obsignabat. .c. XXXIII.

Altera Arbor Paradisiaca suit Arbor Scientiae Boni & Mali. Gen. 2, 9.16. quæ non ita dicta suit a Tentatoris persvasione, qua Evam aggressus est Gen. 3, 5. Eritis sicut Deus scientes bonum & malum. nam non ex Tentatoris persuasione, sed Dei impositione Arbor hæc nomen adepta est. nec a vi producendi & augendi acumen ingenii, solertiam-



(22.)

tiamque ac prudentiam cogitandi; quod voluit Jofeph. Antiq. l.i. c. 11. nec quod hæc ejus proprietas fuerit, ut qui comedisset ex illa, aquali inclinatione ferretur in bonu & malum, ut sentit Menasse ben Ifrael de Fragil. human. ex lapfu Ad. §. 5. n. 2. p. 40. & n. 8. p. 44. & quidam alii Judai, quibus accedunt Sociniani, ut Slichting Notis ad Grotii Vot. pro Pace p. 9.10. cum quibus confentit Curcell. Rel. Chr. Inft. 1.3.c. 13. S. 3. qui pro se etiam afferunt verba Gen. c. 3,7. & aperti funt oculi amborum ; & cognoverunt se esse nudos, ex quorum hypothesi Adamus intelligentior factus fuiffet post lapsum quam ante lapsum fuisset, cum tamen Adamus insigni Sapientia ante lapfum præditus fuerit, ut diximus S.12. Ned; aperti (unt oculi amborum ad videndum: nam & antea videbant; sed ad discernendum inter bonum, quod amiserant, & malum, in quod ceciderant. ut ait Augustin. de C.D. 1. 14. C. 17. XXXIV.

Hinc Augustinus vult, hanc Arborem ita distam esse per prolepsin, ab eventu, quod homo, suo malo, edendo didicerit, quodnam sit discrimen Boni & mali. quare post citata verba pergit: unde & i-psum lignum, eò quod istam faceret dignoscentiam, si ad vescendum contra vetitum tangeretur, ex ea re nomen accepit, ut appellaretur lignum scientia boni & mali. quam rationem probat Theodoretus, Hugo Cardinalis, Torniellus, Novarinus, Rivetus, Mercerus & Lutherus Comm. in Gen. it. Tom. 4. Germ. fol. 17. de quibus vid. Christ. Chemnit. Diss. de hac Arb. \$.5.

Cum qua sententia conjungenda est ea, quæ Arbo-



(23.)

Arborem hanc facit mugasuniv f. Probatoriam, a probatione, quia obedientia hominis ea Arbore exploranda fuerit.

J- XXXVI.

Placuit autem Deo, ut Agenti liberrimo & Creaturarum fuarum Domino fupremo Arborem hanc Protoplastis prohibere, 1. ut declararet, se rerum omnium Dominum, Creaturam vero servam esse: feque Dominium absolutum rerum omnium retinere, quamvis creatura rationali concesserit dominium indirectum, adeoque non licere homini, suo arbitratu, vel pomum decerpere. 2. ut ostenderet Paradifum homini adfignatum effe non ut Domino 1. Proprietario, sed ut Colono & Dispensatori, qui Dispensationis suæ rationem reddere teneretur. 3. ut Obedientiæ virtus eo magis eluceret, in re alias sua natura indifferente. 4. ut elucesceret, verum hominis bonum non fitum nec quarendum esse in rebus, vel deliciis, terrenis, sed in fruitione DEI.

S. XXXVII.

Qualis f. cujus speciei ea Arbor suerit curiosius inquiritur quam utiliter: Sunt qui sentiunt, Malum suisse, ut Augustin. de Gen ad lit l.11. c.13. Luther. in Gen. ex Cant 8,5. ubi tamen omnia sunt parabolica, quæ nullum solidum argumentum suppeditare posiunt. 2. alii opinantur, Vitem suisse, quia Christus Evcharistiam instituerit ex fructu vitis, Matth. 26,27.29. Verum ab elemento Cænæ S. ad speciem hujus Arboris nulla Consequentiæ vis est. 3. alii, v.gr. Theodoretus qu. 17. in Gen. statuunt, Arborem hanc suisse Fieum, quia Gen. 3, 7. lapsi sibi

(24.)

consuerunt perizomata ex foliis ficus. cum tamen incertum fuerit, an perizomatum folia fuerint ex Arbore alia vel Arbore Scientia defumta, quia cum his vix in conspectum Dei prodire ausi fuissent, ut alia taceamus. quæ de aliis arboribus adferuntur, funt multo incertiora. S. XXXVIII.

Circa Durationem Status Innocentia in excelfu peccant Kabbalista, qui vigesimo demum anno primos Parentes laplos esfe ex literis quibusdam evincere tentant. Alii tot annos stetisse volunt, quot Adamus secundus, i.e. Christus, in terris egit, sc. triginta tres, qui morte sua expiavit hoc peccatum. Nonnulli, tot dies, quot Christus jejunavit, Protoplastorum edacitatem qs. pensaturus. Contra ea Thalmudici tempus nimis breve faciunt; neg; ultra 6. vel 8. vel decem horas perstitisse contendunt, religyum diei & noctis tempus in mærore ac Pænitentia transegisse, quo referunt verba Ps. 49, 13. Adam in gloria non pernoctabit; proximo vero mane in gratiam receptum esfe. C XXXIX.

Verum quamvis Tempus Perseverantia incertum nobisque ignotum sit; Videtur tamen aliquanto longius fuisse, nec tam exiguo spatio metiendum esse, non solum quia minus probabile est, eximium illud Dei opus vix integro die perstitisse, sed eodem, quo productum fuit, die concidisse, sed etiam quia Eva eo die vix condita fuisse videtur; nam introductio Adami in Paradifum, & denominatio Animalium, sopor Adamo immissus & Evæ ex costa produ-Etio, id vix admittere videntur: præterea incredibile est, Evam recens productam tam longe ab Ada-

mo



mo recessisse, ut Draco eodem die eam tentare & feducere potuerit.

Consentanea dogmati nostro de Imagine Dei sunt saniorum quorundam Sapientum Gentilium essata: quale est illud Hieroclis in Pythag. Carmina pag. m. 234. sin. 235. ἐς τιν ἀρεβη ἐικών Θεβ ἐν ψυχῆ. ἐικών δὲ πῶσω τες ωδείγματ . δεῖται πρὸς ὑωόςμουν. Εst Virtus ipsa Dei imago in animo rationis participe: Eget a. Exemplari Imago qualibet, ut subsistat. Cui fundamento egregia præcepta ad imitandum Deum tum Pythagorai, tum Stoici & Platonici superstruunt: quale est illud Epicteti in Arriani Comment. L.1.c.12. ἔπε Θεώ. & Senecæ de Benef. l.7.c.31. Imitemur Deos! it. Marc. Anton. Imperat. l.2. S. 5. Deo similis vitavivenda. & l.5. §.27. Vivendum est cum Diis. Plato quoque sinem Beatitudinis ponens, dicit, eum esse, assimilationem Deo, quoad ejus sieri potest.

Opposita doctrina recepta de Imagine Dei sunt dogmata I. Gentilium. quorum sensum refert Seneca. Ep. 90. prope sin. Quamvis egregia illis (primis hominibus) vita suerit & carens fraude, non suere Sapientes, quando hoc jam in Opere maximo nomen est --- Non erant ingenia omnibus consummata: non enim dat natura virtutem: ars est bonum sieri. --- quid ergo? Ignorantia rerum innocentes erant; Multum a, interest, utrum peccare aliquis nolit, an nesciat. Deerat illis fustitia, deerat Prudentia, deerat Temperantia ac Fortitudo. Omnibus his virtutibus habebat similia quadam rudis vita: Virtus non contingit animo nisi instituto & edocto & ad summum assidua exercitatione perducto. ad hoc quidem, sed sine hoc na-

316.

(26.)

scimur : & in optimis quoque, antequam erudias, virtutis materia, non virtus est. Consentit Justin. s. Trogus de Scythis inquiens 1.2.C.2. Erat in illis ignoratio magis vitiorum, quam cognitio virtutis. hucque quadrat Aristotelis axioma de Tabula rasa, cui nihil inscriptum sit, omnia tamen inscribi possint. Vide & Cicer. de 2. Pelagianorum, ap. Augustin. T.7. N. D. l. 3. c. 36. 1. 2. de Pecc. orig. c. 13. dicentium: Omne bonum acmalum, quo vel laudabiles vel vituperabiles sumus, non nobiscum oritur, sed agitur a nobis: capaces enim utriusq;, non pleni nascimur, atque ante actionem propriam voluntatis id folum in homine est, quod Deus condidit. quorum vestigia premunt 3. Sociniani & recentiores Remonstran-Tis recte quidem 4. Scholastici Justitiam originalem & Immortalitatis donum opposuerunt; quia tamen donum illud externum magis quam internum fuisse volunt, & præterea visi sunt adserere, hominem cum propensione naturali ad bonum corporale & sensibile, ad quod naturaliter per sensum & appetitum inclinaverit, conditum effe; unde pugna quadam in homine, inter partem superiorem & inferiorem, Corpus & Spiritum, ex conditione materiæ, oriri potuerit & orta fit; eapropter Protestantes iis non immerito contradixerunt.

Quærentibus vero, annon Deus potuerit primos homines in Statu puræ s. meræ naturæ, vel in meris Constitutivis & Consecutivis condere? respondemus cum Pareo in Lib. Bellarm. de Grat. Prim. Hom. c. 6. Resp. ad rat. 4. Non dicimus, naturam humanam non potuisse a Deo sine Originali Justitia ereari: Nos enim terminum divinæ ponemus potentiæ? Saltem dicimus, Deum, cum homin em



(27.)

minem integrum conderet, non potuisse seipsum negare, hominem integrum sine integritate condere.

S. XLIII.

Ratione figura corporea hic notandi veniunt 5. Philosophi Epicurai, qui Deo humanam speciem affingebant. teste Cic. de N. D. l. i. c. 18. Anatura habemus omnes omnium gentium speciem nullam aliam nisi humanam Deorum: qua enim alia forma occurrit unquam aut vigilanti cuiquam aut dormienti? ib. Quod si omnium animantium formam vincit hominum sigura; Deus autem animans est, ea sigura profesto est, qua pulcherrima sit omnium. secundum quorum erroneam opinionem 6. Audiani & Anthropomorphita Imaginem Dei in specie humana corporea ponebant.

C. XLIV.

7. Kabbalista quoque suum אדכם קרכון Adam Kadmon, per quem Deum ipsum quibusdam intelligere creduntur, sub figura homin is exhibent: inqua hominis erecti forma Staturæ debitæ, cui os sublime datum, numerari queant 248. membra, dextro finistroque & medio situ disposita; ut loquitur R. Iizchac Loria Tract. I. Lib. Druschim C. 2. p. 36. fin. & 37. (Part- 2. Kabbala Denudatæ) Vide ibi quoque Parte 4. Figuram XII. p. 233. quibus non folum cum R. Jarchi & Lipmanno afferendum est, Deum creasse hominem ad formam ac typum, quem ante Creationem in mente fua conceperat; fed & ad figuram שו קרפון אר Adams Kadmon, ac proinde ad Imaginem in forma Corporis humani consistentem. nec tamen prætereundum est, Henricum Morum per Adam Kadmon intelligere Christum, qui & הכמה Sapientia, tum in Tabula Sephirothica, tum in scriptura vocetur: Quastionibo



(28.) en Trastatus libr. Druschim c. 2.9. V. n. I. & c. 4. S. I. & c. 5. p. 68.71.72. Part. 2. Kabbala Denudata. quem hodie non pauci fequuntur. S. XLV. Postremæ huic, quæ per Adam Kadmon Christū intelligit, hypothesi, affinis est 8. Andrea Osiandri sententia, quæstatuit hominem ad Imaginem, faciem, & staturam, corporis Christi, suo tempore in carne apparituri, creatum esse. auctore Schlüsselb. Catal. Haret. 1.6. p. 48. Cui praluserunt Tertullianus, Prudentius, Eugubinus, teste Petavio Theol. Dogm. T.3. lib. 2. de Opific fex Dier. c. 2. 5. 2. 3. Fidelium est summa ope niti, ut, Gratia divina adjuti, renoventur ad veram ac cœlestem Sapientiam, Justitiam & Sanctitatem! qui est Creationis, ut & Redemptionis, Vocationis, Regenerationis Justificationis, ac Sanctificationis nostra FINIS.



1. Neuhaus de Fatis Adami. 2. Holtfus de Homine 3. Tem de imagine L'in hoe. 4. Hottinger de auxilio Di et. 5. Hugeninus de Conoursu Di 6. Canterius de L'ovidentia DE: 7. Holofus de Providentia 8. Gust de Lapsu princoum hominum. q. En Angelis bonis et malis. 10. Tillemannus de Certitudine fidei 11. Useel de Decalogo. 12. Haseus de tribus soitu necessariis. 13. Gjust Continuais 14. Masecorius de curiosa Theologia. 15. Schmidius de Utilitate Relig: Evangel. 16. Mieg de Gratiae div. pgressa. 17. Tablonoski de indulgentiej. 18. Bulfinger de hatura studie Thetici. 19. Holt fus de Laenitentia 20 Ejust de conversione.

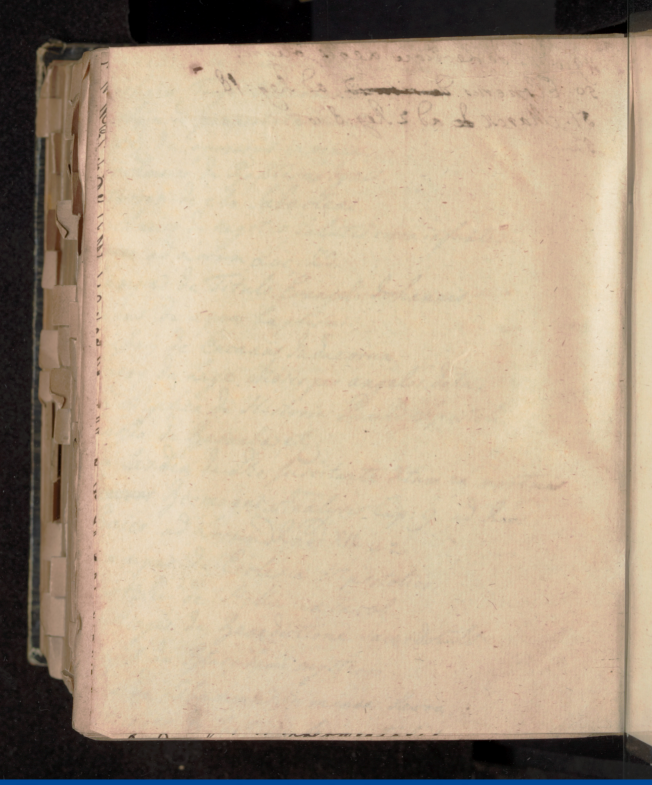


pennitius de gratuita tastificace. hosheim Triga Observacion Roshein de paupertate mentis iard de operaris in vinea. irohmeier de Bastions Ignis. etersea de abo Sabactari. irchneier de regotio Salutis virca infantes. eier ad Looum duc: 23. ampe de Titulo Evangel: Johannis. inus de aqua baptioni. cessenia de Encaniis Judacorun. snerg de Lege Mosis per angelos data. n Alphen de Historia Lauli Apostoli. reofen de Barnaba et: in Santen de De fuscitante Itum ex mortus. viceri Zecmanni Analysis Cap: 9. ad Inos. Gaier ad Locumaknor XII. 42. Lampe de Ecolesia Apostolica. Ventski de stella ex Sacob. Hottinger de Benedictione Vacerdotali. ingst de Glaspheni mysterio. au de Libamine in mensa Saora. tottinger de fertis interment. 1.



49. Dif: de Lectione degis Jolenne. 50. Elsnerus de in ad leg: 18. 31. March L'ad 2 Reg: 8.10.















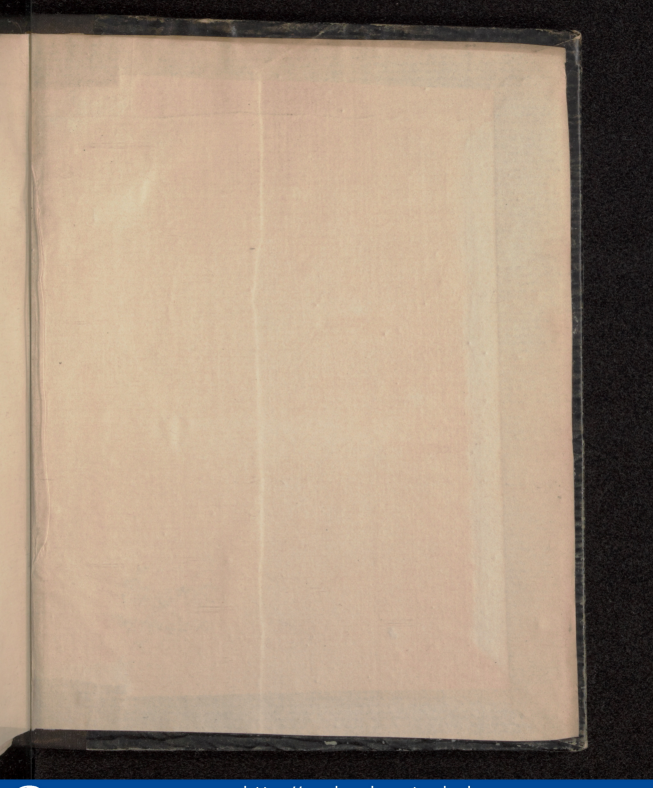














http://purl.uni-rostock.de /rosdok/ppn862672422/phys\_0041

**DFG** 





