

Dieses Werk wurde Ihnen durch die Universitätsbibliothek Rostock zum Download bereitgestellt.

Für Fragen und Hinweise wenden Sie sich bitte an: digibib.ub@uni-rostock.de

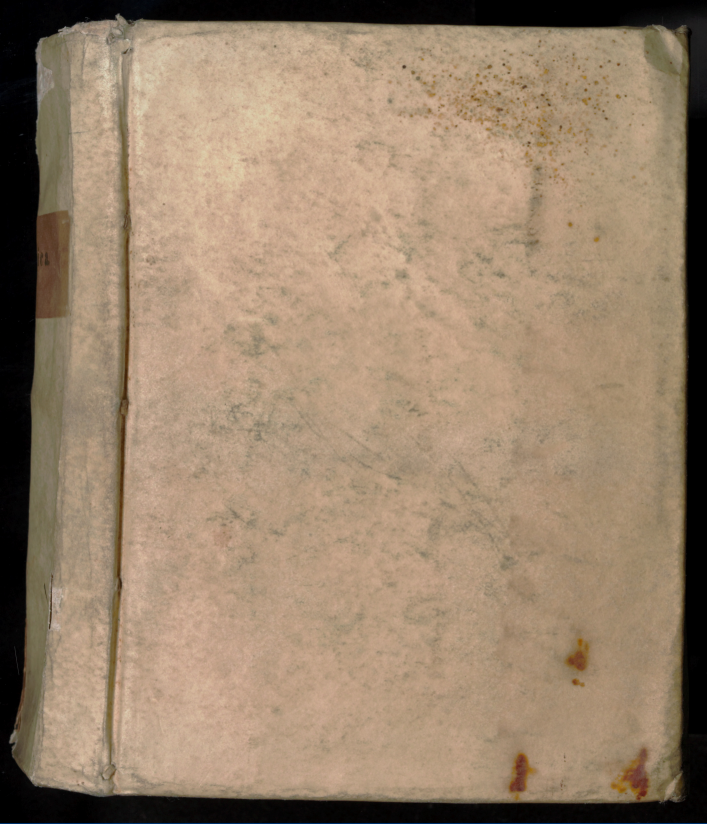
## **Exercitatio Theologica Secunda De Luce Increata, Et Creata**

Tubingae: Reisius, 1681

http://purl.uni-rostock.de/rosdok/ppn872462978

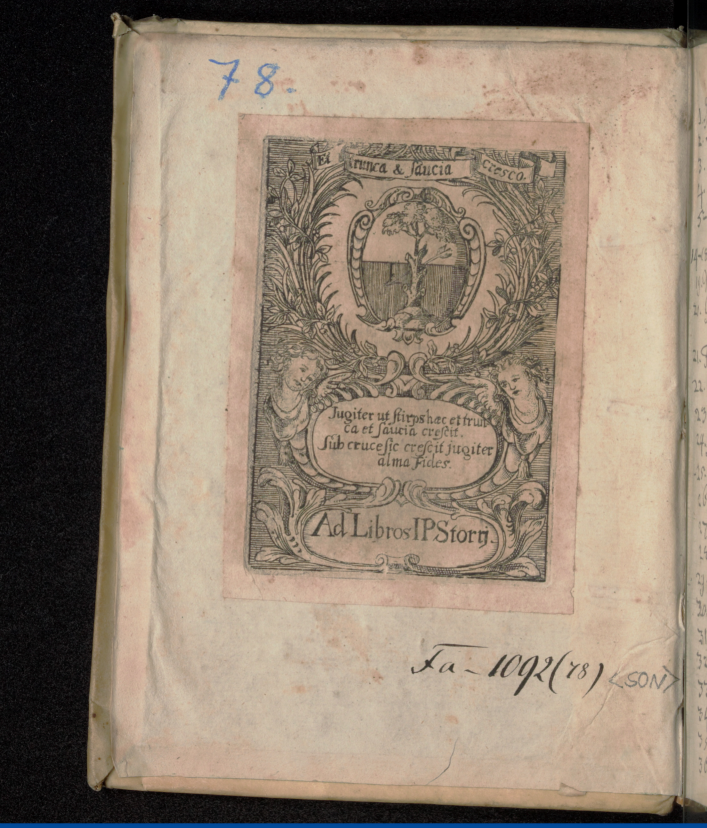
PUBLIC

Druck Freier 8 Zugang





http://purl.uni-rostock.de /rosdok/ppn872462978/phys\_0001





Como Soc. LXXXVII. Rabont 1. Haac Fangtig de Posstola Sacobi Sententia Veteru.
2. — ad locum Sacobi V, 14.15. p Sent Guthen prior. 4. Tortia.
5-13. 90 Adami Osiandri Disputationer y de cure increa. 14-18. Michaelis chullen Goenit atoner V. Le Invocationess.
19. Withelmus Zeschig Le Theologia principor cognoscenti. 20. Geonius Henricg Haberling de Benivolentia Dei generali et speciali. 21. Findencus Gerschoung de Sassione es morte gesullinghi. 23 Jos Adamus Scher Zerus de fide baytifatori infa 24 Antonius Resferus de Sacram. Bayotismi. -25.— Haberlinus de Justificatione. 26.— 9 A Oliander de gistre. 28.— 9. A. Osiander de gustificatione. 24 Mich Muller de Imputatione justificant 29 To Fridericus Oleanius de Prenovationa. 30-90 Meisnerus de gratiofa Spintur Sinhabitatione. 31. 90. Ofiander de la lefian. 32 geon Hennig Keller de Earlesia infantum. 33.90. End. Harsmannus de Eleniho morali. 34. - 90. Ad. Ofiander de grougimis 35: - - Se Miraculis - Grifcograty ch.

37. Georg Henniss Reller de Magistratu Tol. 38. Krigent-g Hirkandor Satyrain Bökelmarmi Syert. 39. 90 Hennis Chaji Emshola a D. For Frid chayent. 41. Fridericus Lipsius de Mano Antonio Do. minis Epilcopo Spalat enfi. 42 Ministenii In solitani Anticnisio Indici Suncretitis 43. Giudem Ministenii Externa al Collegna Theologica 44. Browy Beligy Rifand Amfairing ming mine 45. Melohion's Cornei Anthoteles rediring R Cathol. 46. Gottlieb Werns dorffi Progr. De Ernesto luneb. 47. - Epplorateo Spiritus Brendeliani. 49.90. Reinhart Brecht de Pænit. Iterabili. 49. 90. Michael lid unig de priejudiciis practicis; 50. Jeorgi Gustavi Feltnen conjuture de Miliarmo 51. Godofredi Audovici Progride amst. ad loneo; 52. Chnjhoph Matthias I Faffig de Gratia et sia. 13. Jo. Sigismundus Kirchmeier de Principio sidei verbo Dei contra revelationes Inspiratori. 54. 90. Henricus Majus Frlig de Novo tom Con auspiois: 55. Gasparg Cardilli Apologia pro Indictione Concilii



EXERCITATIO THEOLOGICA SECUNDA

## LUCE INCREATA, ET CREATA,

Quams

Auxiliante Divina Gratia,

SuB

PRÆSIDIO

VIRI

REVERENDISSIMI, AMPLISSIMI, ATQUE EXCELLENTISSIMI

DN. JOH. ADAMI OSIANDRI,

SS. Theol. D. & Prof. P. Senioris celeberrimi,

Universitatis Cancellarii Dignissimi, Præpositi Ecclesiæ vigilantissimi, meritissimi.

Dn. Patroni & Præceptoris æternis obsequiis devenerandi

Eruditorum Examini submittit

M. FELIX Buttersack/ Balingensis, SS, Theol. Stud. in Ill. Stip. Theol.

Ad Dies & July.

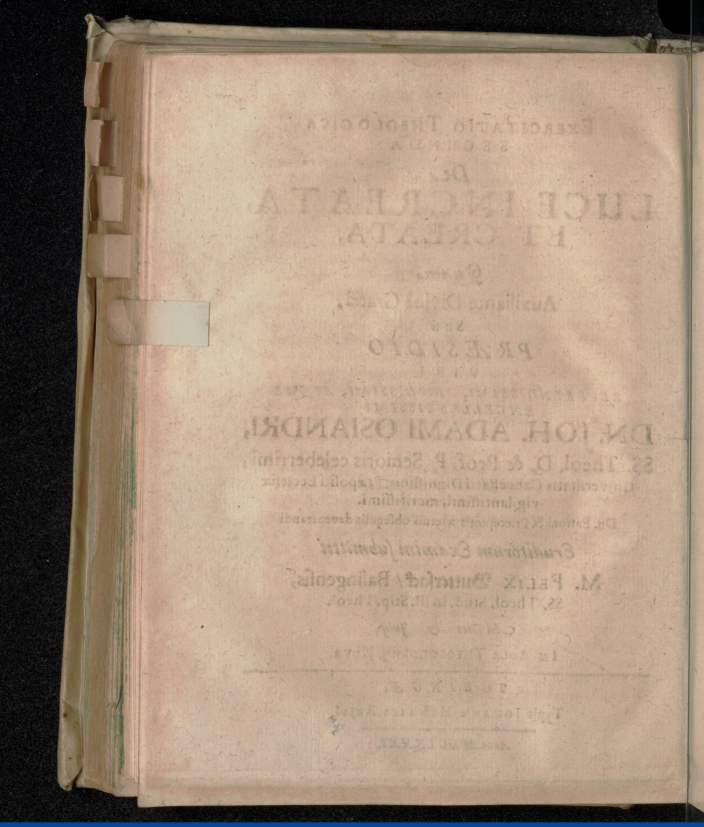
IN AULA THEOLOGORUM NOVA.

TUBING Æ,

Typis Johann-Henrici Reisl.

Anno M DC LXXXI.







http://purl.uni-rostock.de /rosdok/ppn872462978/phys\_0006 ₩\$ (29.) Se



EXERCITATIO THEOLOGICA Secunda

De

## LUCE INCREATA

THESIS XXX.

Igidi itaque in hunc Episcopum sunt ipsi Pontificii. Unde Benedictus Pererius sequentia addit sux Disputationi: Dicet aliquis, Eugubinum satis modeste banc opinionem suam prodidisse, subjecisse enim eam Judicio & Censura Ecclesia, paratum, si ab Ecclesia damnetur, eam quoque damnare. Reste istud quidem; sed quanto satius suisset, tam perversum & impium dogma non evulgare, quam cum istius modi correctione relinquere in Scriptis, quod Lectori non admodum cauto & erudito errandi prabeat occasionem? Itaque vere dici potuisset Eugubino, quod in quendam scite dixit Cato, quare, inquit, culpam deprecari, quam ea carere maluisti.

XXXI. Expeditis hisce via facilior nobis erit in sequentibus. Name quæ Moscorovius disputat, ex dictis aliquatenus possunt declinari & discuti. Urget primo Smiglecium, quod Apostolus disertissime testetur, Deum inaccessam Lucem inhabitare, non itaque crassum effe, qui divinæ revelationi affensum præbeat. At non est Quæstio, an Apostolus hoc dicat, sed quo sensu, nec Smiglecius Paulum oppugnat, sed commentum Moscorovii, nec dicit crassum esse, qui revelationi divinæ Affensum præbet, sed qui existimat Lucem quandam ad modum loci Deo circumfusam, adeoque non præfert divinæ Revelationi hominum commenta, sed Moscorovius sua commenta divinæ Revelationi inducere satagit. Rationes verò Smiglecii non expugnat Moscorovius. Non primam, nam aut Lux illa inaccessa, quam Deus inhabitat, est increata, aut creata; si prius, non crit diversa ab ipso Deo, quod tamen vult Moscorovius, si poste-



posterius, erit aut angelica, aut corporea Lux, non illa, ut Moscorovius admittit, ergo hæc; Qui itaque non concipiatur, ut ad modum loui circumfula Deo, & cum habitaculum fit, nihilque extra fuam sedem naturalem, vel locum existat, Deus sanè pro loco ex mente Moscorovii illa Luce egebit: finge autem Deo non competere per modum indigentiæ, competet tamen per modum convenientiæ, atque ita habitabit in aliqua à se diversa Luce, quæ aut æqualis Deo, aut inæqualis, si prius, aut erit ipse Deus infinitus & immensus, aut præter Deum diversum aliquod immensum & infinitum dabitur, si non æqualis, non erit habitaculum ipsius Dei proprium & adæquatum, & eo iplo quo inæqualis inter finita computanda. Denique si per illam Lucem intelligitur Majestas Deo conveniens, sequitur non diversam esse illam à Deo ipso, ut enim Majestas Regi alicui terreno intime adhæret, ita si de Majestate Dei sit sermo, in quem nullum cadit accidens, sublimitas illa & Majestas ipsi Deo identificabitur, unde etiam Ravanellus Tomo secundo ita: Majestas, id est, Decus, Amplitudo, Gloria & Dignitas scribit: Sic celebratur Majestas Dei 1. Chron. 16. v.27. & cap. 29. v. 11. Pfalm. 104. v. 1. Efaiæ 30. v. 30. item Ebræor. 1. v. 3. & S. v. 1. in quibus locis extat vox μεγαλωσιώης, per quam intelligi potest Deus ipse: nam apud Hebræos Deus denotari solet per Majestatem; sicut etiam per potentiam. Videatur locus Esaiæ 42. v. 8. Non secundam, partim quia non repugnat Deum effe Lucem inaccessibilem, & tamen habitare Lucem inaccessam. Si enim Deus dicitur Deus absconditus Esaiæ 45. v. 15. cur non etiam diei possit Lux inaccessa: absconditus enim dicitur, notante Sanctio, quia illum nulla ingenii creati vis, ut sentiunt communiter Patres comprehendere, neque in infirmo isto ac mortali statu videre potest; partim quia eo ipso quo Deus dicitur inhabitare Lucem inacceffam, & ir mul Lux dicitur in Scriptura, colligitur ita inhabitare illam, ut sit ipsa Lux inaccessa, qui enim rem aliquam inhabitat, ille intimus rei esse intelligitur, & cum de Deo hoc dicatur, ita inhabitare intelligitur, ut illa Lux sit & habitaculum & vestimentum ejus, adeoque intima ipsi Essentiæ divinæ, quam proxima animæ, quæ Lux est, facultates suæ, quam propria homini ca-10, quâ Deus ipsum vestivit Jobi 10. v. 12. tam eminenter proxi-



ma, propria & intima est Deo Lux illa, quam inhabitat, qua se vestit, adeoque ipsa Essentia. Ipse sanè Apostolus Johannes nos docet hæc coincidere, cum enim dixisset; Deus Lux est & tenebræ in ipso nullæ sunt versu quinto, subjungit versu septimo, ipsum Deum effe in Luce, non esse ficut homines, qui sint extra Lucem & in illa ambulent tantum; partim quia falsum est inhabitare Lucem inaccessam, & esse Lucem inaccessam non in idem recidere, & contra omnem rationem confundi: quanquam enim in rebus creatis admitti possit, quibusdam inhabitans & inhabitatum esse diversa, & distincta esse inhabitare Domum aliquam, & esse ipsam Domum, non tamen in Ente summo & simplicissimo pariter hoc obtinere à quoquam demonstrabitur, de quo etiam in præcedentibus: Non tertiam, nam Deus de quo Johannes cap. 1. v. 5. aut est Lux illa inaccessa, aut non est: si primum, habebitur intentum & frustra negavit Moscorovius Deum esse Lucem inaccessam; si fecundum Deus erit Lux acceffibilis, si verd Lux quam inhabitat Deus non est accessibilis, nec ipse Deus erit accessibilis, qui enim habitat in Domo inaccessibili, ille quoque inaccessibilis est, imò magis inaccessibilis erit Lux, quia profundior & quod illam circumfundit, facilius adiri potest. Præterea distincta confunduntur à Moscorovio, quod quidem ille imputavit Smiglecio, quasi scil. in Luce effe & in Luce ambulare, sunt unum idemque: quamvis enim de nobis enunciata illa prædicata à quibusdam pro iisdem haberi possint, tamen si de Deo dicatur, quod sit in Luce, & de nobis quod ambulemus in illa, satis luculentum discrimen ex dictis patet. Denique in Luce ambulare nihil aliud effe, quam juste & sancte agere, & cum de Deo dicitur, Deum effe in Luce, & effe Lucem, nihil aliud designari, quam Deum san&um & justum esse & ad ejus societatem non aliter nobis aditum patere, nisi depositis tenebris, id est, relicta omni pravitate juste & sancte vixerimus, nimis exiliter dicitur. non tangam, quo in sensu Photiniani dicant nos ad societatem Dei aliter non pervenire, quam sanctitate vitæ, illud tantum moneo, non tantum Dei San titatem & Justitiam exprimi nomine Lucis de Deo usurpata; num enim Deus non est Lux ratione Sapientiæ & Scientiæ? num non ipsa quoque eft Lux? quanto rectius B. noster Hunnius: Lux dicitur, Deus boc



est fincerissima planeque purissima Essentia, cui nibil vitii, nibil ignorantia, malitiaque fit admixtum : Lux scil. absque tenebris, boc est, Sapientia absque Ignorantia, Veritas fine mendacio, Innocentia fine labe criminis, Justitia & Santtitas absque ulla Iniquitate. Tandem non se probant nobis, illa quæ Origenis Authoritate confirmare intendit, tum quia Deus non tantum est Lux causaliter, sed etiam effentialiter, & quidem primo: neque enim effet Pater Luminum nisi ipse Lux, nec Christus à Johanne tantum dicitur Lux in sensu efficiendi, sed & essendi, tum quia Deus non Lux dicitur translatione sumpta à Luce corporea ad invisibilem, sed potins omnis Lux corporea dicitur talis proportione ad Deum primam & veram Lucem, cujus exilis tantum imago illa corporea in Sole, Syderibus & cæteris corporibus Lucidis apparens, nec metaphorice aut figurate Deus dicitur Lux, sed proprie, imò propriissime, adeoque per naturam ipse Lux est, tum quia, si Deus per naturam Lux elt, frustrà fingitur habitare in Luce à se diversa. Recte autem Smiglecius afferuit: Dici Deum nostro loquendi more in Luce habitare, quia ipse sit Lux inaccessibilis, quam nemo hominum vidit, nec videre possit: si enim figurata est phrasis secundum Moscorovium, cum Deus dicitur Lux, quantò magis figurata erit, si Deus dicitur inhabitare Lucem inaccessam, nec habet quicquam quod reponat solide, sed tantum repetit priora, & quæ in antecedentibus protrita denuò producit & occentat.

XXXII.

Pressit Smiglecius Moscorovium argumento ex disjunctivo æqualitatis & inæqualitatis, cui non satisfacit. Nam primò malè respondit, dicendo, Deum habitare dici Lucem inaccessam: Non itaque intra ipsam Dei essentiam Lucem illam esse, quod supra excussum. Secundò concedit Deo illam Lucem minorem non esse, quia aliàs à Deo habitari non posset, at Deus est immensus, immensa itaque erit etiam Lux illa, & cum diversa sit à Deo, duo habebimus immensa, imò cum Deus etiam dicitur tenebras posuisse latibulum suum præter Lucem illam, adhuc dabitur immensum, nempe profundum illud tenebrarum, quia à Deo habitari non posset, si minus esset. Tertiò dicit, si concedatur Lucem illam æqualem esse Deo, non sequi cam esse Deum, quia non sit æqualitas



omnimoda: At sequitur utique, nam quod immensum est, id ita Deo æquale est, ut sit ipse Deus, cum præter immensum unum nullum aliud detur, & quod in uno proprio attributo cum Deo paris conditionis & naturæ, id quoque in altero, cum in Deo omnia sint unum & idem. Semetipsum itaque oppugnat, dicendo, quemadmodum Deum aliquem alium existere præter Christi Patrem advicator prorsus est; ita omnimodam in re aliqua illi Deo dari æqualitatem. Et sane si æquale presse sumatur, tum in sensu scripturario, tum philosophico æqualitatem notat omnimodam, ut constare potest ex Jobi 31. v. 15. Matth. 20. v. 12. Apoc. 21. v. 16. unde Judæi Christum trucidare studebant, quod æqualem se faceret Deo. Joh. 5. vf. 18. & propterea ipse Deus negat se æqualem habere posse. Esaiæ 40. v. 25. remque aliquam ex parte æqualem esse Philosophis inter absurdorum retrimenta refertur, cum eo ipso quo ex parte tantum respondet alteri, non æqualis sit illi. Instantia de credentibus plane non quadrat. Falsum quippe illos fore æquales cum Deo ratione immortalitatis & vitæ nullum finem habituræ; Falsum nunc esse æquales illi quoad hoc Angelos bonos, similitudinem & imoniarua concedere possumus in hoc tertio: nullam verò æqualitatem, cum Dei immortalitas diversa sit tota Essentia ab immortalitate credentium sutura, vel etiam Angelorum præsenti, quod luculenter Paulus dicit 1. Timoth. 6. v. 15. ubi describitur tanquam à μόν 🗗 έχων α θανασίαν, qui solus habet immortalitatem, adeoque ipsi tribuitur absolută hâc phrasi immutabilitas fundata in summa simplicitate Dei, quod etiam observavit Bernhardus scribens in Cant. Sermone 81. Qui solus habet immortalitatem, ego reor pro eo dictum, quod folus sit natura incommutabilis Deus. Vera enim & integra immortalitas tam. non-recipit mutationem, quam nec finem: quod omnis mutatio, quædam mortis immutatio sit. Omne enim quod mutatur, dum de uno ad aliud transit esse, quodammodo necesse est, moriatur, quod est, ut esse incipiat, quod non est. Quod si tot mortes, quot mutationes, ubi immortalitas. Quæ longe folidiora illis Schlichtingii à Bukowiz scribentis, qui solus habet immortalitatem. nimirum, quia eam habet nal' egoxle, id est ex se, non ex ullius dono, alii autem omnes ex ipfius munere ac dono, hoc memorat non -tantum



tantum, ut appareat, quantum inter ipsum & alios terrenos Reges ac Dominos intersit, quod scil. ille solus immortalitatem habeat, ut morti non subjectus Consilia sua ad effectum perducere queat; isti autem miseri mortales sunt, non minus quam alii homines, in quos Imperium exercent: sed etiam, ut hinc promisse ab eo immortalitatis certissimam spem ac siduciam concipiamus, qui si tot Angelos immortalitate donavit & Christum Ducem nostrum, an illi dissicile erit, ut ex eodem inexhausto sonte immortalitatem in nos derivet.

XXXIII.

Illtimum denique non eludit vel elidit Smiglecii argumentum Moscorovius. Nam primo concesso, agi ibi de statu, sive conditione piorum, agitur de illa cum respectu ad Deum, qui sese manifestaturus, atque afferitur civitatem illam non egere Sole, neque Luna, ut luceat in ea; Claritatem enim Domini illuminaturam illam, & Lucernam ejus effe Agnum. Non itaque lucebit etiam Lux inter corpora cœlestia præstantissima, non lucebit alia quæcunque five fingatur, five pingatur præter Dominum & Agnum. Status itaque piorum ex illa Luce describitur sola, quæ est Gloria Domini, quæ est Lucerna Agnus. Secundo, unde quæso principaliter pii habebunt statum felicitatis, conditionis suæ beatitudinis, nisi ex Deo viso, Deus itaque absque velo conspectus est illa Lux, quæ influet in beatos, Agnus Lucerna est id, quod immediate illis affulget, citra ullum aliud externum Lumen, in quo Deus effe fingi-Tertid, non sunt opposita status piorum & Domini Majestas atque Lux inaccessa, cum in illa Lucis inaccessæ fruitione posita sit conditio piorum in altera vita. Illud autem fingitur etiam supposito secundum veritatem Textus nostri, aliam Lucem vel visam, vel conspectam fuisse Johanni præter Deum, nullius enim alterius vola, vel vestigium, & oppositio inter Solem atque Lunam sub quibus comprehenditur, quicquid creatæ est Lucis, nam utique hoc ad cætera quoque Sydera & Lumina extendendum, excludit omne diversum splendidum à Deo, in quo ipse habitet. Nec obstat, quod præter Gloriam vel Claritatem Dei etiam mentio fiat Lucernæ, quæ Agnus. Nam Johannes etiam Templum non vidit in illa Civitate, sed agnovit Dominum Deum Omnipotentenu Templum illius effe & Agnum, nec propterea mediatum quid admittendum inter Deum, qui Templum est & quo Templum est, præterea Lucerna ilia, quæ Agnus, non est diversa essentialiter à Patre, sed ejusdem naturæ teste Johanne 1. Epistola cap. 5. v. 7. nt proinde potius opposite colligendum ex illo, nempe si illa Lucerna, quæ Agnus, non est aliquid diversum à Claritate Dei illuminante cœlestem Hierosolymam, etiam alia aliqua Lux intermedia inter Deum & coelestem Hierosolymam non dabitur. Nec malè Pareus ad verba illa: Et Lucerna ejus est Agnus, observat, scribens: Etiam in Lumine DEO conjungit Agnum, ut parem utriusque Majestatem & Gloriam commendet. Etst enim Agnus carnis gloriofistma ratione erit infra Deum (quod certa ratione admittere possumus) tamen Majestate Divinitatis sue, una Lux erit Civitatis cum Patre & Spiritu S. Adde, quæ habet ad versiculum vigesimum secundum. Et quamvis disertis verbis non dicat Lucem illam inaccessam esse Deum, sequitur tamen hoc ipsum, ut ex dictis patere potest. Fingamus autem Auxvov illum Agnum dicere aliquod peculiare Bonum quod piis eventurum, nihil tamen accedet Moscorovio, quia secundum Ferrarium notabitur Revelatio aliquorum, quam Agnus illis de tempore in tempora faciet, Ductus, quo eos ducet velut Lucerna prævia, Manifestatio admirandorum. Ponamus cum Grotio Patris Claritatem, ut Solem figurari, Christi ut Lunze, cum secundum ipsum Johanni visæ sint procedere ex soliis regalibus, quæ erant in media urbe, de quo cap. 22. v. 1. non divisa erunt illa solia, sed unum, unus enim Thronus Dei & Agni. Largiamur & hoc, quod aliquod Lumen à Deo diversum hic connotetur, non tamen erit id Lux illa inaccessa, sed secundum Tirinum Lumen Gloriæ, de quo ipse ita: Deus ipse fflendidissimus per Lumen Gloria qued in incolas omnes diffundit instar fulgentissimi Selis eam semel & fimul, ut also Lumine non egeant tota aternitate. XXXIV.

Confundat autem Moscorovium Socius Religionis recentior Jonas Schlichtingius à Bukowiz, qui ad verba versiculi quinti, Epistolæ Johannææ hæc addit: Exponit id, quod promisso ista contineat, nempè quod Deus Lux sit, id est ipsa puritas, sanstitus per Metapboram. Luce enim nibil purius, & ad versiculum septimum hæc notat:



notat: Non dicit Apostolus: Sicut Deus ambulat in Luce, sed ficut Deus eft in Luce, perpetuam & immutabilem in Deo Santitatis & Puritatis constantiam notare voluit. Nam qui ambulat, aliqando etiam quiescit, aliquando & cestitat, aliquando & procidit, Hanc igitur Dei Santtitatem & Puritatem, quantum bominibus fas eft & confequi datur, imitari debemus. Transeat illud, quod Deum Lucem effe dicat per metaphoram: Illud est contra Moscorovium, quod agnoscit Deum effe ipsam Puritatem, Sanctitatem, adeoque non tantum causaliter propter vim illuminandi, ut philosophatur ex Origene Moscorovius, illud quod observat, cum Deus dicitur esse in Luce perpetuam & immutabilem in Deo San Citatis & Puritatis constantiam indicari, adeoque non repugnare esse sive existere in Luce, & esse ipsam illam Lucem, imò ipse Crellius utut lubricus & ambiguus in Explicatione loci 1. Timoth. 6. ita tamen loquitur, ut agnoscere videatur avbeononabeau, sive figuratum quoddam dicendi Genus. Verba illius ita habent: Majestatem & Splendorem, quo circumfusus est Deus Luce illà inaccessibili exprimit, alludendo sine dubio ad mores Regibus & Principibus terrenis usitatos, quod sicut illi constituant atrienses & admissionum Magistros, nè temerè à quocunque adeantur, raroque conspiciantur, ne si vulgentur, omnibusque semper pateant, vilescant, ita Deus Optimus Maximus circumfuderit sibi Lucem & Splendorem, qui neminem patiatur ad ipsum propius accedere, ejusque ut ita dicam, faciem intueri. Id quod tamen propriè respectu hominum videtur intelligendum, ut sequentia sint horum velut explicativa, cum addit; quem vidit nullus hominum, nec videre potest. Ubi vox hominum ita videtur sumi, atque cum solet Christus hominibus opponi, qui se Patrem vidisse ipse testatur. Porrò, quia nec Angelos in suà ipsorum Essentia videre possumus, notandum est, dupliciter aliquid invisibile dici, vel quia subtilitate sua fugiat visus nostri aciem, vel quia excellentia fulgoris facultatem visivam perimat. Et illo quidem modo Angeli, hoc Deus Optimus Maximus invisibilis nobis effe videtur. Ubi aperte phrasin habitans Lucem inaccessibilem ita explicat, ut dicat Paulum alludere fine dubio ad mores Regibus & Principibus terrenis ulitatos, ita tribuit Majestatem & Splendorem circumfusum Omnipotenti Deo, ut non exponat, an diversus ille



ille sit à Deo, nec ne. Cùm Majestas etiam competere possit alicui Enti simplicissimo & Splendor per identitatem, agnoscit phrasin illam explicari per sequentia, quem vidit nullus hominum nec videre potest, at Deus ipse in sua Essentia est ille, quem nullus hominum vidit, nec videre potest. Ipse itaque Deus erit Lux illa, que inaccessibilis, Majestas illius id, quod hominum omnium facultatem transcendit.

## XXXV.

Diximus Deum non tantum ratione Effentiæ dici Lucem in Scriptura, sed etiam personarum hoc esse Nomen, & quidem de Filio Dei enunciari non semel Johan. primo, maxime verò cum fingulari Epitheto in versiculo nono. Photiniani verò, densissimis circumfusi tenebris Majestatem Lucis debitam invidentes Messia, quidvis moliuntur, nè penetret nobile Verum. Audiamus itaque Jonam Schlichtingium ad supra à nobis allegata verba, qui hunc Commentarium nobis reliquit : Erat Lux bominum versu quarto. per Metaphoram à corpore, admirabili Luce hominum animos complebat, oftendens illis verum & unice expetendum Bonum, illiusque adipiscendi non minus certam, quam expeditam rationem ingenti, ac perpetuâ cum animorum latitiâ. Hinc de populo, qui primus in Galilaa meruit hujus Sermonis audire præconium: populus sedens in tenebris vidit Lucem magnam, & sedentibus in regione & umbra mortis, Lux exorta est eis Matth. 4. v. 16. Intelligitur autem Lux nal' ¿ξοχίω vera nimirum & perfecta. Ided Gracus textus babet 70 Que cum articulo emphatico, qui non vulgarem, sed fingularissimam & prorsus eximiams Lucem declarat. Porrò vita hic per Metonymiam ponitur pro Nuncio de vita, seu, ut Petrus loquitur infra cap. 6. v. 68. pro verbis vita aterna. Hoc fensu & Christus infra cap. 12. v. 50. mandatum Patris, vitam aternam dicit, id eft, vita aterna annunciationem & 1. Job. t. v. 2. Vita ponitur pro promissione vita aterna, qua apud Patremerat, nunc autem manifestata est. Docemur boc loco ante Sermonis Adventum clarum de vita eterna, deque illius consequende Ratione Nuncium, & consequenter Lucem veram & perfectam inter homines nonfuisse. Unde etiam Lucem Mundi sese appellare solet. & infra versu nono Lux vera το φως το άληθινεν cum particulis emphaticis appellatur, & Sermo boc Nomine, quod in ipso vita & vera Lux hominum esset, etiam ipfi Baptista opponitur. Pradicavit quidem Baptista regni cæ-Torum



lorum appropinquationem, sed regnum coelorum dixit pro regno DEI per Metonymiam continentis pro contento Regnum autem Dei fignificat regnum Meffie, per quem Deus fingularisfima & coelestissima ratione in terris regnaturus effet. Solet quidem Christus regni Dei vel regni colorum Nomine vitam eternam & beatum illum in coelis statum non. rard intelligere, sed jam ex suo, non ex Johannis Baptiste & aliorums fensu: nec cum voces regni vel colorum boc sensu accipit, illud appropinquaffe vel adeffe dicit, fed id tanquam mercedem rette factorum pollicetur & constituit. Veteres temporibus prafertim Maccabaicis baud' dubie ex defiderio & exemplis Martyrum conceperant fem vita post mortem futura, sed cum nullam baberent certam & claram illius promissionem, expetebant cum Mesta Nuncium vita aterna. Idipsum mulier illa Samaritana innuit infra cap. 4. v. 25. & Paulus fignificat A-Bor. 23. v. 6. cap. 24. v. 15. cap. 26. v. 6, 7. 23. Lucem hominum in specie dicit Apostolus , ut oftendat sede animorum Luce loqui, non de corporum, seu de firituali, non corporali Luce; proinde ad Lucem illam corporalem initio creationis factam, tantum alludere. Quis verd non videt bis verbis ad Evangelii tempora plane respici, quibus Lux ista venit ad bomines? Unde constat etiam superiora de iisdem temporibus intelligenda effe, ex superioribus enim boc pendet & consequitur. Et ad versum 9. Erat Lux vera, de quâ nimirum Johannes testaretur: το Φως το αληθινόν quaft dicat, non qualiscunque Lux. Nam boc fenfu & Johannes Lux erat, eague eximia etiam; sed vera, id est, cui vox & appellatio Lucis in perfect fimo fensu conveniat, non erat. Qualoquendi ratione & Deus ille unus o dangiros Geds dicitur, quanquams etiam articulus voci a'ληθινέ (dicit enim το φώς το αληθινόν) additus non simpliciter veram Lucem, sed excellenter veram designare potest, vide cap. 4. v. 37. Sic & Sol eft, Lux & Lux vera, non quod alia Sidera non fint Lux vera, sed quod à Solis Luce, cui Lucem suam acce. ptam ferunt, longe saperentur. Que illuminat omnem bominem veniens in Mundum. Defcribit Lucem veram ad instar Solis, qui, cum exoritur, omnem bominem illuminet. Erat erge Johannes, ut ipfe Christus dicit cap. s. v. 35. Lychnus ardens, brevi ad finem perventurus & Lucens, vos autem addit, voluifis exultare ad boram in Luce ejus. Iftes ipfos intelligit Christus, qui Johannem veram Lucem effe putabant, Johannes Judgorum tantum gentem illuminabat, idque obscure admodum comparatione Lucis vere, & ad boram, id eft, ad breve tempus, plane



ut lachnus ardens. At Lux vera, que Jesus est sermo Dei omnem hominem illuminat & perpetud illuminat. Veniens in Mundum, alludit ad Solis exortum. Non Judeos tantum illuminat, sed omnes omnium gentium bomines. Omnibus enim in se credentibus vitam aternam pollicetur. Ided non lychnus eft, non Lux aliqua parva & obscura, que longe pertingere non potest, non ad breve tempus lucens, sed perpetud lucens, ac verus Mundi Sol. Ponit autem Apostolus Effectum pro Efficacia, ut versu y. dicitur. Proinde non illuminat omnem hominem, quod nec Sol facit, sed omnem bominem illuminandi vim babet, qui oculos non claudunt, qui tenebras non quarunt, qui vitiis, qui pravis affectibus & opinionibus excecati non funt, omnes illuminantur ab hâc Luce. Quorum bominum, quia pauci sunt pra alis, idcircò fatto ipso paucos illuminat, sed hominum propria culpa, non defectu suo. Solet sape Effectus poni pro Efficacia. Sic per Christum dicuntur omnia renovata, creata, reconciliata, parata. Sic Christus Mundi Servator appellatur. Sic infra versu 29. Agnus Dei, qui tollit peccatum Mundi & propitiatio pro peccatis totius Mundi dicitur & alia bis fimilia. Eandem phrafin & mox versu sequenti habebimus. Addit veniens in Mundum. Nam antequam Lux veniret in Mundum, nullum bominem illuminabat. Sic neque Sol illuminat, antequam exoriatur. necessarius igitur erat Lucis iftius in Mundum Adventus, qua adveniente Johannis illa Lux protinus obscurata eft, & huic Luci concessit, seu pra illa evanuit, ficut Lychnus ardens, imd & Phosphorus exorto Sole. Mundi voce hic homines intelliguntur consueta Synecdoche confer cap. 3. v. 19. cap. 6. v. 14. cap. 9. v. 39. cap. 12. v. 46. cap. 16. v. 28. Job. 17. v. 19. 1. Job. 4. v. 1. Itaque venire in Mundum boc loco est venire ad bomines. Sic & Apostolos Christus mittere se dicit in Mundum: Sic & AntiCbrifti dicuntur venisse in Mundum. Sic & Christus ipse mox dicitur venisse in propria, id est ad propria. Qui bic interpretantur venientem in Mundum primum non confiderarunt phrasi venire in Mundum non fignificari nasci, sed jam pridem natum venire ad bomines, ut diximus. Est enim mutua relatio intervenire in Mundum, & mitti in Mundum, quâ de re versu 6. & 7. egimus. Deinde non consideraverunt fine ulla Emphafi addi venientem in Mundum: An enim ulli homines sunt extra Mundum, qui illuminari possunt, antequam nascantur? an Lux erat extra Mundum apud Deum, qua ut illuminaret bominem omnem, opus erat, ut ad bomines veniret in Mundo versantes, ficus to



hcut & Sol opus babet, ut exoriatur & veniat. Denique non confiderarunt mutuam relationem inter bac & sequentia verba in Mundo erat: Incipit enim Johannes à fine antecedentis sequentem sententiam. Ideò quippe Lux erat in Mundo, quia in Mundum veniebat, & in Mundum veniebat, at in Mundo esset. Rem satis per se manifestam non observarunt antiquissmi Interpretes; quid igitur mirum, si in aliis obscurioribus, in voce puta principii, Sermonis & eorum, qua de Sermone dicuntur, ab Apostoli mente adeò delirarint.

XXXVI.

Ad locum Lucæ primò Abrahamus Scultetus hæc commentari voluit: Cum dubium non fit, parentem Johannis versu 38. utroque oculo respexisse ad Prophetas, Zachar. 3. v. 8. 8 6. v. 12. Jerem. 23. v.s. à quibus Messas (etiam Chaldeo Paraphraste teste) vocatur nox queritur, an Greci Interpretes, quos Lucas sequutus est, rede vo nox verterunt avanalworientem? Josephus Scaliger in Elencho Trihæresii magno zelo interpretationem istam tuetur. Verba Scaligeri: Christiani ne viderentur judaizare, ad Orientem adorabant. Judai enim ad Occidentem adorabant. Porta enim Tabernaculi spectabat ad Solem: Santa santorum illi opposita conversa erant ad Occidentem. Unde necessario ad Occidentem adorabant. Neque solum ob hanc causam, sed, quod Christus à Prophetis vocatus est avaroni Luc. 1. v. 27. ut recte verterunt LXX. Jerem. 23. v. 51. Zachar. 3. v. 8. & 6. v. 12. ubi ebraice est now, unde Judai Horoscopum vocant nors, id est, avaтежочти. Vox ebraaduo fignificat, germen & per secundam notionem ava rolli, qui vertunt germen, imperite faciunt, audeo dicere, neque mentiar, contra verbum Dei. το ἀπαύρασμα, id eft, felendorem, quod est in Epistola ad Ebraos, Syrus Paraphrastes vertit NADY Christum avarolico vocatum ter aut quater invenies apud Justinum. Etsi autem. non peccant, qui Tsemach vertunt avaronlu, tum quod ista secunda Nominis fignificatio est, tum quod tenebrarum, atque aded tacitè Lucis mox fit mentio: tamen (ignoscant mihi magni Scaligeri manes) ebraicam vocem Tsemach germen malo, quam Orientem interpretari. Hac enim propriissima vocis TIDE fignificatio est, succeevit, germinavit, pullulavit. Ided Jerem. 23. v. 5. pro avarollo Symmachus babet Blamua fic Zacharia 3. v. 8. Eya aya rov δελόν με avarolli. Alii legunt pro avaronlu avaquiv, alii Brasnua. Itemque Zacharia 6. v. 12. pro avaroni, alii babent sivo Dun, alii Brasuma, &, quod mireris LXX.



LXX. ipfi sententiam Jerem. 23. v. s. avashow to Dalid avatollu δικαίαν) repetentes cap. 33. v. 15. dicunt: βλαςήσω ποιήσω τῷ Δαβίδ Brasov Anacorung. Qui avarorle Orientem vertunt, & boc nonparticipio, sed substantivo nomine Christum ipsum intelligunt, abi ipas contradicunt. Fatentur enim cum Erasmo avarolle Exortum Solis, aut Regionem, unde oritur fignificare, & tamen per ανατολήν ip sum Solem Christum intelligunt, qui neque exortus rei, nec Regio, unde oritur, sed id ipsum quod exoritur. Jam quod Zacharias Sacerdos de suo addit eg ofesex alto, five è cælo id ipsum satis indicat, de germine sermonem effe, quod à reliquis plantis differat, quippe que omnes è terra germinant: cum hoc germen fit è cœlo, hoc est, cum Virtus Altistemi obumbrârit Mariam, ut ex eâ nasceretur Surculus ille, qui germinavit Justitiam ad Salutem Ecclefia sua. Ac transtulit aliquando ita doctiffmus Interpres germen ex alto: fed cum novitate illa nonnullos offensos audiret, mutavit, ac convertit, perinde ac scriptum esfet à dva-าร์พลา รัฐ ปังธุ, qui prodit ex alto. Sed novum non eft, quod in veteri Ecclefia prophetica fuit decantatum. Scaligeri Rationes non moror. Neque enim mirum à Justino Martyre Christum aliquoties avaroniv dici: Siquidem ille bebraicarum literarum Ignarus in Verfione LXX. acquievit. Nec illud mirum nominibus à verbo מכן derivatis Judeos Heroscopum, Syrum, Paraphrasten Splendorem designare. Nibil secunda notio Verbi prajudicat prima. Quari etiam posset, an propterea, quod ανατολή dictus est, Christiani veteres ad Orientem adorarint? Ipse Scal ger aliam causam assignavit: nè viderentur judaizare, sed fuerint sanè plures unius bujus rei causa. Janus Drufius certe notis in Sulpitium Severum aliam causam illius adorationis aperit. Quam solam veram effe affeverare videtur: Patres, inquit, ad unum fere omnes, Paradisum extra nostrum Orbem constituunt, ajuntque (Augustinus ad Orofium ) illum in Oriente fitum effe interjecto Oceano, & à nostro Orbe longè remotum, in altissimo loco constitutum pertingere usque ad Lunarem Circuitum. Ex bac falfa opinione Veterum orta eft consuetudo precandi Orientem versus, apud omnes Christianos ufitata; qui etiamo Templa sua fio extruunt, ut ea pars, in qua Sacerdos versatur, quem Chorum indigitant semper Orientem respiciat: quasi boc modo declaremus, nos expetere, & defiderare locum, unde primi parentes nostri sua culpa ejecti suerunt, nibil verius. Quod fi quis nunc roget, cum Tsemac b vel Germen, vel Orientem fignificet, cur ergo Chaldaus Zach. 3. v. 8.



id interpretetur Messa? Respondeo sieri per Gematriam id, boc est, eam artie cabalistica partem, qua diversa dictiones eundem Numerum literis suis exprimunt, sie, ut una per alterum secreto modo explicetur. Nam may valet 138. totidem valet and Consolator. Hoc autem Nomen Menachem numeratur à Cabalistis & Falmudistis inter Nomina Messa. Unde Cabalistice per Isemach intelligitur Messas.

XXXVII.

Hugo Grotius ad loca Esaiana supra pro confirmatione sententiæ nostræ adducta, suas quoque notas addidit nobis adversas. & quidem ad versum secundum capitis noni scripsit: Populus Hierosolymitanus in gravissimis constitutus periculis, qua tenebrarum Nomine appellant Ebrai, vidit Lucem magnam experietur egregiam liberationem caso Sennacheribi tam valido exercitu. Et ad cap. 49. versum sextum de Esaia paraphrasin sequentem adornat: Parum eft, id eft, non sufficit mibi, ut Ebrais pradices, & faces Ifrael convertendas, reliquias populi. Ecce dedi te in Lucem gentium. Ut illos quoque ab Idolis avertas, & fic plurimos serves. Vide supra cap. 13. 14. 15. 16. 17. 18. 19. 20. 21. 22. 33. 34. 41. 45. 46. denique ad illud Esaiæ 60. versu primo ita scribit: Surge, illuminare Jerusalem. Illuminare, id eft, expergifcere. Caufa fequitur, quia adeft Lux, id eft, prosperitas. Nomen Jerusalem in Ebrao non eft, sed non male ad sensum additum est, & à Gracis & à Chaldao. Versu secundo: Et caligo populos Medos primum, deinde Babylonios, ambulabunt Gentes in Lumi-

ne tuo, & Reges in Splendore ortus tui. venient tibi gratulatum. XXXVIII.

Sed quid in hisce desideremus etiam exponendum, nec ita absque Crisi hæ dimittendæ Expositiones. Nam primò Schlichtingius supponit Vitam dici Lucem hominum per Metaphoram à Corpore, cum potius proprietati insistendum: supponit no fuisse & esse Lucem hominum manisestatione dogmatica veri & unicè expetendi Boni, supponit dici Lucem hominum tantum scil. tempore N. T. & docente illo viventium, quorsum resert quoque illud Matth. 4. v. 16. cum tamen dicatur Lux hominum indefinitè, ita, ut universaliter commodissimè accipiatur, Patres V. T. quoque gavisi suerint hâc Luce & per illam consecuti sint vitam æternam, teste Petro Actor. 15. v. 10. luxerit in tenebris N. T. tempora quoque præcedentibus. Secundò, Vitam hic per Metononyam poni

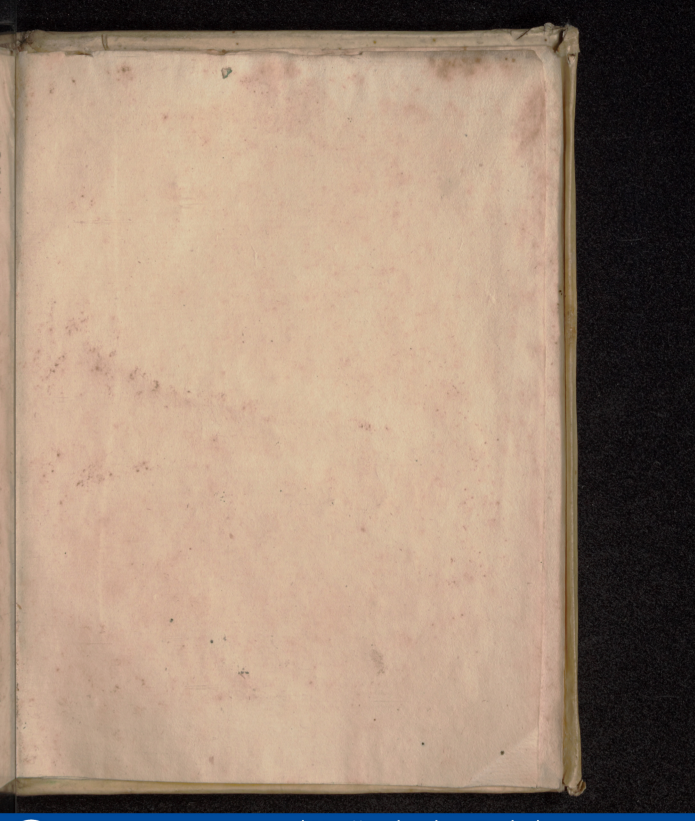


poni pro Nuncio de vita, seu pro verbis vitæ æternæ nimis remotum est; Loquitur enim Johannes de ipso Christo, non Doctrina illius, dicit in iplo λόγω fuisse vitam æternam & Vitam suisse Lucem hominum principium omnis illuminationis. Vitam itidem 1. Johan. 1. M. 2. poni pro promissione vitæ æternæ, quæ apud Patrem erat, nunc autem manifestata sit, cum vita substantialis hic intelligatur, itidem à sensu & scopo Johannis sit alienum. Tertiò, Doctrina illa quam elicit, non fluit ex textu, sed præconcepta Opinione, falsum enim ante Abys sive Sermonis Adventum, ante Apparitionem Filii DE 1 in Carne clarum de vità æterna, deque illius consequendæ ratione Nuncium & consequenter Lucem veram & perfectam inter homines non suisse. Nam eo ipso quo Christus Lux Mundi, ut loquitur Schlichtingius, fuit etiam Lux illorum qui antecesserunt tempora N. T., eo ipso, quo Lux vera vo Φως τι αληθινον cum particulis emphaticis, est Lux illa eminens & omnium temporum intercapedines transcendens, eo ipso quo Johanni Baptistæ opponitur, qui Lucem intulit & contulit quoque fuam, ex ipfo Lux intelligitur fuiffe & ordine, & dignitate, & tempore illum antecedens, de quo ipfe Johannes viu 27. Hic ille est, qui post me venit, qui ante me fuit, cujus solearum Ego non sum dignus, qui folvam corrigiam; quæ verba quidem Augustinus & Chryfostomus de prærogativa dignitatis acceperunt. B. tamen Lutherus non malè de ordine temporis, conformiter phrasi Scripturæ 1. Paral.29. v. 25. 2. Paral. 1. v. 12. locoparallelo Joh. 8. v. 58. nec non gracis Scriptoribus, inprimis Plutarcho, qui de Pythize oraculo and dicit Lu ore of ev oring zeova, & male Volkelius: Quod quidem perinde eft, ac fi hunc in modum locutus fuisset: hic est, qui licet tempore me posterior fuerit, dignitatis in. & admirande sublimitatis ratione factus est prastantior, meg, divinissimis quibus dam & plane coelestibus qualitatibus mirum in modum superat: nempe quia etiam ipfius muneris ratione me longe antecellit; cum is ipse muneris, quod ego gero, finis ac terminus fit, ad quem quicquid dico, quicquid ago, est referendum. Recte enim contra Marefius: Hac glossa corrumpit textum, non exprimit illius mentem: Nam etfi Johannes posteriorem Christum seipso faciat, quoad apparitionem nempe, muneris sui auspicia, & manifestationem Ifraeli, non secuis ac phosphorus si loqueretur Solem pone se venire diceret, attamen illum facit se priorem non solum dignitate, sed etiam existentia & duratione:

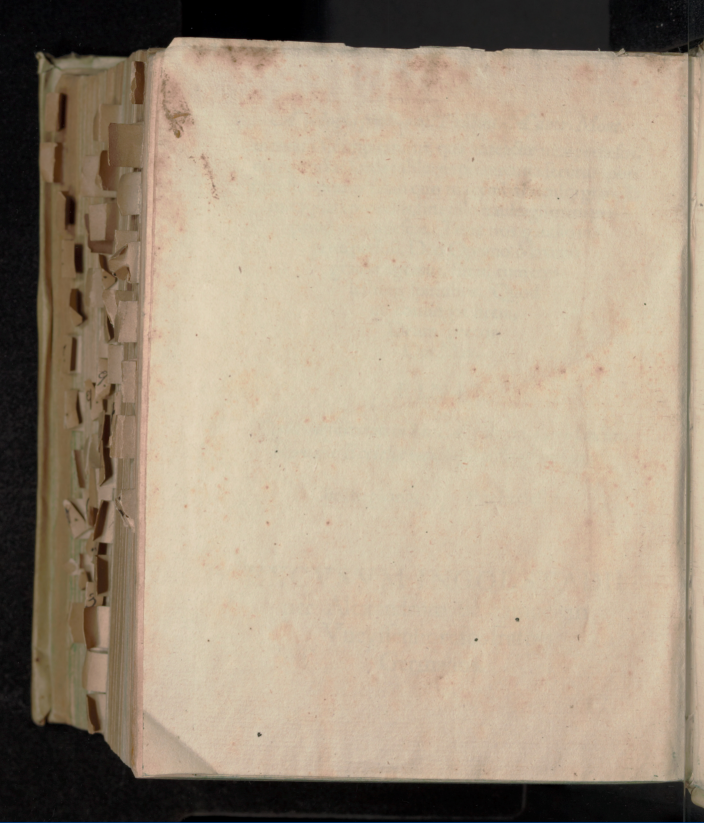


Nam quamvis illud Euwegober us zizorer Job. 1. v. 15. 27.30. de pracellentia dignitatis sumi queat; nec omninò malè reddatur à Beza antepofitus est mibi; fic enim Gen. 49. v. 20. ubi Jacob dicitur Ephraimum. prapofuise Manast, in Graco textu est ibnne t'Eppgin inmegoter & Maraoss; attamen & potest commode intelligi de prioritate existentia & temporis, ut sonet ante me erat vel fuit, ut etiam reddidit Syrus interpres, melius quam Latinus, ante me factus eft; & Jaltem illius præferentia quoad dignitatem, causam assignat Baptista prioritatem durationis S'existentia: Antepositus est mibi, quia prior mea erat: Duratione utique; nam licet fex menfibus junior effet, nativitatem bumanam quod attinet, tamen quà xóy @ fuit ab eterno Mich. 5. v. 2. & jam erat in principio rerum creandarum Deus ipfe & apud Deum Job. 1.v. 1. Quam insulsum ante Adventum Verbi clarum de vita æterna, deg; illius consequendæ ratione nuncium & consequenter Lucem veram & perfectam inter homines non fuiffe. Annon Deus dixit Abrahamo: Ego Clypeus tuus & Merces valde magna, Gen. 15. V. 1. annon professus est coram Mose, se esse Deum Abrahami, Deum Isaaci, Deum Jacobi. Exodi 3. v. 15. cum quo conferendus locus Ps. 144 v. 15. & illud Christi Matth. 22. v. 31. 32. annon aperte pronunciavit: Qui fecerit hac, vivet in eis. Levit. 18. v. 5. & quid aliud vult Paulus Rom. 4. V. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10. 11. 12. quam quod hactenus asferuimus. Quam contorta illa de Regni Coelorum appropinquatione, quafi Regnum Messiæ sit aliud quam vita æterna, vel Regnum Gratiæ excludat Regnum Gloriæ, & quasi hoc effet Merces recte factorum, atque ut talis promissa, atque constituta; quam denique Vero dissonum, Veteres temporibus Maccabaicis ex desiderio & exemplis Martyrum concepisse Spem vitæ post mortem futuræ, sed cum nullam habuerint certam & claram illius promissionem expetiisse cum Messia nuncium vitæ æternæ: annon enim ante illa tempora Spes fuit vitæ æternæ, imò promissio data & publicata, ut ostendimus? an tantum Spem habuerunt, non Fidem Beatitudinis æternæ & notitiam futuræ vitæ? an ex desiderio & exemplis Martyrum tantum hauserunt viventes tempore Maccabæorum aliquas guttulas de commutatione status, & non potius ex Verbo Dei conceperunt firmam fiduciam de felicitate secutura. Et quam nihil faciant pro Schlichtingio Dica ex Johan. 4. Actor. 23. & 24. nec non 26. cuivis attendenti patet, imò quomodo illa quæ Paulus proposuit nostram plane stabiliant sententiam.



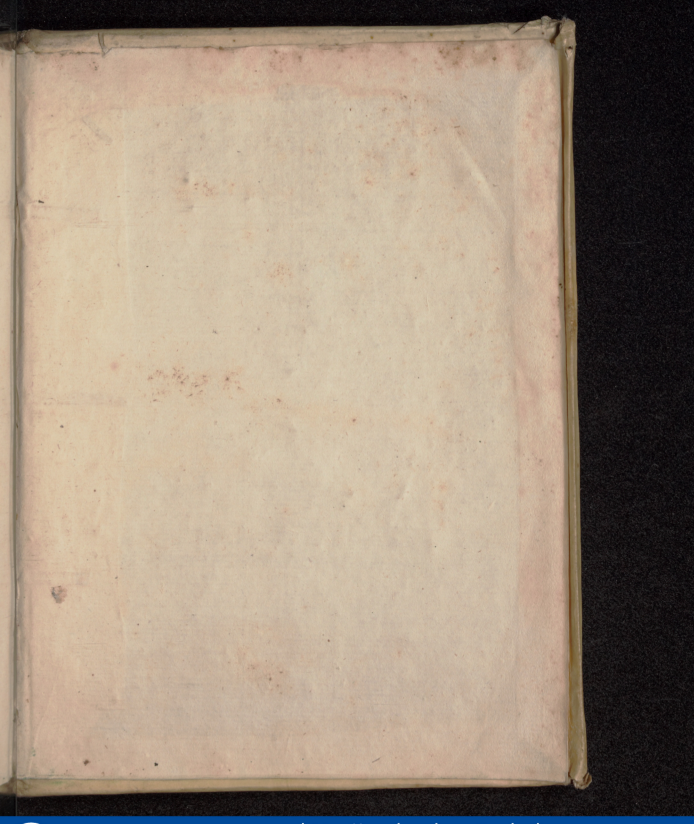








http://purl.uni-rostock.de /rosdok/ppn872462978/phys\_0024





http://purl.uni-rostock.de /rosdok/ppn872462978/phys\_0025

