

Dieses Werk wurde Ihnen durch die Universitätsbibliothek Rostock zum Download bereitgestellt. Für Fragen und Hinweise wenden Sie sich bitte an: digibib.ub@uni-rostock.de

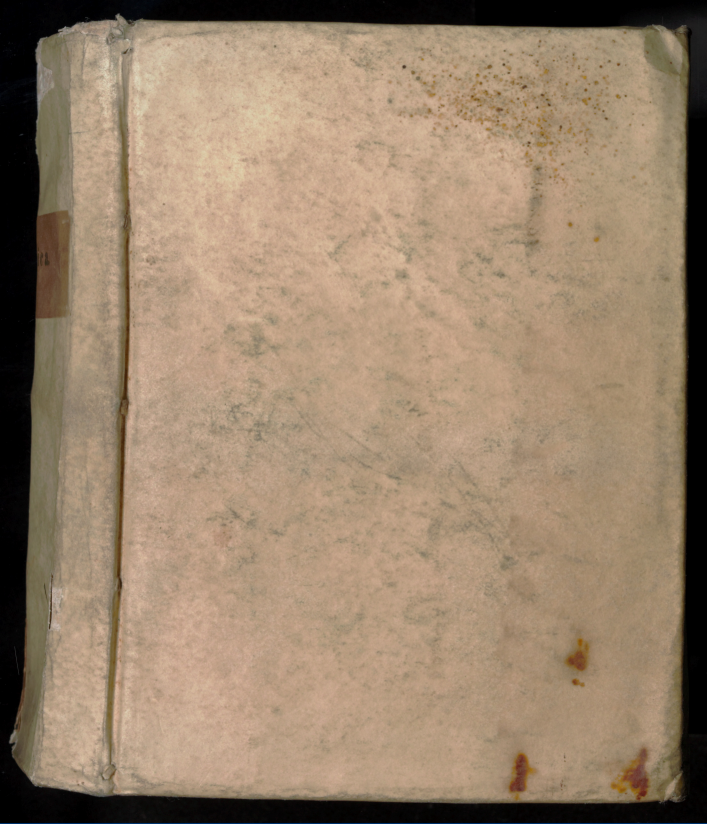
### **Exercitatio Theologica Quarta De Luce Increata, Et Creata**

Tubingae: Reisius, 1682

http://purl.uni-rostock.de/rosdok/ppn872463036

PUBLIC

Druck Freier 8 Zugang









Como Soc. LXXXVII. Rabont 1. Haac Fangtig de Posstola Sacobi Sententia Veteru.
2. — ad locum Sacobi V, 14.15. p Sent Guthen prior. 4. To Jo Adami Osiandni Disputationer IX. de succincrea 14-18. Michaelis Aullen Goenit atoner V. Le Invocationess.
19. Withelmus Zeschig Le Theologia principor cognoscenti. 20. Geonius Henricg Haberling de Benivolentia Dei generali et speciali. 21. Findencus Gerschoung de Sassione es morte Islu Chiniti. 23 Jos Adamus Scher Zerus de fide bystifatori infa 24 Antonius Resferus de Sacram. Bayotismi. 25.— Haberlinus de Justificatione. 28.— 9 A Olsander de Justificatione. 28.— 9. A. Osiander de gustificatione. 24 Mich Muller de Imputatione justificant 29 To Fridericus Oleanius de Prenovationa. 30-90 Meisnerus de gratiofa Spintur Sinhabitatione. 31. 90. Ofiander de la lesian. 32 Geon Hennig Keller de Earlesia infantum. 33.90. End. Harsmannus de Eleniho morali. 34. - 90. Ad. Ofiander de grougimis 35: - - Se Miraculis - Grifcopraty ch.

37. Georg Henniss Reller de Magistratu Tol. 38. Krigent-g Hirkandor Satyrain Bökelmarmi Syert. 39. 90 Hennis Chaji Ems hola a D. For Frid chayent. 41. Fridericus Lipsius de Mano Antonio Do. minis Epilcopo Spalat enfi. 42 Ministenii Trisolitani Anticnisio Indici Suncretitis 43. Giudem Ministenii Externa al Collegna Theologica 44. Browy Beligy Rifand Amfairing ming mine 45. Melohion's Cornei Anthoteles rediring R Cathol. 46. Gottlieb Werns dorf Progr. De Ernesto luneb. 47. - Epplorateo Spiritus Brendeliani. 49.90. Reinhart Brecht de Pænit. Iterabili. 49. 90. Michael hid unig de priejudiciis practicis; 50. Jeorgi Gustavi Feltnen conjuture de Miliarmo 51. Godofredi Audovici Progride amst. ad loneo; 52. Chnjhoph Matthias I Faffig de Gratia et sia. 13. Jo. sigismundus Kirchmeier de Principiosidei verbo Dei contra revelationes Inspiratori. 54. 90. Henricus Majus Frlig de Novo tom Con auspiois: 55. Gasparg Cardilli Apologia pro Indictione Concilii

EXERCITATIO THEOLOGICA QUARTA

Du

## LUCE INCREATA, ET CREATA,

Quami,

Divina favente gratia,

S-u B

PRÆSIDIO

Doctoris Theologi

REVERENDISSIMI, MAGNIFICI ATQUE DIGNISSIMI,

## DN. JOH. ADAMI OSIANDRI,

SS. Theol. Professoris Primarii longe lateque ce-

leberrimi, Universitatis Tubingensis Cancellarii Eminentissimi, Præpositi Ecclesæ vigilantissimi, meritissimi,

Dn. Patroni ac Præceptoris submissa animi veneratione ætatèm colendissimi,

Publice defendere conabitur

JOHANNES TULLA,

Augustano-Vindelicus.

Die il & Augusti.

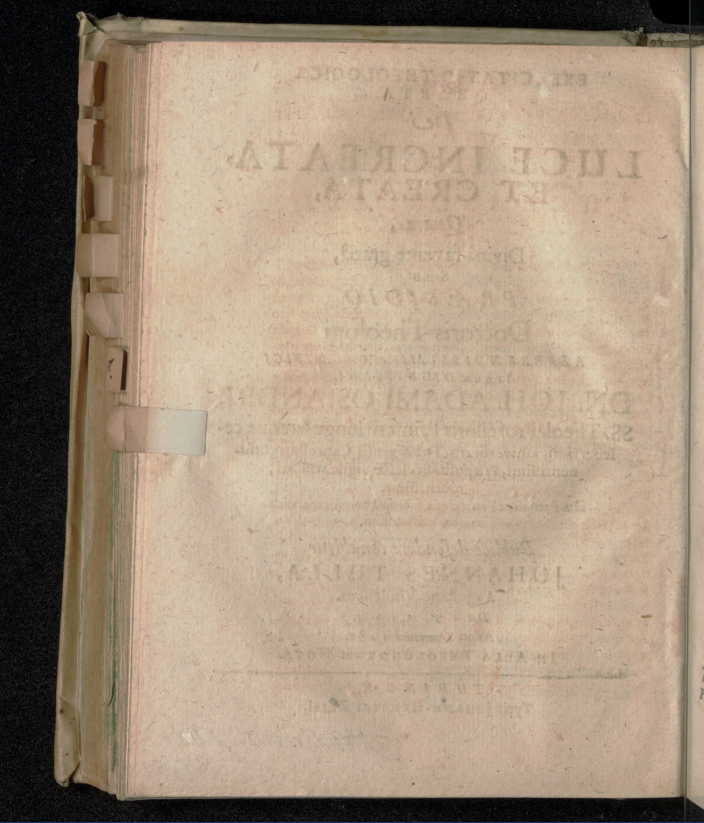
Anno Xergojovíces 1682.

IN AULA THEOLOGORUM NOVA.

TUBINGÆ, Typis Johann-Henrici ReisL

Monsieur Donfansor. 87,3







梨 (69.) 没

C'MC'HATENN'S C'MN'S WE'NN'S C'MN'S C'MN'S C'MN'S

EXERCITATIO THEOLOGICA

De

# LUCE INCREATA

TH. LXI.

Raculum Esaiæ 42. malè detorquetur ad Esaiam. De tali enim Luce ibi sermo est, quæ est Lux gentium & quidem omnium, qui scil. & Verbo externè & internè Spiritu suo illas illustret. Quis autem de Esaia hoc dicat, quis, qui ostendere possit illum & quidem eo modo suisse Lucem gentium; de tali Luce loquitur Esaias, quæ apertura oculos cocorum, eductura de conclusione vinctum, de domo carceris sedentes in tenebris. Num autem hoc Esaiæ competit; de tali denig; Luce prophetat Esaias, quæ data est in sædus populi Judaici scil. Author illius futurus. At nullibi legitur de Esaia, quod in fœdus populi datus, nec dici potest, quomodo hæc verba de eo commodè exponi possint. Adde quod Judæi, qui Messiam hic videre nolunt, nesciant, quo se vertant, & vel de populo Judaico vel de Cyro, vel deipsoEsaia hunc textum accipiant. Plane contra TharguJonathanis, quod de solo Messia hac verba exponit, de quo referunt Thalmudici, quod Hillelis senis Discipulus (unde paulo ante natum Christum floruit)Inter octoginta celeberrimos Hillelis Discipulos bic Jonathan fuerit primus & doctissimus, infimus autem R. Jochanan ben Zaccai, Item, Targum legis Onkelos profelytus composuit. Targum Prophetarum Jonathan Uzielis filius fecit, & fuit commota terra Ifraelis ad 40. usque milliaria. Tunc egreffa eft vox cæleftis, & dixit: Quis est ille, qui revelavit secreta mea filis bominum? Continud Jonathan Uzielis filius in pedes exurgens prolocutus est: Ego sum ille, qui revelavi secreta tua hominibus. Manifestum notumque est coram te, quod non bonoris mei studio id fecerim, neque propter honorem patrum meorum sed propter tuum honorem hoc feci, ne dissensiones multiplicarentur in Israele. Porrò cum cuperet quoque manifestare Targum Hagiographorum, rur-



sus egressa est von calestis, dicens ips: Sufficit tibi. Quamobrem? Propterea, quia revelatur in eis finis Meffia (nempe in Daniele.) Atque hinc R. D. Kimchi hunc Servum Domini Esa. 42. v. 1. seg. constanter & unice de Messa explicat, cum Targum Jonathanis. Ecce Servus meus verl. 1. Hic eft, ait, Rex Meffias. Dedi Spiritum meum super eum) Etiam ita Esa. 11. v. 2. Et requiescet super eum Spiritus Jehova. Judicium proferet inter Gentes) quod explicat ex Esa. 2. v. 4. & Zach. 9. v. 10. Id quod futurum fit post pralium cum Gog & Magog. In legem ejus v. 4. ex Esa. 2. v. 3. 4. Dedi te in foedus populi in lucem gentium, v. 6.) de populo Ifraelitico interpretatur, suo tempore ex Captivitate seu exilio egressuro. In fædus populi) In subfiftentiam omnis populi & populi, propter te enim subfiftit seu perstat totus mundus; Ac omne fædus notat Subfiftentiam, & ita eris etiam (fcil-Ifraël) in Lucem Gentium, ex Efa. 60. v. 3. Ac hec Lux eft Lex, que exibit illis ex Zion, Efa. 2. v. 3. Ifraël autem erit Subfifentia populorum. Duobus modis seu bis ita loquitur pro una vice, propter illos enim (Israelitas) pax erit inter omnes Gentes. Sicut dixit de Messã. & loquetur pacem inter Gentes, Zach. 9. v. 10. Ac iterum: Quia propter Ifraël Gentes cuftodient 7. pracepta, & ambulabunt in via bona, juxta Esa. 2. v. 3. Hunc Prophetæ locum Targum Jonathanis seu Chaldaica ejus Paraphrasis ita reddidit: Ecce servus meus NB. Messas, applicabo eum: Dilectus meus in quo complacuit verbum meum, dabo Spiritum fanctum meum super eum, judicium meum populis revelabit. Non clamabit, nec vociferabitur, nec elevabit for às vocem suam, M insuetos, qui sunt quaf calamus quassatus, non confringet, & pauperes, qui sunt, quafilinum obscurum non extinguet. In veritate adducet judicium. Non erit lassus, nec laborabit, donec dirigat in terra judicium, & legem ejus insula expettabunt. Hac dicit Dominus Deus fesuli, qui creavit cœlos & appendit eos, fundavit terram & babitatores ejus, dans spiramentum populi, qui super ea est, & spiritum gradientibus in ea. Ego Dominus magnificavi te veritate, & apprehendi manum tuam, & direxi te, & posui te in fædus populi, & in lumen populorum. Ad aperiendos oculos domus Ifraël, qui quafi cœci funt à lege, & ut educeres captivitatem eorum de medio populorum, ubi sunt fimiles vintis, & liberares eos de subjectione regnorum, ubi funt detenti, quafe effent vineti in obscuritate. Ego Dominus, boc eft nomen meum, & gloriam



riam meam, qua revelatus sum vobis, populo alteri non dabo, nec laudem meam cultoribus sculptilium &c. Atque sic loca illa Esa. 2. v. 3. 4. c. 60. v. 3. Zachar. 9. v. 10. cum hoc Efa. 42. v. 6. tanguam parallela juxta R. D. K. agunt n'un by de Meffia. Ad aperiendum, v. 7.) Ego Jehova vocavi te ad aperiendum oculos cæcorum, q. d. oculos vestros, qui sunt cœci in exilio pra multitudine angustiarum. & fic ad educendum ex carcere vinetum. Tu enim Tu inquam, vinetus es in exilio & in domo carceris & sedes in tenebris, &c. Cyrillus Alexandrinus ita respondet & explicat illud Joh. 1. v. S. Non erat ille Johannes Lux vera, sed ut testimonium perhiberet de Luce: Apertius modo veram Lucem à creaturis, que Lux non sunt, Evangelista disseparat. Ille enim natura Lux eft, ifte per gratiam, ifte participant. illa participatur. Indigent illa Luce, Illa indigentibus seipsam largitur. Nibil ergo prater Ipsam vera Lux est, nec quicquam aliud propria virtute & natura fructum luminis edere potest. Sed quemadmodum ex nibilo producta sunt, fic à tenebris plendore veri luminis accepto & participatione illius illustrata, imitatione quadam in Luce transeunt: Ita Dei quidem verbum substantialiter non participatione, que per gratiam fit, nec per accidens Lux est. Creatura verd non fic, fed accipit, quod non habet. Illuminatur, ut de foris gratiam acquirit. largitoris misericordia bujusmodi dignitatem consequitur. Quare Filius Dei quidem vera Lux est, creatura verd ejus illuminatione per gratiam Lux eft. Quum igitur tanta inter Lucem & Lucem differentia fit, quomodo non insanire videbuntur, qui parum, ut mihi videtur, attendentes, impiè creatorem creaturis connumerant? Presertim cums undique confideranti pietatis veritas emergat, nullo videlicet pacto creaturis Filium Dei posse connumerari, quod ex sequentibus latius patet. Nam fi Filius, quia Dei Patris selendor est, idcircò vera Lux est, non erit profesto creatura. Nam aliter quoque creatura gloria Dei Patris erit, poteritque illud effe, secundum naturam, quod Dei Fi. lius est. Praterea fi creatura vera Lux esse potest, quamobrem id de solo Filio dicitur, cum equaliter ficut Filius vera Lux creatura posit appellari? Sed proprie & vere substantia Filii Lux est, creatura verd minime. Quomodo igitur creatura Filius erit? Adhec permultum interesse necesse est inter veram Lucem & non veram. Aliud igitur est Bilim Dei, quia vera Lux eft, aliud creatura. Accedit, quod nonpoffit



possit reddi ratio, quare Filius Dei illuminat omnem bominem venientem in bunc mundum, si creatura quoque lux vera est. Frustra enim per Filium illuminari diceretur, si per se substantialiter lucem baberet. Sed Filius quidem Dei nos illuminat, nos autem ab eo illuminamur; Non sunt ergo secundum substantiam affinia Filius Dei & creatura, quemadmodum nec participans nec participatum. Adde, quòd fi vera Lux etiam Creatura fit, inanis quidem effet Pfalmifta dicens: Accedite ad eum & illuminamini. Quod enim vera lux est, nunquam participatione alterius alterius lux fiet, cum filendore alterius non illustretur, sed perfette sud natura luceat. Videmus autem boc falsum effe. Non enim. dubitamus luce humanum genus egere, nec Psalmistam mentiri putamus, cum ad Verbum Dei magna clamitet voce : Quoniam tu Domine illuminas lucernam meam, Deus meus illumina tenebras meas. Non ergo sumus nos vera Lux, sed alieni naturaliter à verâ luce, qui Filius Det eft, participatione illustramur. Quod fi lucerna mens humana nuncupatur, cum dicitur: Quoniam tu illuminas lucernam meam Domine, quomodo nos erimus vera lux? De foris enim lucerna lumen conceditur. Si etiam tenebras nostras solus illuminat Unigenitus, quomodo non solus vera lux est, nos verd tenebra? Quòd se ita est, sicuti certè est, quomodo verbum Dei, qui creaturas tantum excedit, creatura erit? Adbac fi creatura vera lux effet, ac homo etiam, qui creatura non contemnenda pars est, quibusnam Deus pater promisit, dicens: Et orietur vobis timentibus nomen meum Sol justitia? Non enim illustrante Sole vera Lux indiget, sed ut vere indigentibus Deus Pater Solem nobis, ut pollicitus est, dedit, quo illuminati sumus. Aliud ergo natura vera lux eft, que indigentes luce illustrat, aliud creatura, que illustratur. Praterea fi creatura & nos, ut creati lux vera summ, cur ad Denmo fanti magna voce conclamant: Emitte lucem etiam & veritatem tuam? Nam fi non indiget illuminante, creatura, ùt vera lux, cur frustravocabant nullo ad hoc indigentes? Sed non fuerunt amentes fanttiffimi illà viri, qui illuminari petebant, quibusque ipse rursus Deus Pater luce indigentibus Filium mifit. Non est igitur creatura Filius, &c, Hæc ille accurate. Denique B. noster Lutherus, qui ita: Dedi te in fædus populi, Sic uno verbo baurit, & abrogat totam legem cum omni juftitia, cultu & operibus suis. Facit autem bic locus ad stabiliendam conscientiam. Quia enim nihil pestilentius eft, quam scrupulus conscientia, & dubi-



dubitatio: ideò dicit, Christum esse fædus nostrum, ut simus certi de primo pracepto, quòd Deus in Christo, & per Christum vult noster Pater & Deus esse, quod Christus debet fædus & pignus gratia esse, non aliqua nostra bona opera &c. Et Lumen Gentium. Non est fædus Gentium, Christus enim Judais tantûm promissus est, & fuit minister tantûm circumcisionis. Sed ex illo fædere, ex ministerio illa lux in gentes spargitur. Simul observa bôc locô exclusivam, quod extra Christum, nullum fædus, nulla lux est, sed cæcitas & inimicitia erga Deum, & ira Dei.

LXII.

Depravationi Rabbinica, quæ luculentum de Messia testimonium solicitat, opponitur merito primo, quod illa Lux Gentium hie intelligatur, illud individuum, quod de seipso testatum suit in capite antecedenti versu 16: Nunc misit me Dominus & Spiritus ejus. Secundo, quod emphasis verborum alium præter Esaiana designet. Ille enim hic intelligitur, qui fuit servus Domini ad suscitandas tribus Jacob & fæces Israëlis convertendas, reservatas & superstites ex tot cladibus & excidiis. At Esaias non fæcibus Ilraeiis prædicavit, non illas suscitavit, non reduxit, sed illis qui erant Hierofolymis & in terra Juda tantum præfuit. Ille hic intelligitur, quem Deus dedit in Lucem Gentium, ut effet Salus iplius, usque ad extremum terræ, in omnibus & fingulis universi partibus, at quis de Esaià affirmabit, quod datus fuerit in Lucem Gentium, ut effet Salus Domini in toto Orbe, totius Mundi Redemptor, Sponfor & Expromissor. Ille hic intelligitur, cujus officium hoc ordine sese habuit, ut primum Judzeis prosuerit, dein Gentibus toto Orbe dispersis. At quis hunc ordinem observare potuit in Esaia? quis demonstrare hanc methodum in consanguineo Messia. Tertià, quod illa Lux hic commendetur, ille Salvator, qui in sequenti capite 50. vers. 6. de seipso pronunciat: Ego dorsum meum dedi percutientibus & maxillas meas depilantibus, seu evellentibus pilos, faciem meam non occultavi ab ignominia & sputo. At Dominus juvabit me, propterea non pudefiam, propterea polui faciem meam tanquam filicem, nam novi quod non confundar. Et de Messia in capite 49. esse sermonem ipsi Rabbini, quoque viderunt observante Petro Galatino libro sexto cap.



14., qui ex Bereschith Rabba pro Gentilium Salvatione adducit Genes. dictum 41. Et dixit Pharao ad Joseph: Ego Pharao & absque te non elevabit vir, vel aliquis manum suam. Ibi enim sie inter cætera dicitur: dixit Rabbi Aha, poterit ne dici, quod Redemptor sit acceptor facierum, id est, personarum? Absit, sed omnes eum consitentes ore suo & operibus suis & corde suo, salvabit atque liberabit: sicut dictum est Jeremiæ 23: In diebus ejus salvabit atque liberabit: sicut dictum est Jeremiæ 23: In diebus ejus salvabitur Juda, id est, consitentes cum salvabuntur. Et sic ipse ait apud Esaiam capite quadragesimo quinto: Convertimini ad me & salvabinini omnes sines terra. Et iterum dixit ibidem: Quia mihi stettetur omne genu, & jurabit omnis lingua. Et de ipso quoque scriptum est Esaiæ quadragesimo nono capite: Dedi te in Lucem Gentium, ut sis Salvatio mea us que ad sines terra.

LXIII.

Denique Effatum illud Efaiæ 60, tam clarum est, ut quicquid nebularum illi spargatur ipsa sui Luce diffipet. Nam prime conjunguntur in illo Oraculo Lumen Hierofolymæ & Gloria Domini, quæ exorta est super illam, adeoque hæc Lux est ipse Jehova, ipse Dominus. Secundo tenebræ dicuntur operire terram & caligo populos, quæ commodè non possunt intelligi, nisi de tenebris ignorantiæ & errorum, quibus opponitur ortus Domini & Gloriæ divinæ visio. Tertiò dicitur ambulaturas esse gentes in Lumine illo & Reges in splendore ortus illius, adeoque gentes emersuras ad Lumen illud, & Reges sese composituros ad splendorem illum divinum. accedit, quod de illa Luce secundum ipsos Judæos hic sit sermo, de qua Esaiæ 2. v. 2. & 3. agitur. Parallelismum enim hic ipsi agnoscunt. at Esaiæ secundo agitur de Messia, & per Lucem illam intelligitur ille, qui Lumine Verbi totum Orbem illustravit, de salute illa & lætitia, quæ Judæis obventura tempore illo, quo ex præsenti exilio liberandi & de tempore Gog & Magog sub Messia, ut ipsi volunt; de illa Luce, de qua Esaiæ 42. ipsis non invitis. Ergò de Messia, ut jam in illius loci Vindiciis satiate oftensum esse existimamus. Non male itaque Hieronymus: Judai, scribit, & nostri SemiJudai, qui auream atque gemmatam de cœlo exspectant Jerusalem bac in mille annorum regno futura contendunt, quando omnes gentes servitura sunt Israel. Et inferius: HEG



Hac illi dicunt, qui terrenas desiderant voluptates Suxorum quarunt pulchritudinem ac numerum liberorum, quorum Deus venter est, S gloria in consusone ipsorum, quorum qui sequitur errorem sub nomine. Christiano Judaorum se similem consitetur. Et iterum: Nos autem juxta priorem sensum ad Ecclesiam dici universa credamus, qua primum de Judaico populo congregata est, S Lumen quod super eam ortum suerat per Apostolos transmist ad Gentes, cui dicitur: Surge illuminare, ut qua cecidit in incredulis, surgat in sidelibus: qua cecidit in Synagogis, surgat in Ecclesis, S postquam surrexerit, illuminetur, ut nequaquam babeat erroris tenebras. Vide Rabbinorum Nugas contractas apud Varenium pag. 411. 412. Conclusione quartà.

LXIV.

In Exegesi Pontisciorum Dostorum quædam desideramus. Et quidem primò Cornelius à Lapide de Lumine sidei christianæ intelligit locum Esaiæ 2. Interim primò non multum distat sua paraphrasi à nostra sententia, quia & nos hic putamus sisti Christum in suo ossicio prophetico. Secundò, proximè tamen designari ipsum Messiam censemus, qui verè suit Lumen Domini Esaiæ 49. & Lucæ 2. v. 32. quique projecit populum suum domum Jacob: quia repleti, ut olim, & augures habuerunt, ut Philisthiim & pueris alienis adhæserunt quique per collationem locorum N. T. designatus à Cyrillo. Tertiò adducimus pro nobis Sanstium, qui ita: Est sensus o domus Jacob, sidelibus prognata parentibus, ad quos sastapromisso, & ex quorum generatione ortum est boc Lumen (Num. 24. Orietur sella ex Jacob) venite, ambulemus in Lumine Domini.

LXV.

santius in dicto Esaiæ nono malè primò intelligit per Lucem magnam diem lætum & candidum. Lux enim hæc opponitur tenebris, sive tenebrositati, non in ratione diei transeuntis, sed in ratione Lucis perennantis; tenebræ enim hic habituales describuntur & profund e. Lux hæc dicitur magna, quod commodè de die accipi non potest, Lux denique dicitur hæc visa à populo ambulante in tenebris, quæ proinde commodius de Persona & Individuo accipitur, quam de die læto & candido. Secundò, quid sit illa Lux satis luculenter exponitur Matth. 4. v. 12. 13. 14. 15. 16.

Tertiò de Christo immediatè loqui Prophetam observarunt ex so-



ciis Religionis Cornelius à Lapide, Tirinus, Menochius, & qui nuper sua edidit Commentaria Antonius d'Escobar & Mendoza, qui hanc adornavit paraphrasin: Galilea, Zabulon & Nephtbali tenebris infidelitatis Gentilismi cum Judaismo immixta, effusa, viderunt Christum Dominum, Lucem plane veram, que omnem bominem illuminat. Habitantibus in regione umbra mortis Lux orta est eis. Christi fides & charitas eis, qui in denfissima ignorantia ac peccatorum caligine versabantur, effulfit.

LXVI.

Hugonem refutat primo Evidentia Verborum, quomodo enim de Cyro dici potest, quod Dominus eum dederit in sædus populi, in Lucem Gentium, ut aperiret oculos cocorum, & educeret de conclusione vinctum, de domo carceris sedentes in tenebris. Refutat fecundo Interpres omni exceptione major, allegatio hujus Oraculi de Messia in N. T. libris apud Matth. 12. v. 16. 17. 18. 19. 20. 21. Refutat tertid Cornelius à Lapide scribens: Loquitur de Christo, ut patebit ex sequentibus, perperam ergo Hugo hæc, de Cyro accipit hoc sensu q. d. Vocatus est à Deo Cyrus in justitiam, ut scil. juste puniret Chaldaos, & in fædus ut Judaos liberaret. Porrd in justitiam, id est, cum justitiá & summå justitiå præditum, vel ad justitiam ut vertunt LXX Interpretes q. d. Ego te Christe ad boc excitavi, ut tu justitiam collapsam in terrâ impid & injustâ erigeres & restitueres, utque tu justins, justificares & fantificares alios. Unde fequitur, dedi te in fædus &c. Ita paffim Interpretes: Hic fenfus eft genuinus Sc. Malvenda, qui ita Dapegiod: Custodiens te tradamin foedus populi, id est, ut sis Angelus foederis Malach. 3. v. 1. & electos omnes uno corpore reconcilies Deo per crucem peremptis inimicitiis per eam, veniensque evangelizes pacem omnibus Eph. 2. v. 16. fic diffinguuntur Officia Christi, Sacerdotium bic atque prophetia, sequente membro, quorum Effecta per Hysterosin sequente versu exponuntur in Lucem gentium, ut infra cap. 49. v. 6. Luca 2. v. 32. Antonius denique d'Escobar & Mendoza, qui ad versiculum sextum hæc addidit: Ego excitavi te & Christe, summâ justitia preditum & gratid ornatum: manum tuam apprebendi sustentans, falciens, deducens te: & dedi te in fædus populi, seu ad complendum fædus, factum, promissum populo meo à me factum, in Lucem genttum; Promifi enim Judais, me missurum ipsis Meffiam;



Messam; licet autem gentibus te non ita promiserim, dedi tamen te, ut etiam ipsas illumines, doceas, ad sidem, ad justitiam, ad vitam eternam.

In Capite quadragesimo nono, non quidem errat Santius admittendo de Messia esse sermonem, sed tamen non satis dextrè agit, negando præceptum hoc Christum per se non obiisse. Nam ipsum deslexisse etiam ad confinia Tyri & Sidonis habemus ex Matth. 15. v. 21. nec fese arctaffe intra terminos Judææ. Secundo Ministerium suum obiit maximam partem in Galilæa, in qua mixtim habitabant Judæi & Gentiles. Tertid etiam quod præstitit per Apostolos, non ita præstitit, quasi ipse substantialiter absens post ascensionem suam, sed ut præsentissimus secundum utramque naturam, quod patet ex Matth. 28. v. 20. unde etiam Cornelius à Lapide ad illa verba scribit; Dedi te in Lucem gentium, us fis quaf Sol spiritualis & divinus Mundi & Lumen ad revelationems gentium, ut canit Simeon Lucæ 2. v. 21. & Malvenda: Ego conftisuo te in Lucem gentium, id est, ut perfundas omnes gentes illustratione sui Evangelii, ut supra cap. 42. v. 6. vide Actor. 13. v. 46. nec non Antonius d'Escobar & Mendoza, cui placuit hæc adjicere. En gentium quoque conversionem ad extremos usque terra fines tui laboris volo esse materiam. Has ergò cœlesti illustrabis Luce, eisque salutem meam firitualem imperties,

LXVIII.

Sancheziitandem & Sanchii Commentarius in Esaize sexagesimum caput ejusque initialia non probatur; partim, quia non, necessum est discernere gloriam à Lumine, quasi illa notaret misericordiam & peccatorum condonationem, cum idem diversis exprimatur nominibus, & Messias dicatur tum Lux sive Lumen, quz illuminat omnem hominem Joh. 1. v. 9. tum gloria Patris, quz intimatur Ebrzor. 1. v. 3. partim, quia misericordia & peccatorum condonatio insequuntur ortum Luminis & illustrationem mentis, ipsa autem Lux exoriens & gloria esfulgens sese antecedenter se habet ad remissionem peccatorum; partim quia frustra allegantur loca Scripturz, quz non faciant ad intentum. Nam si Roman. 3. per gloriam intelligitur gratia & indulgentia Dei, qui probabitur locum illum nostro esse parallelum, verum



nec necessarium est, ut ita accipiamus hoc vocabulum in loco laudato, cum egere gloria sit destitutum esse imagine divina, primæva integritate, & concreata perfectione, justitia legali, & gloriatione coram Deo, sive materia illa, fanctitate scil. insita & acquisita, quæ glorationem suppeditaret, in cujus locum per lapsum successit consusio faciei. Nec quod ex Num. 14. v. 20. adducitur, stringit, cum ab ipsis Pontificiis Interpretibus non accipiatur de misericordia & indulgentia Dei, sed de gloriosa sortitudine Dei in introducendo populo isto in terram promissam siccando Jordanem &c. cum sit responsio ad verba Moss versu 16. & 17. proposita. Unde etiam Cornelius à Lapide sensum illum, quem Sanchezius laudavit, perstringit aliquatenus scribendo: Hic sensus partialis est, non totalis, nec adæquatur. Præterea inconvenienter Lumen illud de feliciore statu exponit Santius: Quid enim opus declinare ad figuram cum in proprietate literæ postimus consistere? ad statum referre, quæ personam describunt omnigenæ felicitatis principium. Quid insuper urget hæc verba exponere de tempore refeltutæ Hieofolymæ sub Zorobabele, cum notum sit, quam exilis illa fuerit felicitas post captivitatem babylonică, & quam debilis splendor Hierofolymæ ad illam, quæ tempore Solomonis eminuit. Deniq; quomodo cumu atius longè hac de Ecclesia post Christi ascensionem accipiuntur, cum directe deilla negant, citra Typi conficti simulacrum. Agnoscunt hoc, quod diximus, & nobis accedunt, non tm. Hieronymus scribens: Venit Lumentuum, quod omnes Propheta pollicebantur, quod jugiter exspectabas, & gloria Domini, que quondam fuit super tabernaculum, & templum ejus orta est super te, de quâ distum est. Gloriosa dista sunt in te civitas, sed & Pontificii Interpretes Corn. à Lapide, qui per Lumen & Gloriam accipit Christi prafentiam, doarinam, gratiam & universam gloriam Evangelii, ex Matth. 9. v. 1. Malvenda, qui Lucem illam exponit esse Christum. Nec non Antonius d'Escobar & Mendoza, qui ita: O Jerosolyma è sordibus scelerum & è tenebris ignorantia surge, & excipe Lumen fidei & gratia Christum Solem Justitia, quia venit Lumen tuum & gloria Domini super te orta, age ergò, fruere cœlesti Luce, quâ tu sola in orbe universo irradiaris. LXIX.

Calviniani Interpretes quoque sub censuram post Pontificios veniunt



veniunt vocandi. Et quidem Musculus in loco Esaix secundo capite; partim à primaria & principali significatione vocis recedit, nulla urgente necessitate, cum tamen recepta etiam inter Philosophos sit regula. Analogum stare pro suo significatu samosiori; partim nobis non multum adversatur, quia qui in Lumine Verbi ambulat, ille supponitur ambulare in Messia, quem Verbum illud prærequirit, qui est Propheta ille magnus radios Luminis evangelici passim dissundens, nec unquam à Verbo separandus; partim, quia Calviniani ita hunc textum exponunt, ut Christum non excludant, unde etiam Piscator hanc adjecit Exegesin: Vivamus ex prascripto Evangelii, quo mentes illuminantur salvisica cognitione Dei: ac proinde credamus in Christum, & diligamus tum ipsum, tumo Christianos propter ipsum.

LXX.

Crudius eft, quod idem Theologus ad dictum Esaix nono voluit commentari. Nam primo omnia in textu adversantur illi expositioni, populus qui non incolæ Jerusalemi sed Galilææ, tenebræ, quæ non calamitates corporales, fed spirituales, Lux quæ non liberatio quædam externa, sed ipse Messias, qui solus verè dici potek Lux magna, ut suprà oftensum. Attende quoque allegationi, apud Matthæum cap. 4. Secundo Oraculum illud, quod ortum Lucis hujus exponit & causam reddit, cur populus sedens in tenebris viderit Lucem magnam; ita quippe Propheta verlu fexto: Quia puer natus est nobis: Filius datus est nobis: & constitutus est principatus super humerum ejus : & vocabitur Nomen ejus admirabilis, Confiliarius, Deus fortis, Pater seculi, Princeps pacis Sc. In quæ verba vide ipsum Calvinum, Oecolampadium & Musculum, qui addit: Ob banc causam vocatur Messas scil. Puer ille, id est Christus, undus videlicet in Regem & Principum. Omnia, inquit, tradita funt mihi à Patre meo Matth. 11. Item data est mihi omnis potestas in cœlo & in terra. Tertid ipsi in religione socii. Ita enim Oecolampadius: Lux magna Christus meritò vocatur, quia Evangelii pradicatione non tenuem flendorem emifit : qualis fuit tempore Legis, quum omnia figuris & ceremoniis adumbrarentur. Ita Pifcator: Populus ambulans in tenebris recreabitur gaudio magno videlicet ex pradicatione Evangelii, ut declarat Matthæus cap. 4. v. 13. & feq. Hanc Expositio-



nem postulat Antithesis: Lux enim bic opponitur tenebris, per quas fignificantar calamitates & ex illis conceptus mæror. Et in hac fignificatione vocabulum lucie reperitur paffim: ut videre eft Eftb. 8. v. 16. Job 18. v. 5. 6. Job 38. v. 15. Job 30. v. 26. Pfalm. 97. v. 11. Pfalm. 112. v. 4. Pfalm. 118. v. 27. Heb. Viderunt &c. Verbum numere pluralis convenit cum pracedente participio, ambulantes. Et prateritum ponitur profuturo propter rei certitudinem. Sic paulo post, fplenduit: pro, flendebit. Qui federint &c. ] Emuovn. nam eadem fententia repetitur alis verbis. În terra umbræ letalis Id eft, in terra tenebrofisima: boc eft, in summis calamitatibus. Metaphora. Videtur effe periphrafis sepulcbri. Atque ita sepulcbris comparatur captivitas Babylonica, Ezech. 37. v. 12. [Imbræ letalis] Heb. umbra mortis, hos eft, mortifera. Genitivus effetti. Super eos lux fplendebit Heb. lux flenduit super eos, Prateritum pro futuro, ut paulo ante. Denique ita Matthaus Polus: Tenebras bic intellige vel calamitatum, vel firituales ignorantia, idololatria & peccatorum, ut tum è loco parallelo Efais 60. v. 1. 8 2. tum è Matthai explicatione patet. & ad verba Lucem magnam addit : Locum varie explicant primo de liberatione temporali, ut sensus fit : Populus Hierosolymitanus in gravissimis constitutus periculis, que tenebrarum nomine appellant Ebrai, experietur egregiam liberationem cafo divinitus Sennacheribi tam valido exercitu. Non placet. Nam, 1. populus hic minime intelligitur Hierofolymitanus, (cujus nullum bic est indicium,) fed Zabulon & Naphtbalim, nt patet tum, 1. ex verbis praced. Terra Zabulon, &c. cum quibus bec verba connectuntur, non pramissa particula sive copulativa, sive adversativa, Et populus, vel, Populus autem, sed simpliciter, us defignetur per appositionem incolas terræ Zabulon & Naphthalim, & ad viam maris trans Jordanem, Galilææ gentium, effe cumprimis populum illum qui lucem visurus est: tum, 2. ex natura rei, quia bi pra alis borrenda desolationi, nec non idololatria & profanitati, utpote & Gentibus vicini, & à sede cultus Dei remoti, obnoxis erant; ideoque lux illis ante alios exoritura dicitur: tum 3. ex Matth. 4. v. 13. Sc. qui exprese docet, incolas ad viam maris populum effe illum, &c. 2. Nullum in textu vestigium est comparationis calamisatis Judaice sub Sennacheribo, & Ifraelite sub Tiglat Pelasare. 3. Que, queso, coberentia eft, Terra Zabulon priùs leviter affligetur,



&c. Jerofolymitani è gravissimis periculis deliberabuntur ? 4. In illa glossa Judaica falso assumitur graviorem fuisse cladem, Judaorum tempore Sanheribi, vel etiam captivitatis Babylonica, illa decem tribuum fub Salmanafare, qua non tantum deftrutte erant, fed nunquam poftea instauranda. Videbunt lucem, Sc. i. e. recreabitur gaudio magno, videlicet ex pradicatione Evangelii; ut declarat Mattb. 4. v. 17.8c. Lux ponitur pro gaudio five folatio, Job. 18. v. 5.6. 8 c.30. v. 26. Pfalm, 18. v. 29. Sc. item pro gratia firituali, Job. 12. v. 35, 36. 2. Cor. 4. v. 6. Impletum boc partim in ruina Sennacheribi, deinde & Babylonis; pleniùs tamen & pracipue in illuminatione hominum luce Evangelii. Vide Matth. 4. v. 13 -- 16. Luc. 1. v. 78.79. 8 2. v. 32. Sc. [Ca. bunc versum cum praced. & seq. sic explicat: ] Quanquamo audd dico [in fine preced. cap.] angustiam fore, expugnation videlices à Christo Magis falfisque diis, ea angustia erit deastricolis quidem & impiis perniciosa ad Christi lucem cæcutientibus; sed erit elettis Christumque admittentibus salutaris: erit enim dostrina clarior in iis terris. in quibus docebit Christus, quam fuerit ante ejus adventum apud Zabulonios & Nephthal. que due Tribus dolfrina claruerunt, ut apparet ex Gen. 49. v. 21. Deuter. 33. v. 19. Jud. 5. v. 14. Sed illorum doctrina levis obscuraque fuit, prout futura est Christi lux illa qua aliquando Galilæam caterasque gentes indoltas ità illustrabit, ut magnus corum numerus Christianus fiat. Que res lætitiam, tanquam præda parta, pariet, quippe Christo de suis hostibus triumphante, suosque inlibertatem afferente, ut olim à Gedeone contra Madianitas fattum. Sed & Gedeonis & aliorum certamina ferro geruntur; at Christi certamen igni geretur Evangelico, quo totus incendetur orbis, Nam puer nobis nascitur, &c.

LXXI.

In loco Esaiæ 43. ut retulit sententiam de Cyro Polus, ita Epicrisin subjungit, scribens: Hac sententia tanquam inepta ab alius
reprobata est. Multa bite sunt, qua Cyro non congruunt. Et Piscator
ad versum primum scribit; Hac sunt verba Dei Patris ad Christum.
Sic infra cap. 53. v. 11. qui seil. mibi serviet in prastando officio Mediatoris inter me S elettos. Secundo, quam absurde exponitur locus de Esaia & ipsa phrasis de Doctrina unius Dei Mundi Opisicis
inter gentes, quam exile hoc est? num Lux gentium ille qui docet
L. 2



Gentiles esse unum Deum Mundi Opificem, cur non ita Plato, ita Aristoteles ita Epictetus, ita Maximus Tyrius dicendi erunt Lux Gentium? Num non agitur hic de notitia falutari: at Deum unum esse Opisicem Mundi præscindendo à Mediatore, num salutifera Dei potest vocari doctrina? num opus fuit, ut gentiles in hoe argumento prolixè erudirentur, quod per se notum, quod cordibus inscriptum, quod jugiter affulget ex Universi hujus machina, quod citra Doctorem externum influit. Scil. Grotio magnum quid videtur, si extenuet Scripturæ emphasin. Tertid, quotquot saniores inter Calvinianos hoc commentum repudiant. Ipse Calvinus scribens: Iterum bic locuples de gentium vocatione testimonium babemus, quum nominatim exprimat, Christum in earum Lucem effe destinatum. Piscator ita explicans: Dedi te in Servatorem gentium, per cujus cognitionem electi in omnibus gentibus exbilarabuntur. Ipfe denique Polus, postquam adduxiffet Exegesin Grotii subjungit sequentia: Reliqui longe aliter & de Christo exponunt, & ad sequentia addit, ut gentes eruas ex tenebris ignorantia, easque illumines, doceas, deducas ad justitiam, vitamque aternam, ut eas exhilares cognitione tui, ut Lux recreat oculos, &c. Ut illis vel noctu ambulantibus praeas; & inftar lucis viam monftres. De Israelitis pactum dicit, de Gentibus tantum lucem; quia nullum cum illis pattum fecerat Deus de Christo mittendo, &c. Hunc locum non de Esaia, (ut vult Grotius,) fed de Messa, intelligendum esse constat ex collat. Esa. 49.v. 6. Luc. 2. v. 32. Att. 13. v. 47. Sex re ipfa, & ex verbis sequentibus: Num enim Esaias erat fœdus populi, lux gentium, apertor oculorum, &c.? (Calov. locum fic reddit, Prebensumque manu tueor, & bumano fæderi gentisque collustrationi destino.) Ut aperires oculos cœcorum, fic Sy. P. Ti. G. idololatrarum : vel, cacos, M. Mo. JT. עינים עורור Oculos cocos, nempe spiritualiter : per pradicationem Evangelii. Et educeres de conclusione (vel), clausura, Mo. Ti. carcere, P. Ti. Pi. Sc. i. e. à dominatu peccati & Satana, & metu mortis,) vinctum Vel, vinctos, Ti. Angl. Singulare collective. Ut ludai, per te moniti de corrigendis viis suis, hoc modo exitum reperiant ex illa cuftodia in qua detinebantur. Verum non de Judais hoc dicitur, sed de Gentibus, saltem non minus de Gentibus quam de Judais, nam de utrisque loquitur v. praced.] quarum bac descriptio est,...



quòd in tenebris sedeant, Esa. 9. v. 2. & 60. v. 1. 2. Luc. 1. v. 79... Sedentes in tenebris] Id est, in summâ mæstitiâ; miseries obrutos, &c. [Ch. locum sic reddit, Ad aperiendum oculos domús Israël, qui sunt quasi cœci à lege, &c.]

LXXII Hugo Grotius, ut in priori dicto maluit suum sequi arbitrium, quam communi & receptæ insistere viæ, ita hoc quoque Oraculum pro ingenio suo exposuit, parum solicitus de mente Spiritus S., quem refutat primò tota structura textus, verba magnifica, quæ non quadrant in Esaiam, ipsa appellatio Lucis Gentium & Salutis Domini usque ad extremum terræ. Num enim tam augusti tituli Esaiæ competunt? num ille fuit Lux Gentium, qui tantum quædam Gentibus denunciavit tristia, & adversus illas Oracula direxit quædam ex suis? num ille Salus Domini usque ad extremum terræ? an quod soli Messiæ proprium commune dicendum est quoque Esaiæ? Refutat Secundo Interpres omni exceptione major Paulus Actor. 13. v. 47. qui ibidem hæc verba de Christo explicat, ut etiam ipfe Grotius agnoscere coactus fuerit, loqui hoc oraculum de Christo, quanquam voluerit dictum non excluso E-Saia, atque addat: Hoc de Esaia distum multo magis Christo convenit, qui fecife dicitur, quod fecit per Apostolos. Tertio refutat ipfe feiplum, nam ad Lucæ 2. v. 30. scribit, raniesov solent interdum ponere LXX. Interpretes, ubi in Ebræo est שועי ut Pfalm. 98. V. 3. संбития मर्यादि को महिल्याय काँड प्रांड के विधानिश्राण है अहह मंद्रांक, 1. Sam. 2. V. I. alibi vertunt ou meiar, ut Gen. 49. v. 18. Efaiæ 52. v. 10. ubi eadem illa, quæ in dicto Psalmo sententia est: ut & Lucas supra dixit xéeux ou meiux. Est ergò hic abstractum pro concreto politum owinesor live owineian all is owing o, ficut & latine dicimus, Tu mea Salus es. Apud Esaiam 46. v. 13. Deus loquens de Messia similiter ait muyum Salus mea id est à me, & apud eundem 49. v. 6. ישועתי fensu eodem.

LXXIII.

Denique Paraphrasis quam ad locum Esaiæ sexagesimo capite supra allegatum posnit idograpar, ubique hiat & sese prodit. Nam primò iple Oecolampatius censet, sermonem non dirigi hic ad Jerusalem terrenam sed cœlestem, hoc est, ad Ecclesiam ipsam,



quæ olim in parvo numero erat. & propterea in humilitate, mærore ac tenebris sedebat : ut surgat tanquam libera & læta ad novum numerum, & quæ obscura erat, nunc sit clara, & celebretur in toto Mundo, quia adsit Christus: dato itidem sermonem dirigi ad Jerusalem excitatio illius tam singularis non facta est ob quamcunque etiam temporalem prosperitatem, sed & splendoris Adventum & Gloriæ Jehovæ ortum super eam, quia scil. advenerit, qui descriptus Lucæ 2. v. 30. 31. 32. qui solus verè principaliter primò & eminenter Lux in Scripturis dicitur, de quo Joh. 1. v. 9. cap. 8. v. 12. cap. 12. v. 35. 36. præcipitur, ut non tantum furgat, sed & illuminetur, illustrari se patiatur impleri gaudio, perfundi lætitjá spirituali, quia tenebræ operiant terram & caligo populos scil. illæ tenebræ, de quibus Lucæ 1. v. 79. quas diffipavit avaman it ifes, Oriens ex alto, illa ipfa Lux adveniens, de quâ hic Propheta, ad quæ verba Lucæ iple Grotius, vide Matth. 4. v. 16. fensus est populo hebræo affulsuræ hanc Lucem tunc cum in summis ignorantiæ tenebris versaretur, plura possent addi ex sequentibus, nisi hæc sufficerent. Secundo non tantum veritas nostræ sententiæ pellucet ex textu, sed & testimonio piæ antiquitatis. Recte enim Cyrillus in hac verba; Venit tua Lux tantum non prafentem effe oftendens eum, qui olim in Lege & à sandie Prophetis prenunciatus eft, quique in carne prostremis seculi temporibus illuxit mortalibus. Vocatý, eum qui apparuit, gloriam Domini. Ortus enim est Christus tanquam Sol quidam, Luce divina ac intelligentia collustrans omnia & vera Dei cognitionis flendorem promtioribus ad fidem ample-Bendam immittens. Estque gloria Dei & Patris in ipso & per ipsum & cum ipso glorificatur. Conformiter illi Hieronymus: Venit Lumen tuum, quod omnes Propheta pollicebantur: quod jugiter exfectabas. Et gloria Domini, que quondam fuit super Tabernaculum & Templum ejus orta est super te, de qua dicum est: Gloriosa dicta sunt de te civitas Dei Sc. Tertid, quod Grotius de caligine premente Medos & Babylonios de Adventu Gentium & Regum gratulantium nugatur, putidum est. Annon enim Propheta generalissime loquitur de Tenebris non Medos & Babylonios sed terram operientibus, de caligine profundissima populos involventibus? Annon quæcunque gratulatio, quæ tamen non ad votum docere potest, nimis est exilis



ad illam augustam phrasin: ambulabunt Gentes in Lumine tuo, & Reges in splendore ortus tui, de qua videndi nostri Interpretes.

L X X I V.

Transeamus ad locum Matth. 3. cui frustra opponitur defe-Eus vocabuli wei, tum quia ipse Beza agnoscit illud vocabulum effe genuinum, tum quia Interpretes orientales Syrus, Arabs, & Æthiops, nec non Patres Hilarius, Hieronymus, Chrysoftomus & Cyrillus Sectionem hanc confirmant, tum quia Lucas expresse illam habet cap. 3. v. 16. unde etiam observante Sculteto ex Matthæo Paris. in Henrico III. Paulo Veneto de Regionibus orientalibus lib. 3. cap. 43. Petro Bizardo Historiæ rerum Persicarum libro 10. complures Ecclesiæ & nationes multis jam seculis ritum inustionis religiose observarunt, hodieque observant, inducti hac verborum specie. Sane ignis gehennæ intelligi nequit, quia scopus Johannis est commendare virtutem Messiæ, conferre beneficium cum beneficio, & quidem luculentius ex igne cum aquâ, agit de Baptismo succedaneo suo & secuturo, ubi autem in universa Scriptura legitur vox Bamilar de gehenna, & quomodo dici potest illa homines esse baptizando. Quid? num ignis gehennæ & Spiritus S. funt connexa, & unum quid faciunt? num, qui baptizatur igne infernali, Spiritu quoque baptizatur? non enim tantum dicitur Messiam baptizaturum igne sed & Spiritu. Secundo Patres variaffe non negamus, sed idem deprehenditur in aliis dictis Scripturæ, nec fundamentum habent ipsorum Expositiones, de igne judicii Christi non potest accipi, ut vult Hilarius, quia judicium extremum non describitur sub figura ignis in Scriptura, nec baptizari commodè aliquis dicitur judicio, nec collatio rectè subsistit, quæ à Johanne instituitur non inter Sacramentum Baptismi & judicium extremum, sed inter opus Spiritus S. in aqua & opus illius in igne. Et quam languet illa ex igne deductarum qualitatum ad judicium divinum atque ultimum comparatio, quod scil. judicium Christi sit acre, clarum & horridum instar ignis. Denique etiam Chrysostomi sententia non quadrat, neque enim sermo est de cruce Baptistæ, sed de fortiore quodam effectu Spiritus, qui sc. Baptismo aquæ sit succeffurus, nec tribulatio per se à Christo, quasi scil. ille igne tribulationis fideles suos affligat, nec per hoc medium



à peccatis abluimus, sed per Baptismum aquæ contradistindum & tribulationibus & Baptismo ignis. Tertio illud maxime à sensu & mente Johannis recedit, quod ignis hic sit ignis purgatorii, quod merum figmentum. Suarezio igitur meritò opponimus socium terra & religionis Johannem Maldonatum, qui ita: Sunt, qui ignem hoc loco purgatorium interpretentur, quo homines post mortem quodammodò baptizantur, id est, à peccatorum maculis, si quas adhac habent, abluuntur, ut Origenes, & Hilarius, & Hieronymus. Sed dubium von est, quin per ignem Spiritus S. significetur. Conjunctio enim ET hic non est conjunctiva, sed explicativa. Addita autem est explicatio, ut non qualiscunque Spiritus S. communicatio, sed illa illustrissima, quæ die Pentecostes specie ignis facta est, significaretur. Argumentum est, quod cum Christus de solà Baptismi aqua agit, hanc explicationem non addit. Quanquam autem faila veris misceat Maidonatus, in tantum tamen profunt illius verba, in quantum in illis rotunde negatur per ignem hune ignem purgatorium intelligi. Opponimus Cornelium à Lapide, qui ita: Genuine Spiritu sancto & igni, hoc est Spiritu S. igneo & igniente: Spiritu S. qui est ignis, id est, qui est similis igni & quasi ignis urit & igni. Imò ipse Bellarminus quamvis hæreat, nec sciat, in quo consistere debeat, tamen ita loquitur libro de Baptismo capite 2. Per ignem intelliguntur vel linguæ ignere, in quibus die Pentecostes apparuit Spiritus S. super Apostolos, vel ignis purgatorii, vel ignis divini judicii, vel ignis tribulationis.

LXXV.

Adjiciamus, antequam abeamus, quæ ex postris habet Erasmus Schmidius ad Luc. 3. v. 16. seribens: Tò nve, igns, Feur. Res
motior, quam ut verbus opus st. Caterùm metaphoricè interdum etiam
alia significat, v. g. ipsum Spiritum S. ut hoc loco & Matth. 3. v. 11.
ipsum Spiritum S. igne in Festo Pentecostes Ator. 2. vers. 3. Cui
succenturiamus ex postris Johannem Winckelmannum, qui ita: Quibus
verbis Johannes pradicit visibilem essus montes Santi, qua in die
Pentecostes sata est, sicut Ator. 1. legimus, Christum banc promissomem ad discipulos suos repetiise, ut post dies non multos adimplendam.

Igni,



Igni, &c. Ignis vox denotat flammas & linguas igneas, quibus Spiritus Sanctus in Apostolos effusus est. In boc igitur Christus etiam Johanne major eft. Quia potestatem habet donandi Spiritum Sanctum. Ex Calvinianis Piscatorem, qui sequentia promit: Vos] unas. Id est, veftrum aliquos: videlicet Apostolos, ut planum fiet ex iis, que mox dicentur. Synecdoche integri. Baptizabit | Banlod. Videlicet in die Pentecostes sic enim declarat Christus ipse Actor. I. v. 5. ubi ad bac Johannis verba respiciens, ait Apostolis: Johannes quidem baptizavit aqua: vos autem baptizabimini (nempe à me) Spiritu sancto, post dies istos non multos: id eft, post dies decem, ipfo scil. die Pentecostes: ut planum evadit ex collatione v. z. c. 1. & v. 1. c. 2. Spiritu fancto & igni ] in mod wah agio noi mes. Prapositio in redundat, ut paulo antè. Caterum duo bac intelligi oportet adhibità distinctione: nempe Spiritu S. interne: igni verò externe, tanquam illius symbolo. Vide complementum Actor. 2. v. 3. & 4. Confer etiam cap. 10. v. 44. 8 sequentibus: nec non cap. 19. v. 5. Forrd Spiritus sancti vocabulo ita bic intelligit donum illud miraculofum, linguarum ac prophetia, ut fimul innuat donum regenerationis: quod Christus per Spiritum S. confert electis in pradicatione Evangelii, per baptismum verd aqua figurat & obsignat. unde Johan. 1. v. 33. Johannes Baptista narrat, sibi à Deo dicum effe de Christo. Hic est, qui baptizat Spiritu fancto] quanquam illic potest statui enallage temporis: ut dictum st, o Banlicov, pro o Banliowr. Etenim ex isto Dei testimonio Johannes hac verba de Christo pronuntiavit, que bic babentur.

LXXVI.

In Historia Actor. secundo Capite descripta nihil videmus, quod nos à vera ignis indole & natura agnoscenda retardet, nec argumenta Cornelii tanti sunt ponderis, ut deprimant nostram præ altera sententiam. Non urget primò phrasis sio nueòs in genitivo tanquam ignis, ipse enim Cornelius agnoscit vocem sio sive tanquam vel sicut in Scriptura non tantum esse notam similitudinis sed & veritatis, ut Johannis cap. primo vs. 14. Vidimus gloriam ejus quasi unigeniti à Patre, addit ipse là tanquam significare potius similitudinem susse in linguis, quam in igne, ut sit Hypallage q, d. linguæ tanquam ignis h. e. ignis tanquam linguæ. Ludovicus de Dieu ita ad verba illa. Vulgatus tanquam ignis,



ignis, ubi cum ignis tam in recto, quam in gignendi casu accipi possit, incommodum illud vitari, nec à Græcis deslecti existimat Cl. Beza, si vertatur instar ignis. At verò genitivus muede non regitur ab woed fed à yawoou. Genitivus autem ignis ab inftar. Ideoque ambiguitatem habet longe maximam; quia instar ignis referri poffet ad divisæ, quasi sensus effet divisæ instar ignis, id eft, sicut ignis dividitur. Ut ergò ambiguitas tollatur, omninò necesse est vertere cum Erasmo tanquam igneze. Nam yauroug mugos linguæ ignis funt igneæ. Syrus habet איך נורא tanquam ignis in Nominativo. Nee illud quod de carneis promit linguis, premit, nam & ipfe fibi quoque hic præstruxit præmittendo linguæ hæ non erant veræ linguæ, humanæ & carneæ ( hæ enim fuiffent crassæ & indecentes, ac incongrue ad repræsentandum Spiritum S. qui subtilissimus est Spiritus) sed erant similes igni, quia ignis hic in linguæ specie apparebat & insidebat Apostolis. Non secundo illud de columba, quæ descendit in Christum. Partim quia non est consequens, si illa columba tantum suit species hujus animantis non vera, & ut Juvencus loquitur gerens speciem descendit ab alto, Spiritus, aëream simulans ex nube columbam, etiam linguas hasce & Spiritum in specie tantum ignis apparuisse, partim quia particula aoei, ut suprà concessit Cornelius, potest esse signum veritatis, partim quia nondum liquidum illam formam non fuisse verum Columbinum corpus. Sane fi Tertullianum admittamus, stabit ille contra Cornelium, utpote qui in libro de Carne Christi Spiritus, inquit, tam verè erat Columba, quam Spiritus, nec interfecerat substantiam propriam assumpta aliena; nec tantum ille, sed & Hieronymus, Anshelmus, ex ipsis verò Pontificiis Doctoribus Thomas part. 3. q. 39. Salmeron & alii. Non tertiò illud de ustione, nam primo non omnis ignis urit, sed ille tantum qui elementaris, vel ut nos malumus loqui, qui in densiore aliquá materia, secundo hic ignis fuit supernaturalis, qui itaque non potuit effe lucens, non urens, atque sufficienter suas partes explere lucendo. Tertid, quid fentiendum de igne lambente, qui & qualis visus in vertice Juli; annon fuit verus ignis, nec tamen adustit capillos, consumpsit crines. Et si non repugnavit esse illum aërem vel vaporem densiorem, cur repugnabit dicere fuisse ignem, &, qui



probabitur suisse istiusmodi aërem, cui Deus indiderit Lucem roseam & rubeam instar ignis in linguæ speciem conformatus.

### LXXVII.

Audiamus Santium ita differentem: Divinus Spiritus, quia inflammaturus erat Discipulorum corda, ignis illorum oculis fimilitudinem objecit; & quia totius mundi magistros instituebat, magistrorums instrumenta pracipua ad docendum dedit, linguam sane, non frigidam, & in udo, ut Satyrice Perficus, lubrice natantem, sed igneam, & volubilem, quaque inflammata priùs reliquos fimiliter inflammaret. Dicuntur autem dispertita, vel quia non effent in uno quaft acervo confertim, ficut frondes in arbore, sed ita difeersa, ut fingula fingulorums capitibus infiderents: vel quia expedita lingua, & ad fingendos sonos apta figuram referebant. Talis verò lingua divisa, ac dispertita videtur dici posse; nam lingue ad formandam, distinguendamque vocemo apta, absoluta effe debent, id est, extenta, non conftritta; illa enima sermonem exprimunt, volvuntque celeriter, be impediunt, & obscurant. Quare, ut inquit Ariftot. 2. de partibus cap. 17. 8 1. de biftor. cap. 11. conftritta lingua balborum est, atque blasorum: & bomines à Gracis meropes dicuntur, quia vocem dividunt, formantque varie, Unde lingua dispertita fortasse dicitur bominis lingua, quia sermones aliter, atque aliter fingit. Submittamus illi Libertum Fromondumo scribentem: Vox ignis est genitivi casus, ut ex Graco patet. Adverbium, Tamquam, licet fit fimilitudinis, non tamen veritatem excludit, ut flatim dicetur. SEDITQUE SUPRA SINGULOS EORUM. Ille ignis ex alto delapsus resedit super capita fingulorum. Quidam tamen super labia resedisse imaginantur. Cajetanus & multi alii recentiores negant fuisse verum ignem, sed aliquid rubicundum & lucens instar ignis. Sed cum ignis proprius & elementaris, fit maxime idoneum symi bolum ad representanda dona & effettus Spiritus S. non est, cur verum ignem fuisse negemus. Deinde in vero fulminum & tonitruorum igne in monte Sinai lex vetus promulgata est, Exod. 19. v. 16. Hoc autem figura fuit promulgationis nova legis in monte Sion, ubi erat cænaculum illud, in quo erant Apostoli congregati. Unde etiam sicus lex vetus die quinquagefima ab esu Agni Paschalis, & recessu ex Egypto data & promulgata fuit; ita lex nova in Pentecofte five quin-M 3



quagefima die à Paschate Christiano. Non tamen ignis ille capillos Apostolorum adurebat, quia similis erat illi, quem Philosophi naturales lambentem vocant, qui adharet crinibus, nec tamen adurit. Iste ignis non replevit totam domum, ficut ille Spiritus vehemens, ne Apostoli exterriti inde aufugerent, ait Occumenius. Quidam putant fingulae linguas bifidas, trifidas, aut quadrifidas &c. apparuisse pro numero linguarum, quarum dona nusquisque accipiebat, & prout necessariums ipfis erat ad promulgandum Evangelium nationibus, ad quas destinabantur, vel ad alios usus. Et tandem ex nostris B. Gerbardum, cujus sunt sequentia : Sensus est, descendisse in Apostolos splendores quosdam ac lumina, que effent instar flammarum ignis, nempe dispersa, & ut ipfa flammarum natura fert, in linguarum similitudinem. Neque enim ipsa Apostolorum ac caterorum, qui congregati erant, lingua erant ignea, sed Spiritus S. in symbolo ignis, linguam referentis, sedebat super eis. Nempe in externâ illâ linguarum ignitarum figurâ, quo respiciens Syrus pluralem numerum h. l. adhibet. Id quod etiams de Arabe affirmat Ludov. de Dieu: sed utut certum fit, Arabem ad linguam referre verbum sedit, ipse tamen non plural. sed fingular. num. adbibet, vertit enim : Potestque omnind etiam singularis habere locum, fi vel maxime etiam ad symbolum referatur, b. m. ut verba: ล้งใหล่ง ลับ ซอรีร Ec. per hypallagen dista accipiantur pro ลังให ลับ ซอรีร πος, ώσει Δραμεελίομεναι γλώσσαι. Quod verd lingua 1100 metaphorice pro re qualibet, lingua figuram babente, apud Ebraos adbibeatur, probat Buxtorff. in Lex. Rabb. Talm. p. 1162. ex Jos. 7. v. 21. Esa. 5. v. 51. & insuper apud Rabbinos quoque bunc vocis 1105 usum obtinere, ibidem docet. Add. Schindl. in Lex. Pentagl.rad. 705. Rationem verò bujus metaphora proponit D. Glassius Rhetor. Sacr. p. 202. Qui tamen probabile effe existimat, quod flammulæ quædam, quales sunt ignis, tum ex ore labiisque eruperint, tum in capitum verticibus insidere quasi visæ sint. Caterum utut phrasis & Фуношь auτοῖς, ita non incommode accipiatur, nempe pro en auτοῖς, quemadmodum etiam Matthias Flacius, Salmero t. 12. p. 62. Johannes Piscator, aliique ita exposuerunt, potest tamen forte ita quoque accipi, ut statuatur posita pro an' five vo' avrav, quemadmodum similis constru-&ionis exempla pluscula attuli în Disputatione quâdam philologică sub Excell. Dilberri prafidio, ipfis viginti abbinc annis in Academia bac



Salana babita, Postt. 2. potestque tum do an avtuv vel ad ipsos Apostolos referri, uti d. l. adsertum, vel ad Spectatores quod B. Lutbero visum Obscurè S. Athanasus t. 1. p. 389. ¿Pava do nv. do av. do ta nveluges à visus este nvelos, eure obsorve approva par y do average proces (Videmus autem bic., egregie impletum suisse, quod Christus jamjam ascensurus Apostolis promiserat Actor. 1. vers. 5. ac Johannes etiam predinerat Matib 3. v. 11. quem locum utut plurimi Pontiscii contra esse autem baptismi Johannis urgeant, restius tamen alii de visibili Spiritus S. essus accipiunt, quibus etiam adstipulatur Franciscus Ribera (quem sesuita Gretserus Defens. Bell. t. 1. p. 297. prastantem Societatis sesuita Theologum nominat.) Comm. in Prophet. Min. p. 205. ubi pro eddem hâc, que nostratium, explicatione, Chiysostomi quoque & Theophylati consensum urget.)

### LXXVIII.

Ponamus autem illum ignem non suisse verum, sed similitudinarium, nihil adhucdum decedet nostræ sententiæ de Luce Spiritus S. Fuit enim aliqua Lux, quæ resulsit in oculos, agnoscitur ab ipso Cajetano suisse sulgidam speciem, indidit secundum Cornelium illi Deus Lucem roseam & rubeam, qui ita symbolo illo externo non commodè dicamus siguratum esse illam prosundiorem & internam Lucem, quæ ipse Deus, ipse Spiritus S. qui sedit supra singulos eorum.

### LXXIX.

Tentemus tamen, annon etiam positive probare possimus ignem hunc suisse veram Lucem & Ignem. Ducit autem nos ad hanc veritatem primò ipsa natura ignis, est enim ille symbolume maxime aptum ad repræsentandum Spiritum S. ejusque charissmata, ut comparatio instituta docere potest, cur itaque nulla urgente causa recedamus à Natura veritignis à Deo hic adhibiti, cur non vocabulum in proprià accipiamus significatione? apparuit sepius Deus in igne & seipsum ignem appellari voluit, qui itaque hic non apparuerit in igne Spiritus, qui nihil aliud quam Lux & Ignis quidam eminentissime talis; admittunt ipsi adversarii hoc symbolum, in quo apparuit Spiritus S. suisse coloris rubei, sulgo-



ris singularis, & volubilitatis, motusque admirandi, cur itaque non ignem fuisse pronunciemus, in quem omnia hæc requisita cadunt? secundo prædixisse Christum talem demittendum ignem, respexisse ad illum Nicetas existimat, & cum illo Pontificii Doctores, cum itaque pronunciavit: Veni mittere ignem in terram, cupio etiam, ut ardeat Lucæ 12. vf. 49. quid itaque prohibet, quo minus de vero igne accipiamus illum, qui delapsus in Apostolos, sicut flatus, inquit Augustinus Sermone 387. & 188. de tempore à carnali palea corda mundabat, ita ignis ferrum veteris concupiscentiæ consumebat. Tertiò, si attendamus ad Pentecosten V. T. patebit Legem in fulminum igne, & quidem vero, atque inter tonitrua & fulgura fuisse promulgatam Exod. 19. v. 16, qui itaque negabimus, verum ignem pentecostali Festivitate N. T. cujus mentionem facit Lucas & fimilitudinem pro veritate, typum pro Corpore substituemus, qui si locum habuisset, habuisset in Pentecoste V. T. non Novi. Si attendamus ventum obortum & prælusisse igni apparanti, qui fuit ventus verus & primum symbolum Spiritus, qui negare poterimus alterum symbolum suisse ignis veri? qui affirmare decenter licebit suisse ignis similitudinarii; audivit sanè tota Hierosolyma sonitum illum repentinum venti & ad rei Novitatem accurrit, ut docet versiculus sextus. Si denique attendamus ad gentilium sacra videtur aliquid ad illos dimanasse de igne cœlitus delapso non tantum in sacrificia V. T. sed & ipsos Apostolos: coluisse enim illos ignem verum de cœlo lapsum docet Ammianus Marcellinus lib. 23. Magos fuiffe apud Cappadoces, quos Pyrethos vocarint & qui ignem inextinguibilem servarat, testatur Strabo lib. 15. adde quæ habet Plutarchus, & de Perfis Curtius, de Britannis Solinus, de Chaldæis Jamblichus. Et certe fi quis percurrat rationes, quas adducit Cornelius: Cur igneæ visæ fuerint illæ linguæ, liquebit, quæ producit in septem illis pro nostra stare sententia. Recte itaque Leo Sermone I. de Pentecost. Ut verbum Domini lucidum & Eloquium conciperetur ignitum, cui ad creandum intellectum, consumendumque peccatum & Efficacia illuminandi, & vis inesset urendi nova Lucis fulgura coruscarunt, & micantium splendor linguarum.



