Litora

Classica 10

Stefano Poletti

Teologia della Guerra Civile

Il Bellum civile di Petronio
e la tradizione epica latina

744




STEFANO POLETTI

TEOLOGIA DELLA GUERRA CIVILE




LITORA CLASSICA

Herausgegeben von
Christiane Reitz
und Christine Walde

Band 10



STEFANO POLETTI

TEOLOGIA DELLA GUERRA CIVILE
Il Bellum civile di Petronio
e la tradizione epica latina

Verlag Marie Leidorf GmbH - Rahden/Westf.
2022



387 Seiten

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Poletti, Stefano:

Teologia della Guerra Civile ;

1l Bellum civile di Petronio e la tradizione epica latina.

Rahden/Westf.: Leidorf, 2022
(Litora Classica ; Bd. 10)
Zugl.: Scuola Normale Superiore di Pisa / Rostock, Univ., Diss. ; 2017
ISBN: 978-3-86757-480-8

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliographie.
Detaillierte bibliographische Daten sind im Internet iiber htep://dnb.ddb.de abrufbar.

Gedrucke auf alterungsbestindigem Papier

Alle Rechte vorbehalten
©2022

Verlag Marie Leidorf GmbH
Geschifisfiibrer: Dr. Bert Wiegel
Stellerloh 65 - D-32369 Rahden/Westf.
Tel: +49/ (0)5771/ 951074
Fax: +49/(0)5771/ 9510-75
E-Mail: info@vml.de

Internet: heep://wwwyml.de

Heinrich Schliemann-Institut fiir Altercumswissenschaften der Universitit Rostock
Internet: http://www.altertum.uni-rostock.de
eMail: christiane.reitz@uni-rostock.de

Institut fiir Altertumswissenschaften der Johannes Gutenberg-Universitit Mainz
Klassische Philologie
eMail: waldec@uni-mainz.de

ISBN 978-3-86757-480-8
ISSN 1869-6813

Kein Teil des Buches darf in irgendeiner Form (Druck, Fotokopie, CD-ROM, DVD, BLUE RAY,
Internet oder cinem anderen Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des
Verlags Marie Leidorf GmbH reproduziert werden oder unter Verwendung elektronischer

Systeme verarbeitet, vervielfiltigt oder verbreitet werden.

Umschlagentwurf: Gabriel Reitz, Mannheim und Brigitte Meyer, Rostock
Satz, Layout und Redaktion: Stefano Poletti, Freiburg/Breisgau

Druck und Produktion: Rehms Druck GmbH, Borken

https://doi.org/10.18453/rosdok _id00004848


https://doi.org/10.18453/rosdok_id00004848

INDICE

PREMESSA ...ttt sss s sssnn IX
CAPITOLO 1

INTERPRETARE 1L BELLUM CIVILE DI PETRONIO E LE SUE

AMBAGES ..ottt 1

1. 11 “virgilianismo” del Bellunz civile: dai pregiudizi all'interpretazione....... 8

2. Premesse INterpretative. ... ns 20

2.1. “Parodia” e “fallimento”: due concetti abusati.......cccecceueveuevrurunne. 20

2.2. Dare un volto agli déi di Lucano.......c.cccvcevevcuvevcivccrneccrriccnrereenes 25

2.3. Deorum ministeria: equivoci del GOtterapparat...........ceveneeevevevecece. 29

2.4. Le ambages del Bellum, il Bellum come ambages............cceecevevenen.. 30

2.5. Plenus litteris: una “via intertestuale” per rispondere agli enigmi...31

3. 11 Bellum civile di Petronio e il problema della datazione.........c.ccceuueeee. 33

3.1. Il rapporto con Lucano e la datazione neroniana..........c.ceeeeeveeeeee. 34

3.2. 1l rapporto con Iepica flavia e le proposte di datazione bassa.....44
CAPITOLO 2

DEI, SIGNA E PROFEZIE ALLE SOGLIE DELLA GUERRA

CIVILE....oiiiiiiie s s sss s sans 50

1. Da Cicerone a LUuCano......cocviiviniicininicciicsecssesnnns 52

1.1. La congiura sventata e l'utilita della divinazione (Cic. De consulatn

510, £1. 10 COULNEY) ..ottt 52

1.2. 1 signa dopo la morte di Cesare: la teologia ambigua del finale di

GOTGIENE L.ttt 54

1.3. 1 signa prima della morte di Cesare: miseratio degli dei, Iuppiter legens

e dominio dei fata in Metamorfosi 15.........c.occcoveuncerecenienicnniccicenes 57

1.4. Omsina e profezie dopo il passaggio del Rubicone: 'oscura provvi-

denza crudele di LUCANO.....c.vcuiciiciiciicricceceee e 66

2. Dei, omina e profezie nel Bellum civile di Petronio..........cvvcvcvrivvevcerinnen. 77

2.1. La collocazione di omina e scena deliberativa..........ccoceuereicnnnnnen. 77

2.2. Deéi e signa dopo Ovidio € Lucano.........cccveeevincevincvinininccnicnnes 78

2.3. Opacita degli 07ina PetrONiani........cvueeeueuiueeriemnieerieerieneeeeeeserenes 84



3. La profezia della FOLtuna......cccccuviiiiviecicinciniiiiiscieeecseecsieennes 87

3.1. La profezia della catastrofe........ccocviviviniviiiniininnniniiccnes 87

3.2. Lo sguardo di Apollo, lo sguardo della Fortuna.........ccocecevvuiuaeees 94

4. La divinita assetata di SANZUC.......cocueeeureeerecurieemreeenrieeereienseeesseececessaenenes 98

4.1. La sete di sangue della Futia......cooveeiuvecirecnecncninnccccecennes 99

4.2. Sitis e satietas di guerra civile nella poesia augustea..........occueuenen. 100

4.3. Potenze infere e Fortuna in Lucano..........c.ccecciviccnniccccnnnnee. 104

4.4. Un pasto cruento: il discorso di Pitagora e la terminologia culina-

T OO OO 110

5. La fOlgore di GIOVE....ccuvucurieciiciieciiciecieciee e enenenes 112

5.0 FOCAUS € 0Nt 114

5.2. La superiorita di Giove. I confini dei regni e i tradizionali rapporti

i fOLZAu it e 116

5.3. La subalternita di Giove. La marginalita dell’Olimpo, un altro

punto di vista sulla guerra Civile.......oocvenicinicnicinicnincecccees 121

5.4. 11 fulgur e il timore di Dite sullo sfondo di Lucano e Lucrezio...126

6. Gli dei della guerra civile € il 10T POEta......ccueeerecericiricirieireeireeiaes 129
CAPITOLO 3

LA METAMORFOSI DEGLI DEL PATTO INFERNALE E

ALLEGORIZZAZIONE DEL DIVINO......cccoceniiiiicnicicniniieens 138

1. I rapporto con I’Eneide. Dal concilium deorum al “patto infernale”.......139

1.1. Il “patto infernale” fra Giunone e AllettO......ooeureerrierreererereenenes 139

1.2, Un “concilinm infernale” ... 150

2. 1l rapporto con le Metamorfosi. Dinamiche politiche fra umano e divino

€ 1u0lo dell’alle@Ooria. . ..o 154

2.1. 11 concilium di Met. 1: la punizione dell’'umanita corrotta.............. 154

2.2. Uomini-giganti minacciano il potere del dio.......ccovveuvecurericenacees 161

2.3. 1l patto infernale da Ovidio a Petronio. Personificazioni e allego-

o TSRO 171

3. Le personificazioni allegoriche nel finale del Belum civit..................... 190

4. Finem civili faciat Discordia Dello..................cocuvvuiviniviiviniviiniicccnns 206

5. Gli dei dopo la Pharsalia: il Bellum civile di Petronio e I'epica flavia.....212



CAPITOLO 4
CESARE SULLE ALPI. I’EROE E IL POETA ALLE PRESE COI

SEGNI DEL DIO....iiiiiiiciiiniscts s sssssssesses 220
1. Un Cesare postlucaneo, un enigma teologico........ccvueurecreurererererenace. 220

2. Dal Rubicone alle Alpi: metapoetica di una scelta geografica............. 226
2.1. La scena sulle Alpi come paradoxologia: stotia e finzione nell’epos di
BEUmOIPO.....ciiiiiiiii e 226

2.2. Dal parvus Rubico di Lucano alle aeriae Alpes: la scalata poetica ver-

s0 il sublime (€ 1 SUOL PELICOL)...uviuimiuiriciiiciicceie e 234

2.3. Tralasciare il Rubicone: Eumolpo e una famosa reticenza nel De

bello civili Al CESALC.....uveiieciicricecreeree et 242

2.4. Cesare scende dalle Alpi: la profezia di Anchise in Aen. 6.......... 243

3. Lieti presagi di guerra Civile... .o 246
3.1. Delphicus ales: un oscuro volatile.......c.coecervneccrennicrennenicenennens 251

3.2. Un presagio “sinistro”: il Jucus, le voci, la fiamma.........cccceeeeeen. 257

3.3. Dall’oscurita alla luce? Lo splendore del sole.........coocueuieveniecencees 260

3.4. Omina al Rubicone e sulle Alpi: il dio si mostra a Cesare............ 261

3.5. Omina inverosimili: la liberta delle finzioni epiche (e i suoi

LML) v 266

4. Cesare fra Ercole e Annibale. Segni divini e “tempeste epiche” sulle
APttt e 271
4.1. Arae Herculeae: segni divini e altari di Ercole nell’ Eneid.............. 275

4.2. Segni divini al tempio di Gades: Annibale, Cesare e I'assalto a
Roma (€ alle AIPD)...ceiueeiueeiieieieieieieiecieeeieeeteeesseesseess e ssesesseaesseaenes 282

4.3. Paradossi teologici di una poetica tempestas. .. sulle Alpi................ 288

5. L’eroe e il suo poeta: una similitudine e le sue aspirazioni epiche......298
BIBLIOGRAFTA.......oiiiiiiiiiii s 311
INDICE DEI PASST CITATL....coiiviviiiiiisiiisiessissi i esssssassnens 357

INDICE DEI NOMI E DELLE COSE NOTEVOLL.........ccccccecectnnunnnee. 379






PREMESSA

11 presente lavoro vuole offrire un’interpretazione del cosiddetto Belun ci-
vile di Petronio' e del suo significato nella tradizione epica latina. Si tratta,
com’¢ noto, di un testo molto dibattuto, che viene per lo piu liquidato attra-
verso facili e comode etichette (“parodia”, “fallimento”, “convenzionalita”).
Al contrario dei lavori monografici di Grimal (1977) e Connors (1989), che
dedicano un capitolo ad ogni sezione del poemetto, ho deciso di approfondi-
re un tema piu generale e finora non sufficientemente indagato, ovvero il
senso e la funzione dei deorum ministeria, su cui Eumolpo attira I'attenzione
del lettore nella sua ars poetica (118, 6). In particolare, ho cercato di inquadra-
re le ambages di questo enigmatico testo in un contesto pitt ampio, esplorando
diversi aspetti del Gatterapparat epico su cui il Bellum civile di Petronio, nel suo
piccolo, sembra avere qualcosa di interessante da dire: I'apparato divino, i
suoi spazi, i suoi rapporti di forza, 1 7opoi del concilium deorum e del “patto in-
fernale”; le profezie e gli omina; la figura dell’eroe, il suo legame con il divino,
il 79pos della “tempesta epica”; la relazione fra narratore epico e Gotterapparat,
una serie di movenze narrative dell’epica latina, soprattutto incipitarie (il Be/
lum st presenta come un raffinato gioco con tali meccanismi e, insieme, col
concetto di finis/ telos epico); il rapporto fra epos, stotia e finzione; il sublime e
1 suoi pericoli. La riflessione sul poemetto e su queste Bauformen epiche si in-
treccia con una riconsiderazione di alcune categorie, quali quelle di parodia e
di intertestualita, che, nell'interpretazione di un testo come il Belum (calato

1 Con Bellum civile viene comunemente designato il poemetto declamato da Eumolpo in Sa-
tyricon 119-124, 1, durante il cammino alla volta di Crotone (poco prima, a 118, 6, il per-
sonaggio sottolinea i rischi del belli civilis ingens gpus). Naturalmente, la denominazione Be/-
lum civile per Pepillio petroniano vuole richiamare uno dei due titoli con cui ¢ noto il poe-
ma di Lucano: Bellum civile ¢ attestato nella tradizione manoscritta e nelle [77ze, mentre
Pharsalia si basa su Lucan. 9, 985 Pharsalia nostra e Stat. Silv. 2, 7, 66 Pharsalica bella (cfx.
Ahl 1976, 326-332, Wick 2004, 419-420). Per chiarezza, denominero di norma Pharsalia
Popera di Lucano e Bellum (civile) il poemetto del Sazyricon (cosi anche Connors 1998, ix e
Habermehl [vol. 2] 766 n. 9), ma il titolo Bellum civile per il poema lucaneo non ¢ a mio
parere da escludere e potrebbe essere alluso proprio in 118, 6 belli civilis ingens opus (cfr.
Haskins—Heitland 1887, xxxvi, Bruére 1950, 218). Per il testo del Satyricon seguo Miiller*
(eventuali deviazioni saranno segnalate).



Stefano Poletti X

nella cornice del romanzo petroniano), acquistano un senso particolarmente
complesso e sfaccettato.

1l primo capitolo (Interpretare il Bellum civile di Petronio e le sue ambages), a
carattere introduttivo-metodologico, fornisce un inquadramento del dibattito
critico sul Bellum, mettendo in rilievo i pregiudizi che sono gravati su questo
testo e, al contempo, segnalando gli spunti piu innovativi che hanno ispirato
la mia ricerca. Vengono dunque esposte alcune premesse interpretative e di
metodo: I’(ab)uso dei concetti di “virgilianismo”, “parodia” e “fallimento”; il
senso dell’operazione di “dare un volto agli dei di Lucano”; il concetto di
Gotterapparat, il tema dell‘enigma”; Pintertestualita. Chiude il capitolo una di-
scussione del ruolo del poemetto nella controversa questione della datazione
del Satyricon (la tradizionale datazione neroniana, le proposte di datazione
bassa e il rapporto con Pepica flavia).

11 secondo capitolo (Dé;, signa e profezie alle soglie della guerra civile) si apre
con un’analisi di quei testi poetici latini che ritraggono I'apparato divino alle
soglie di un conflitto fra cittadini (il De consulatn suo di Cicerone; il finale di
Georg. 1; 1l finale delle Metamorfosi ovidiane; Pharsalia 1-2). A questa lgnée il
Bellum si riallaccia in modo molto sofisticato. Rilevante (tanto per Lucano
quanto per Petronio) ¢ la reinterpretazione ovidiana del modello virgiliano,
georgico ed eneadico, sottilmente sovversiva nei confronti dell’apparato divi-
no tradizionale. In Mez. 15 Ovidio racconta gli eventi del finale di Georg. 1
(morte di Cesare) dando voce al punto di vista dei su#peri dell’epica e offren-
do, di fatto, una riflessione sul Gitterapparat eneadico. In tal senso le Metanor-
fosi sono un punto di riferimento essenziale per operazione letteraria di Pe-
tronio, il quale, nel Be//um, da un volto agli dei della Pharsalia. 1a risposta pe-
troniana a questo percorso poetico sul deorum ministeria alle soglie della guerra
civile viene indagata in diverse direzioni: 'opacita degli omina del Belluns; la
marginalizzazione dell’Olimpo (e di Giove) a favore di divinita infernali, de-
gradate, tiranniche e sanguinatie; lo smantellamento della teleologia positiva
virgiliana a favore di una visione catastrofica della storia di Roma; il racconto
della guerra civile da un punto di vista “infernale”, particolarmente debitore
al personaggio di Eritto e alla sua peculiare prospettiva sul bellum civile; il pro-
blema del rapporto fra la “voce” del poeta epico e i suoi dei dopo la Pharsalia
di Lucano.



Teologia della guerra civile X1

11 terzo capitolo (La metamorfosi degli dei. Patto infernale e allegorizzazione del
divino) prende le mosse da un aspetto importante della “non convenzionali-
ta” del Bellum, ovvero la singolare natura dell'incontro fra Dite e Fortuna,
ove il topos del concilinm deornm a carattere decisionale viene degradato a “pat-
to infernale”. La contaminazione di queste due strutture epiche ¢ evidente
nel richiamo ai modelli eneadici (il concilio di Aexn. 10, 'incontro fra Giuno-
ne e Alletto in Aen. 7, 1a scena con la dea ed Eolo, il colloquio fra Venere e
Giove in Aen. 1) e alle loro rivisitazioni ovidiane. Proprio Ovidio, ancora una
volta, si rivela cruciale. 11 concilinm deorum di Met. 1 (con la decadenza morale
del genere umano e la conflittuale dinamica politica fra umano e divino)
esercita un’influenza determinante sui propositi distruttivi del conciliabolo
petroniano. Sul versante del “patto infernale”, le personificazioni delle Meza-
morfosi, vere e proprie eredi di Alletto nell’epica ovidiana, segnano un punto
di svolta nella creazione di un universo divino alternativo al’Olimpo, in cui
la componente allegorica e simbolica assume una funzione destrutturante
delle forme epiche tradizionali. Il Be//um, anche per il tramite dell’Eritto luca-
nea, assimila questa lezione, aprendo a stimolanti confronti con I'epica flavia.

11 quarto ed ultimo capitolo (Cesare sulle Alpi. 1. ’eroe e il poeta alle prese coi se-
gni del dio) si concentra sul Cesare petroniano — il primo e unico “Cesare epi-
co postlucaneo” di cui si abbia attestazione —, una figura caratterizzata da
ambiguita e paradossi. Eumolpo sostituisce al Rubicone le Alpi, una scelta
geografica densa di significato, anche metapoetico (per il rapporto fra storia
e liberta della poesia epica e per la materia “sublime”). I “lieti presagi” di
guerra civile che Cesare riceve presso le arae Herculeae sono un momento pa-
radossale ed enigmatico, che, per essere adeguatamente decrittato, va con-
frontato con i modelli epici (ad es. Enea in 4en. 8) e con 'aneddotica storica
(su Cesare, Annibale e sul loro rapporto col divino e col paradigma erculeo).
11 difficoltoso passaggio delle Alpi narrato nel Bellum si configura come rivi-
sitazione del topos della poetica tempestas, spesso presente in apertura dei poemi
epici. A questo riguardo la traversata delle Alpi dell’Annibale siliano (con la
sua ambigua teologia) ¢ un suggestivo punto di confronto. La similitudine fra
Cesare ed Ercole/Giove che chiude la scena si riallaccia alle cosiddette “pri-
me similitudini” dei poemi epici latini, ma sembra suggerire la reversibilita
dell’imagery gigantomachica nell'universo sovvertito della guerra civile — un
concetto centrale nella Pharsalia lucanea. 11 Cesare di Eumolpo, sospeso fra
Giove e 1 Giganti, fra modello erculeo e modello annibalico, e inscritto in un



Stefano Poletti XII

apparato divino opaco e disorganico, fotografa un momento significativo
dell’evoluzione (e della crisi) della figura dell’eroe epico dopo Lucano.

Da questa ricerca emerge quanto sia limitante considerare il Be/um come
poesia “convenzionale”, “virgiliana”, “antilucanea” (le gia citate comode eti-
chette impiegate dalla critica), e, per converso, quanto sia complesso il rap-
porto che s’instaura con la tradizione epica latina e soprattutto con la cosid-
detta “rivoluzione” di Lucano. Nel poemetto petroniano si da un volto alle
oscure potenze divine che dominano nella Pharsalia in continuita con 'opera-
zione anticonvenzionale lucanea. In particolare, si assiste a una vera e pro-
pria rimozione dell’Olimpo e della sua prospettiva teleologica sulla storia di
Roma. Tale fenomeno puo essere letto come conseguenza della “rimozione
degli dei” operata da Lucano nel suo poema. In questo contesto va adeguata-
mente valorizzato anche linflusso dell’epica sui generis delle Metamorfosi. Le
somiglianze riscontrabili con I'epica flavia (soprattutto con I'apparato divino
della Tebaide di Stazio e coi Punica di Silio), spesso impiegate in modo mera-
mente strumentale per proporre una datazione flavia del Satyricon, suggeri-
scono, piuttosto, che il Be/um di Eumolpo possa essere interpretato fruttuo-
samente come un importante specimen di ¢pos dopo Lucano.

Petronio mette in scena le aporie del classicista Eumolpo e, da bravo au-
tore nascosto’, le sue aspirazioni frustrate di poeta sublime. Il personaggio,
contrapponendosi a Lucano, predica il ritorno al Romanus 1V ergilins e rivendi-
ca l'importanza dell’apparato divino dell’epica, ma partorisce un poemetto
che dalla rivoluzione lucanea appare fatalmente influenzato. 11 Bellum civile
sembra voler far riflettere il lettore sul lascito della Pharsalia, sulle difficolta di
trattare il tema del furor della guerra civile nell’epos e, pit in generale, di tenta-
re la strada dell’epica tradizionale dopo Lucano.

Mi sono concentrato su #za linea di ricerca (I"analisi dell’elemento “teolo-
gico” della narrazione epica, nel Bellum e nei suoi modelli) che non vuole (né
puo) esaurire futte le sfaccettature dell’epillio (per esempio il tema del rappoz-
to fra poemetto e contesto narrativo, molto battuto dalla critica negli ultimi
decenni). Piuttosto, intendo mostrare come questa linea di ricerca possa illu-
minare I'insieme del testo e dei suoi intertesti (non solo I'enigma del rappor-

2 Mi riferisco alla fortunata formula critica di Conte 1997.



Teologia della guerra civile XIIT

to con la Pharsalia, ma anche alcune dinamiche fondamentali dell’epica latina)
e fornire una stimolante chiave di lettura per questo sfuggente saggio di “cri-
tica letteraria” del Sa#yricon di Petronio. Lungi dall’essere un testo marginale,
il Bellum civile, proprio nei suoi aspetti piu estremi, bizzarri ed enigmatici (nel-
le sue ambages), costituisce una riflessione di grande interesse su un momento
critico dell’evoluzione dell’¢pos romano e sulla rappresentazione epica della
“teologia” della guerra civile dopo la Pharsalia.

Questo libro nasce dallo sviluppo di una sezione della mia tesi di dottorato®. Desidero rin-
graziare i miei relatori, Christiane Reitz e Gianpiero Rosati, per il loro sostegno e la loro guida
costante, dal punto di vista umano e scientifico. Il mio approccio, che legge il Bellum civile pe-
troniano come una “finestra” sull’evoluzione dell’epica latina, deve molto al loro insegnamen-
to ¢ ai loro preziosi suggerimenti. I membri della commissione di dottorato (Emanuele Bert,
Andreas Fuchs, Stephen Harrison, Ernesto Stagni) mi hanno dato validi consigli per la revi-
sione del lavoro. Ringrazio tutti loro, in particolare, per I'invito e I'incoraggiamento a svilup-
pate una parte della tesi in forma monografica, separatamente dal commento al poemetto. A
Christiane Reitz e alla prof.ssa Christine Walde devo un vivo ringraziamento per aver accolto
il mio libro nella collana da loro diretta. Un ringraziamento sentito devo anche alla saggezza,
all’'umanita e alla disponibilita di due colleghi pisani: Alessandro Russo ed Ernesto Stagni.
Due studiosi hanno (e hanno avuto) un ruolo importante nello stimolo e nello sviluppo dei
miei interessi petroniani (e non solo): Gian Biagio Conte e Giulio Vannini. Anche a loro va la
mia gratitudine. Un grazie inoltre a David Butterfield, mio supervisor durante un soggiorno di
ricerca a Cambridge. Ringrazio il dott. Bert Wiegel di VML per la sua disponibilita e la sua pa-
zienza. Un grazie di cuore a tutti gli amici e i colleghi che, a Pisa ¢ a Rostock, mi hanno soste -
nuto in questo (spesso non facile) percorso. Non mi dilungo in nudi elenchi (col rischio di di-
menticare qualcunol), ma non posso tralasciare tre persone, che, in tempi e modi diversi, mi

hanno supportato nella stesura di questo lavoro, con il loro affettuoso aiuto e con saggi consi-

3 Alcuni paragrafi del capitolo 2 sono apparsi in Poletti 2020 (ringrazio 'editore ETS per
avermi concesso di ripubblicare il saggio in questo nuovo contesto). Parte del materiale
del capitolo 4 ¢ stata presentata (con un focus piu “siliano”) al convegno Back #o the Futn-
re. Silius Italicns’ Punica in the Tradition of Roman Historical Epic (Udine, 10-11/9/2019) ed ¢
in corso di stampa negli atti (Poletti 2022). Ho toccato il Be//um anche in altri miei lavori:
Poletti 2014 (sull’interpretazione del poemetto di Fucecchi 2013); Poletti 2018 (sul con-
cettismo di Philippi, presente in Bellum v. 111); Poletti 2018a (sulla fuga da Roma, Bellum
vv. 209-244).



Stefano Poletti X1V

gli: Matteo Agnosini, Alessia Astesiano, Markus Kersten. Di qualsiasi errore o inesattezza re-
sto ovviamente I'unico responsabile.
Un grazie, infine, ai miei genitori Concetta e Luciano e ai miei fratelli Davide e Matteo

per il loro affetto e il loro sostegno.

Ho cercato di aggiornare la bibliografia fino al 2020. Due opere importanti, quali la
LOEB di Gareth Schmeling e il terzo volume del commento di Peter Habermehl, sono state
pubblicate purtroppo quando il lavoro era gia concluso. Il mio commento al poemetto, in cor-
so di completamento, si sta confrontando con il volume dedicato al Bellum civile dal dott. Ha-
bermehl. A quest’ultimo devo un ringraziamento per il suo gentile incoraggiamento, oltreché

per il suo contributo straordinario agli studi petroniani.

Questo libro ¢ dedicato a mia moglie Francesca.



CAPITOLO 1
INTERPRETARE IL BELLUM CIVILE DI PETRONIO
E LE SUE AMBAGES

In Satyricon 118, 6 il poeta Eumolpo espone le proprie idee su come si
debba compotre un poema sulla guerra civile':

ecce belli civilis ingens opus quisquis attigerit nisi plenus litteris, sub onere
labetur. non enim res gestae versibus comprebendendae sunt, guod longe
melins  bistorici faciunt, sed per ambages deorumque ministeria et
Sfabulosum sententiarum tormentum praecipitandus est liber spiritus, ut
potius furentis animi vaticinatio appareat quam religiosae orationis sub
testibus fides: tamquam, si placet, hic impetus, etiam si nondum recepit

ultimam manum.

fabulosum sententiarum tormentum| sententiarum suspicati sunt
Courtney 1970, 68, qui temptavit fabulosum argumentum velut (ve/
tamquam) tormento, ef Miiller' («intellegerems  fabulosam  seriem
argumentorumy); sententiarum defenderunt Watt 1986, 182 et Harrison
2003, 133 : f. s. torrentem Barthius («quod probarem, si fabulosum
abesset» Miiller') : fabulosarum s. torrentem Winterbottom 1972, 11 :
fabulas cum s. torrente (ve/ ornamento) Watt 1986, 182 : fragosum s.
torrentem  Fraenke! apud Miiller' 212, prob. Harrison 2003, 133 e
Schmeling=Setaioli; fabulosum corruptum putat etiam Diag y Diaz, qui dub.
accepit torrentem. Sed fabulosum probabile est (vide e.g. Feeney 1991, 263
n. 52 et Courtney 2001, 1817) : f. s. ornamentum Wilkinson 1946-1947, 6
et Eblers apud Miiller’ (ministeria [et] fabulosa <et> sententiarum
ornamenta femptavit Miiller’) : f. s. commentum Stubbe, praceunntibus
Pithoeo in Notis in vet. comment. Tuven. VIII, 101 et Manso 1796, 6 :
fabularum sententiosa commenta Fuchs 1959, 77 : fabulosarum s.
tonitrum Warmington : £. s. tomentum Corbert 1969, 254 : fabulosa s.
portenta Klein 1965 : f. s. fomentum Puccioni 1979, 274 : f. s.
fermentum Pellegrino 1980, 153 : tormentum defenderunt Conte 1997,
74-75 et Haufsler 1978, 128 n. 56.

1 Propongo un apparato e un commento per la peticope per ambages deorumque ministeria et
Sfabulosum sententiarnm tormentum (il testo & di Miiller*, che perd pone fra cruces Pespressione
sententiarnm tormentum). A riguardo cfr. ora le ricche note di Habermehl ad /oc.



Stefano Poletti 2

Per ambages. 1.a gamma di significati che il termine ambages evoca ¢ egregiamente sinte-
tizzata da Schmeling—Setaioli ad loc.: «'Dark messages’, ‘mysterious utterances’, ‘the language
of the furentis animi vaticinatio’. |...] Epic poetry has history as its subject, as do res gestae, but
poetry is also fiction and so is radically different from history. The poet is imaginative, not
scientific, and proceeds by myth and metaphor, not by logic and photographic description; his
language is symbolic, connotative, emotive, and not referential. ambages might refer to meta-
phor, imagination, symbol, or emotion». Sulle diverse interpretazioni di ambages cfr. anche
Stubbe ad loc., Grimal 1977, 22-29, HauBler 1978, 127 e n. 54, Feeney 1991, 263-264, Court-
ney 2001, 182 e n. 4. Accanto alla ricca definizione proposta da Schmeling—Setaioli indicherei
almeno tre tendenze principali: 1) “espressioni oracolari, misteriose” (TLL 1.1834.62ss.; cosi
si intende comunemente); 2) “rappresentazioni oblique, simboliche” (accezione postulata fra
gli altri da Grimal e Feeney, che si richiama a per transitum di Serv. Aen. 1, 382 e a obliquis
Sfigurationibus di Isid. Or. 8, 7, 10); 3) “episodi” e “digressioni” di carattere favoloso-mitologico
(Grube, Stubbe, Pellegrino 1980, 153). La prima interpretazione coglie adeguatamente la forte
componente oracolare delle parole di Eumolpo (cfr. Conte 1997, 74-75 per il confronto con
la Sibilla virgiliana; Carmignani 2015, 114-116). Credo che non ci sia una necessatia contraddi-
zione fra 1) e 2): ambages, in sé, indica appunto un linguaggio misterioso, oracolare, che si
esprime attraverso una rete di enigmi, simboli, metafore, allegorie. In ogni caso, ’'ambiguo tet-
mine ambages va apprezzato nella sua polisemia (cosi anche Habermehl).

Deorumque ministeria. Come giustamente segnala Connors 1989, 49-50, I’espressione
deorum ministeria «is, despite scholars’ best efforts to ignore the fact, a very odd phrase» (il pro-
blema non ¢ pero menzionato in Connors 1998). 1l sintagma deorum ministeria viene normal-
mente inteso come “azioni, interventi degli déi”, come sostituto di “apparato divino™: «‘epic
machinery’, (deus ex machina?), ‘agency of the gods’ (cosi sintetizzano Schmeling—Setaioli ad
loc.). La semantica di ministeria ¢ perod ben piu complessa. Ministerium sembra “abbassare” gli
interventi degli dei al livello di attivita lavorative umane: cfr. forensia ministeria in 118, 2 (ministe-
rinm altrove in Petronio a 22, 6 [puerd), 103, 5 [fonsor|, 108, 8 [gubernator|, 117, 11 [mercennarius
Corax]). 11 termine include dunque una componente di “subordinazione” (Connors 1989, 50:
«The actions of the gods are somehow subordinate to the desires of someone else — the
characters? the audience? the poet?»). Probabilmente, come suggerito da Grimal 1977, 22ss.,
le azioni divine vengono rappresentate come mezzi o risorse del poeta epico. Per, oltre alla
forza locale (praecipitandus per), ha anche valore strumentale, indicando i mezzi espressivi del
poeta (Liv. 4, 13, 2 frumento |...) per hospitum clientiumque ministeria coempto; cfr. Hier. In Eph. 1, 1

p. 443A per’ pragpositio ministerium eins, per quem res agitur, ostendit). Connors osserva inoltre che



Teologia della guerra civile 3

ministerium, in contesto sacrale, designa le azioni di sacerdoti, mznistri della divinita: si potrebbe
pertanto rilevare I'inversione dell'idea del poeta-vate come Musarum sacerdos (Hor. C. 3, 1, 3;
cfr. anche Gratt. 99 Pierio ministro). Proptio sulla base dell’idea del poeta-vate come wminister,
tuttavia, HauBler 1978, 127-128 n. 55 ha respinto la diffusa interpretazione del genitivo sog-
gettivo e proposto un genitivo oggettivo, una possibilita gia avanzata e respinta da Stubbe ad
Joc. 11 genitivo oggettivo con ministerium in questo senso € attestato, sebbene raramente e so-
prattutto in eta tarda (cfr. TLL 8.1007.32ss.; Apul. Mez. 11, 19 deae ministeriis adbuc privatis
adpositus; Tib. Claud. Don. Interpr. Virg. 2, 11 obsequebantur ministerio einsdem deae). Non si tratte-
rebbe di “azioni compiute dagli déi”, ma di «Kulthandlungen fiir die Gétter» (Stubbe). Si re-
cupererebbe in questo modo I'allusione alla sfera sacrale del poeta-zates, creando fra I'altro
un’opposizione fra forensia ministeria e ministeria deornmz: 1 primi indicherebbero I'occupazione
dei “falsi poeti”, i secondi quella dei veri poeti. Il riferimento alla componente divina della
narrazione epica non andrebbe in ogni caso perso: «Als solcher [cio¢ come poeta-vates| wird
er natiirlich die Gétter auch zur Darstellung bringen kénnen» (Hdufller 1978, 128 n. 55). Se
I’esegesi vulgata ha I'indubbio vantaggio di un piu esplicito e concreto riferimento alla modali -
ta espressiva di cui si serve il poeta (le espressioni oracolati e tortuose, 'intermediazione degli
dei), Pinterpretazione controcorrente di HauBler, raramente citata, va almeno presa in consi-
derazione, proptio nel limite in cui valotizza la catica sacrale/oracolate di ministerium e tisolve
le stranezze semantiche del genitivo soggettivo (gli dei come “servi” del poeta, che “lavorano
per lui”). Nel mio studio userd comunque il sintagma come sinonimo di Gotterapparat.

Fabulosum sententiarum tormentum. Si tratta di un locus conclamatns. Nell'apparato cri-
tico ho elencato le proposte di emendazione finora avanzate (per un inquadramento della
questione vd. Yeh 2007, 547-549 e Carmignani 2015, 117-118). Ciascuna di queste tre parole &
stata considerata corrotta: 1) fabulosum ¢ stato corretto da Fraenkel, che ha proposto un
fragosum sententiarum torrentem (torrenter ¢ di Barthius), seguito recentemente da Harrison e da
Schmeling—Setaioli (Habermehl propende per forrentens, ma difende il resto, specialmente
fabulosum); 2) Courtney ha messo in dubbio senfentiarum, perché sarebbe «a purely stylistic fea-
turer, gia presente in 118, 3 e 5, mentre in 118, 6 si parla di tecnica narrativa (sulla scia di
Courtney si colloca Miiller*, che pone il termine fra cruces insieme a Zormentum, mentre in pre-
cedenza si ¢ limitato a crocifiggere formentum); 3) tormentum ¢ il termine pit sospetto (molte
emendazioni di zormentum si accompagnano ad adattamenti di fabulosum sententiarum).

Da respingere con decisione 'emendazione di Fraenkel, che elimina un riferimento im-
portante alla componente “favolosa” («von ,,unglaubwiirdig, unglaublich“ Gber ,,unhistorisch,

fiktiv, erfunden® bis zu ,,mythenhaltig, mythisch, mythologisch*“» [Habermehl|): fabulosum indi-



Stefano Poletti 4

ca un ingrediente fondamentale dell’epos, in opposizione alla narrazione storica, un’opposizio-
ne che ¢ al centro del discorso di 118, 6 (cfr. Feeney, Courtney cit., Connors 1998, 115 n. 44).
La questione della pertinenza del termine nel contesto non ¢ toccata da Harrison, mentre
Schmeling—Setaioli, pur stampando nel lemma il fragosum di Fraenkel, nella nota di commento
sembrano tuttavia propendere per fabulosum. Ben pitt complesso il discorso sui termini senzen-
tiarum e tormentum e sul loro legame con fabulosum.

Per quanto riguarda sententiarum, credo che le obiezioni di Courtney, benché sensate, siano
troppo nette: eliminare sententiarnm renderebbe la semantica del sintagma certo piu semplice e
piana, ma rimane pur sempre il dubbio che Eumolpo impieghi qui un’espressione molto con-
cettosa, in cui coesistono elementi diversi (quello della fabula, quello delle sententiae ¢ quello
della terza parola che segue, sia essa zormentum o altro). Se si mantiene sententiarum, ¢ petd fi-
schioso, come spesso si fa, liquidarlo come sinonimo di argumenta; bisogna invece pensare a
un rapporto con la precedente menzione del termine in 118, 3 e 5 e stabilire se Eumolpo sia
coerente 0 meno con quanto ha appena detto sull’uso delle senzentiae, che indubbiamente nel
SUO poemetto non mancano.

Di tormentum sono state fornite svariate interpretazioni. A) “Tortura, sofferenza”, signifi-
cato che, secondo Conte e HauBler, andrebbe legato all’idea del “tormento oracolare” che su-
bisce la Sibilla virgiliana invasata o la Femonoe lucanea (cosi anche Holzberg). B) Un riferi-
mento a qualcosa di contorto o distorto: cosi molti traduttori, oltre a Fantham 1996, 293
(«distortion of mythological allusions») e Koster 1970, 139 («mythologische ,,Zwangsschrau-
be‘ der Aussagen»)®. C) “Catapulta™ OLD s.v. formentum 2, Sullivan, Fantham 1991, 230, Con-
nors 1989, 50, Luck 1972, 135 n. 2, Yeh 2007, 547-549. D) “Mitica tortura di Procruste”: Gri-
mal 1977, 31, Walsh. Fra le quattro, molto invitante ¢ la prima proposta, che manterrebbe
imagery oracolare, ma sententiae resta di difficile interpretazione, soprattutto se lo si intende nel
senso di 118, 3 e 5. Da parte mia, seppur assai dubitanter, svilupperei la seconda interpretazio-
ne, leggendo sormentum come “rete, corda intrecciata, intreccio” (cfr. OLD s.v. tormentum 1):
“Pintreccio meraviglioso di sentenze”. Si potrebbe trattare di una ripresa della metafora tessile
di 118, 5 e di una sorta di risposta al difetto i esposto (praeterea curandum est ne sententiae
emineant extra corpus orationis expressae, sed intexto vestibus colore niteant). Se invece si volesse inter-
venitre su formentum, sono attraent sia il citato zorrentemr (vd. Habermehl ad loc.) sia commentum,

che implica una componente di finzione, invenzione, falsita, ben confacente alla fabulosa fictio

2 Emanuele Berti mi segnala a tiguardo Sen. Contr. 1 praef. 24 summam quidem esse dementiam
detorquere orationem, cui esse rectam liceret.



Teologia della guerra civile 5

poetica (con commentum rimarrebbe comunque la difficolta di sententiarum, che non puo certo
riferirsi a deorum come vorrebbe Stubbe: “le decisioni degli dei”). Il problema ¢ molto intrica-

to, ma un punto fermo resta senz’altro I'importante riferimento al fabulosum.

Eumolpo fornisce poi una dimostrazione pratica di questi principi, decla-
mando un poema sulla guerra civile in cui si serve delle ambages, dei deorum
ministeria e della componente fabulosa.

In 118, 6 il personaggio sembra stigmatizzatre la rivoluzionaria scelta di
Lucano di narrare il bellum civile fra Cesare e Pompeo senza il tradizionale ap-
parato divino, il che ha comportato una eccessiva assimilazione della poesia
alla storia’. Eumolpo si dichiara invece seguace del Romanus Vergilins, I'unico
modello epico romano da lui citato, con orgoglio “patriottico”, dopo Ome-

ro*

118, 5 Homerus testis et lyrici Romanusque Vergilius et Horatii
curiosa felicitas. ceteri enim aut non viderunt viam qua iretnr ad

carmen, ant visam timuerunt calcare.

La vulgata interpretativa sul carmen di Eumolpo ¢ ben sintetizzata da un
giudizio lapidario di Gian Biagio Conte: «Il Bellum civile € una poesia tremen-
damente convenzionale»’, ovverosia una risposta tutta “virgiliana” all’antivir-
giliana Pharsalia di Lucano. Se si legge pero il poemetto con sguardo sgom-
bro da preconcetti (ne offro qui sotto un breve riassunto), ci si rende subito
conto che qualcosa non torna.

L impetus di Eumolpo si apre con un lungo preambolo moralistico, in cui la voce narrante
descrive il dominio incontrastato di Roma sul mondo e la corruzione morale che ad esso si

3 Una possibile allusione a Lucano ¢ stata ravvisata anche nella critica delle senzentiae in 118,
5 (praceterea curandum est ne sententiae emineant extra corpus orationis expressae, sed intexto vestibus
colore niteant). Sul riferimento a Lucano torneremo nel § 3.1 di questo capitolo.

4 Cfr. Habermehl ad foc.: «Das Adjektiv signalisiert zunichst nur den Wechsel zu lateini-
schen Autorititen; doch wie in Senecas Formel Vergilius noster (ep. 21,5; 95,69 und passim
[...]) schwingt uniibethérbar der Stolz auf den Dichter des ,r6mischen Nationalepos®
mit».

5  Conte 2002, 437.



Stefano Poletti 6

accompagna come cause della guerra civile (vv. 1-60). In una sorta di breve intermezzo epi-
grammatico vengono presentati i triumviri, Cesare, Pompeo e Crasso, tutti destinati a una fine
violenta (vv. 61-66). Dopo questa lunga introduzione si apre una prima scena divina (vv. 67-
125). Da un Plutonium emerge Dite, il dio dei morti, un personaggio che assai raramente inter-
viene nella poesia epica. Questi chiede a una Fortuna personificata, caratterizzata come som-
ma divinita, di scatenare una guerra civile, affinché vengano puniti i tracotanti e corrotti Ro-
mani (i quali, con le loro escavazioni, sono arrivati a minacciare addirittura I’'Oltretomba) e il
suo regno possa godere del grande massacro. La Fortuna, pentendosi della lunga prosperita
concessa 2 Roma e altrettanto adirata, vuole ora abbattere il colosso romano e acconsente ai
propositi sanguinari di Dite. Finito il discorso, un fulmine squarcia una nube ("unico interven-
to di Giove in tutto il Bellum civile) e il re dei morti si “rintana” impaurito nel suo regno. Se-
guono i presagi dell’incombente guerra civile (vv. 126-140). Entra dunque in scena Cesare, ti-
tratto mentre attraversa le Alpi (vv. 141-208). Scrutando I'Italia dalla cima, dichiara la sua deci-
sione di vendicarsi delle offese subite e “lancia il dado” (v. 174 “cadat alea™). Al discorso seguo-
N0 omina laeta. Iesercito cesariano ¢ messo a dura prova dall’avanzata sulle Alpi, dagli ostacoli
naturali del territorio insidioso e da una prodigiosa tempesta. Cesare resiste eroicamente alle
intemperie e, in una similitudine che chiude la scena, viene paragonato a Ercole che scende
dal Caucaso e¢ a Giove che sconfigge i Giganti. La Fama giunge a Roma con la notizia
dell’arrivo di Cesare, spargendo il panico e provocando la fuga del popolo, dei consoli e di
Pompeo (vv. 209-244). Chiude il poema un’altra scena divina (vv. 245-295). Le personificazio-
ni del Bene fuggono nell’Ade, mentre quelle del Male emergono da esso e giungono sulla ter-
ra (particolare attenzione ¢ dedicata al Furor). Gli dei olimpici si schierano per Cesare o Pom-
peo. Protagonista del finale ¢ la Discordia, il cui aspetto ripugnante viene accuratamente de-
scritto e che, in una specie di profezia, aizza gli uomini a scatenare la guerra. Il poemetto si
conclude bruscamente con un verso: factum est in terris quicquid Discordia iussit (v. 295).

Specialmente se si considerano le “scene divine”, sorge il dubbio che la
categoria di convenzionale (o di virgilianismo) non sia la piu appropriata per defi-
nire Uimpetus di Eumolpo. Piuttosto, sembra di trovarsi di fronte a una poesia
tremendamente #on convenzionale o, perlomeno, a un componimento in cui
le convenzioni epiche vengono messe a dura prova. La rappresentazione del
divino nel Bellum civile petroniano e il suo rapporto con la tradizione epica la-
tina sono al centro del presente saggio interpretativo.

Questo primo capitolo intende fornire un inquadramento degli studi sul
Bellum e illustrare le linee fondamentali da cui trae origine il mio approccio al
poemetto. Non si tentera un resoconto dettagliato della bibliografia esisten-



Teologia della guerra civile 7

te, anche perché sul tema sono disponibili accurate rassegne bibliografiche.
Mi riferisco, in particolare, a due lavori. Soverini 1985, sebbene datato e a
tratti un po’ semplicistico, offre un utile e agevole quadro d’insieme degli
studi, classificandoli in base ai diversi approcci®. In Vannini 2007 (nelle varie
sezioni dedicate al poemetto)’ si puo trovare una sintesi della bibliografia dal
1975 al 2005, senza pretese classificatorie. In questo capitolo, della stermina-
ta messe di contributi sull’argomento vorrei mettere in luce i preconcetti che
hanno gravato sul componimento petroniano, a partire dal suo supposto
“virgilianismo”, impedendo una valutazione concreta e oggettiva di alcune
sue componenti, e 1 durevoli (pre)giudizi che hanno ostacolato lo studio del
suo significato all'interno dell’evoluzione dell’epica latina. La presentazione
dello stato dell’arte, oltreché sui saggi piu recenti non toccati da Vannini
2007, si concentrera su quei lavori in controtendenza rispetto alle letture vul-
gate, lavori cui la mia interpretazione € particolarmente debitrice. All'inqua-
dramento bibliografico segue I'esposizione di alcuni presupposti del mio stu-
dio: la definizione di categorie interpretative come “parodia”, “ironia” e “fal-
limento”, senz’altro associabili in qualche misura a questo testo, che pero
colgono solo la superficie dell’enigma del Bellum e rischiano di precluderne
un’indagine piu profonda; il senso della paradossale operazione letteraria di
“dare un volto agli deéi di Lucano” e le consonanze con la Pharsalia; la nozio-
ne di Gotterapparat e 'uso spesso equivoco che se ne fa; I'intrinseca ambiguita
interpretativa del poemetto e la possibilita di rispondere al suo enigma trami-
te un’analisi intertestuale.

Nell’'ultimo paragrafo esamino il ruolo del Be/um nel problema della data-
zione del Satyricon. Oltre alla tradizionale collocazione nell’eta neroniana vie-
ne presentata e discussa quella nell’eta flavia, che ha recentemente incontrato
significativo seguito.

6 Una simile sintesi anche in Connors 1989, 1-22.
7 Vannini 2007, 55-56; 285-294.



Stefano Poletti 8

1. 11 “virgilianismo” del Bellum civile: dai pregiudizi all’interpreta-
zione.

Sulla base della menzione del Romanus Vergilius e degli accenti classicistici
del preambolo, il Bellum ¢ stato comunemente considerato un poema di
stampo virgiliano, non solo a causa della “re-introduzione” dell’apparato di-
vino, ma anche e soprattutto per le numerose reminiscenze dall’opera di Vir-
gilio, che, elencate per la prima volta sistematicamente da Collignon®, sono
state discusse e riproposte con una certa stanchezza dalla critica. Diversi stu-
diosi sono convinti che il Be//um costituisca effettivamente una sorta di seria
“risposta virgiliana” a Lucano. La maggior parte dei critici, tuttavia, tende a
rimarcare I'influsso dell’epica lucanea dal punto di vista retorico (sententiae,
stile barocco, gusto dell’orrido), influsso che si farebbe sentire anche nelle
numerose allusioni alla Pharsalia (ctr. ancora gli elenchi di Collignon). Il cre-
do classicistico di Eumolpo, dunque, verrebbe smentito soprattutto a livello
stilistico: se la “virgilianizzazione del contenuto” sembra completa, non al-
trettanto si puo dire di quella della forma: una “virgilianizzazione imperfet-
ta”. A quest’ordine di questioni si lega poi il problema della natura parodica

8  Collignon 1892, 109-226.

9 Ecco un’antologia dei giudizi sul poemetto. Walsh 1968, 210: «Eumolpus is here depicted
as a man who proclaims allegiance to Virgilian standards of epic, but who in demon-
strating the content apposite for an epic poem shows himself to be dominated by the
stylistic vices of the man whom he condemns. [...] The similarity in stylistic presentation
is revealed by the numerous echoes of Lucan’s phraseology» (cfr. anche Walsh 1970, 48-
50 e Walsh xxxiv); Burck 1979, 204 (corsivo mio): «Man darf dabei ja nie tbersehen, daf3
Petron keineswegs die klassische Sprache Vergils und seinen Stil tbernommen hat, son-
dern daf} er dem manieristischen Stil Lucans folgt und sprachlich in einer Kontrastimitati-
on zu Vergil steht»; Bramble 1982, 485: «Petronius recasts Lucan in a Virgilian mould.
[...] A Virgilian pastiche on Lucan’s theme, its style a mixture of the old and the new»;
Goodyear 1982, 637: «Since the De bello civili contains enough phrases and rhythms sim-
ilar to Lucan’s to argue, though not to prove, that Petronius knew something of Lucan’s
work, he may wish to point the irony of a conservative like Eumolpus being infected by
modern vicesy; Courtney 2001, 188: «In 118 he [Eumolpo] advocates the classical style
of such poets as Vergil, but in his composition he follows the mannerist style of Lucan»;
Walde 2003, 138 = 2010, 444-445: «Er [Eumolpo] selbst bietet aus eigener officina ein we-
nig inspiriertes, allzu nach Vergil klingendes Biirgerkriegs-Epyllion!»; Leigh 2007, 489:



Teologia della guerra civile 9

o seria del Be/lum (e del preambolo che lo precede), se e in che misura il poe-
metto possa rispecchiare la posizione di Petronio, se serva a parodiare la
Pharsalia o, viceversa, se I'ironia coinvolga soprattutto il poetastro che lo de-
clama. Due interpretazioni estreme e per certi versi antitetiche (la posizione
dell’autore-Petronio coincide con quella di Eumolpo; scopo del Belum ¢ la
parodia dell’opera lucanea), dopo aver goduto di molto successo nella lette-
ratura petroniana, hanno lasciato spazio a una prospettiva piu scettica, con-
scia delle difficolta di definire la posizione autoriale nei confronti della Phar-
salia e il fine ultimo di un’eventuale parodia. Per converso, si ¢ fatta largo la
tesi dell'ironia nei confronti dei “difetti” del poetastro Eumolpo (e dell’indi-
rizzo classicistico da lui rappresentato), in cui le accuse di “convenzionalita”,
“mancanza di ispirazione” o anche “virgilianizzazione imperfetta” hanno
trovato il loro posto.

Tralascerei per ora 'annosa questione dell’intento ironico/parodico: la ri-
prenderemo nel prossimo paragrafo, nella speranza di rivederla in un’ottica
diversa. Per quanto riguarda il giudizio sul Belfum come poesia sostanzial-
mente “convenzionale e virgiliana”, dal punto di vista metodologico bisogna
rilevare due dati. In primo luogo, la componente prettamente valutativa nei
giudizi di “convenzionalita” o “virgilianismo” si fonda sul comune pregiudi-
zio che la produzione poetica di Eumolpo vada condannata senza appello
per la sua scarsa qualita o banalita. In secondo luogo, la tendenza a leggere il
Bellum come espressione di un ostentato virgilianismo ¢ diretta conseguenza
dello statuto privilegiato assegnato al preambolo. Eventuali influssi di Luca-
no non vengono pertanto interpretati come elementi che conferiscono mag-
giore complessita e profondita al testo, ma vengono al piu derubricati come
ulteriori difetti stilistici — in questo si percepisce chiaramente (e paradossal-
mente) anche il retaggio dei pregiudizi che a lungo hanno gravato sulla
Pharsalia. Tale approccio pecca insomma di astrattezza: manca I'analisi con-
creta del poemetto e del suo rapporto con la tradizione epica, un’analisi che
non si limiti a nudi elenchi di paralleli virgiliani o lucanei o, ancora, a generi-

«The mode is Vergilian, if not Ennian, and its execution determinedly, indeed fatally,
conventional». Sulla mescolanza non riuscita di Virgilio e Lucano insiste Girtner 2009a.



Stefano Poletti 10

che discussioni sulla dizione poetica, ma che implichi un ragionamento pro-
fondo sulle dinamiche allusive in atto.

Fin dagli anni 70 non sono mancate voci contro questa vulgata. Punto di
partenza inevitabile ¢ lo studio di Froma Zeitlin del 1971. In un saggio pro-
vocatoriamente intitolato Romanus Petronius, la studiosa ha dimostrato come il
rapporto con il modello virgiliano (la Roma di Vitgilio, la sua lettura teleolo-
gica della storia) vada letto soprattutto in senso sovversivo:

His [di Petronio] decision to incorporate traditional mytho-
logy into an epic frame on a Roman theme naturally results in
references to Vergil, a master of this technique. But the con-
stant use of Vergil in a setting which is markedly Vergilian de-
mands more than mechanical and uncritical enumerations of
those parallels. [...] Petronius’ admiration for Vergil the poet
has concealed his rejection of Vergil the idealist of another
age. This rejection is expressed by the subversive use he makes
of Vergilian language and atmosphere.

La categoria di virgilianismo, dunque, se applicata al poemetto petronia-
no, si rivela entro un certo limite fuorviante. L’interpretazione di Zeitlin da
una parte ha minato alle fondamenta 'idea del Belum civile come poesia “tut-
ta virgiliana”; dall’altra ha suggerito una connessione fra il Be/lum e la Pharsa-
/ia non solo sulla base di affinita stilistiche o di pit 0 meno convincenti pa-
ralleli, ma anche e soprattutto sulla base della relazione antifrastica col mo-
dello augusteo''. Zeitlin, tuttavia, approfondisce ben poco il rapporto con

10 Zeitlin 1971, 78 € 82.

11 Lo studio di Zeitlin ¢ stato almeno parzialmente frainteso. Sovetini 1985, 1758-1759, per
es., accomuna semplicisticamente Zeitlin e Sochatoff nell’approccio che legge «l Bellum
civile come polemica etico-socialer, per cui «imitazioni e riprese di motivi lucanei si collo-
cano in questa impostazione e ottica ‘seria’». Mentre Sochatoff 1962 propone effettiva-
mente una lettura tutta “satirica” del Belfum (il poemetto aveva il titolo di Sazura nelle pri-
me edizioni), Zeitlin vuole invece dimostrare soprattutto la ripresa e la sovversione del
modello virgiliano a vari livelli, nella poesia e nella prosa del Sazyricon. Fa riflettere, tutta-



Teologia della guerra civile 11

Lucano, perché suo scopo precipuo ¢ evidenziare ’analoga sovversione del
modello virgiliano nel contesto romanzesco, indicativa dello scetticismo di
Petronio nei confronti di quello che lei chiama I"idealismo di Virgilio”. A
parere della studiosa, il Be/lum non va considerato come pezzo epico a sé
stante, ma va studiato nei suoi legami con il testo in prosa e, in particolare,
con la Troiae halosis, altra poesia di un certo impegno declamata da Eumol-
po.

11 tentativo di “conciliare la prosa con la poesia” e 'analisi delle allusioni
al contesto sono alla base di un fiorente filone di ricerca sul poemetto. A
partire da Zeitlin 1971 e da Beck 1979 sono stati individuati diversi rapporti
fra I'inserto poetico e la cornice e, pitl in generale, ¢ stata indagata la funzio-
ne caratterizzante del Bellum per il personaggio-Eumolpo, ora con il fine di
sottolineare la degradazione dell’¢pos nel Satyricon, ora con lintento di dimo-
strare il valore simbolico e allusivo dell’epillio’. T legami piu interessanti fra il
Bellum e il contesto (su cui ritorneremo) sono i seguenti: i richiami, a livello
di lessico e immagini, fra Uars poetica di 118 e il racconto del poemetto; la
“guerra civile” crotoniate; I'ironico parallelo fra il viaggio di Cesare alla volta
di Roma e quello dei personaggi del Satyricon verso Crotone; Uimagery della
nutrizione®. Notevole attenzione ha naturalmente richiamato il fortunale di
114. In esso ¢ stato riconosciuto (a mio parere a ragione) il momento di con-

via, che, nello stesso anno del suo Romanus Petronius, Zeitlin abbia pubblicato un impor-
tante articolo sull'interpretazione del Sazyricon in cui si allinea all’idea di un Be/lum come
poema virgiliano che risente dei “vizi” di Lucano: cfr. Zeitlin 1999 (originariamente
1971), 8-9 (le «ideological implications» sono richiamate fugacemente solo in n. 18).

12 T capitoli dedicati al Belum in Connors 1998 e Rimell 2002 rappresentano, seppur da di-
verse prospettive, un punto di riferimento per Pinterpretazione della simbologia del poe-
metto e dei legami fra quest’ultimo e la cornice romanzesca. Cfr. anche Mazzoli 1996 (in
part. pp. 45-47 sul «Waste Land crotoniate») e piu recentemente La Fico Guzzo 2011 e
Monella 2013.

13 Importante anche lo “scontro fratricida” sulla nave di Lica (108, 7-14): le ostilita si chiu-
dono dopo i versi declamati da Trifena, con un attacco molto “lucaneo” (108, 14 v. 1 quis
Suror, exclamat, pacem convertit in arma?) che sembra quasi dare il destro ad Eumolpo per il
suo Bellum civile. La scena funge da preludio non solo alla tempesta e dunque alla scrittura
(e alla declamazione) del poemetto, ma anche alla “guerra civile crotoniate” (Connors
1998, 141-142, Rimell 2002, 82, Setaioli 2011, cap. 11, in part. sul problematico exclamat
di 108, 14 v. 1).



Stefano Poletti 12

cezione e scrittura del Belum, come suggerisce la mancanza dell’ w/tima manus
(118, 6; cfr. 115, 3-4 e in part. “sinite me |...| sententiam explere; laborat carmen in
fine”)'*. In particolare, Connors 1994 (poi integrato in Connors 1998) e Cuc-
chiarelli 1998 hanno contestualizzato la “tempesta della guerra civile” ritratta
da Eumolpo (e la sua poetica del furor) nella cornice della tempesta di 114. Se
pero Cucchiarelli si distacca nettamente dalla questione del rapporto con Lu-
cano®, Connors interpreta la scena della tempesta, il pericolo di morte corso
dal poeta e I'incompletezza del poema come un riferimento alla vicenda della
Pharsalia.

L’indagine dei legami fra il Be/fum e la cornice romanzesca ha rappresen-
tato una reazione agli studi (preponderanti nella bibliografia petroniana) che
tendono ad astrarre il poemetto dal contesto e a confrontarlo “compulsiva-
mente” con Virgilio e la Pharsalia alla ricerca di paralleli. Tale approccio si ¢
rivelato per molti versi assai fruttuoso, ma in una certa misura ha contribuito
a distogliere I'attenzione dal contenuto del Be/um, dal suo concreto funzio-
namento come unitd poetica considerata in se stessa'’. Si ¢ tradotto cioé in
una sostanziale rinuncia ad indagare il nodo gordiano del Be/un: 1l rapporto
non solo con Lucano, ma anche con la tradizione epica in senso lato. Tale ri-
nuncia ¢ sopraggiunta un po’ paradossalmente proprio quando, grazie al sag-

14 Cfr. 115, 2-4 persecuti igitur sonum invenimus Eumolpum sedentems membranaeque ingenti versus
ingerentem. mirati ergo quod illi vacaret in vicinia mortis poema facere, extrabhimus clamantem

sia il Bellum (Stubbe 68-69, Rose 1966, 298, Cameron 1970, 415, Gagliardi 1980, 113 n.
69, Aragosti 436 n. 336, Mazzoli 1996, 45, Connors 1998, 141ss., Courtney 2001, 183,
Rimell 2002, 80, Slater 2012, 259, Hofmann 2014, 110-111, Habermehl). Piu cauto Van-
nini a 115, 3, che non esclude si tratti di un poema sulla tempesta (cosi Labate 1988, 8 ¢
Conte 1997, 57-58). Laborat carmen in fine viene interpretato da Habermehl (vol. 2) 768 n.
21, 806 come «dem Schluss fehlt noch die letzte Hand» (ovvero una rifinitura delle ulti-
me asprezze, labor limae), mentre Vannini pensa, piu plausibilmente, alle «cure supplemen-
tari richieste dal finale».

15 Cucchiarelli 1998, 134-135.

16 Non a caso, negli studi citati (con la parziale eccezione di Connors 1994 e 1998), ¢li auto-
ri affermano di non voler considerare direttamente la questione del rapporto con Lucano e,
in sostanza, il contenuto del Be/lum civile come entita autonoma.



Teologia della guerra civile 13

gio di Zeitlin 1971, si intravedeva la via per raggiungere qualche risultato piu
solido.

Se il commento di Guido, con la sua impostazione molto rigida e non
particolarmente originale, rappresenta un contributo alquanto modesto
allinterpretazione del Bellun'", bisogna segnalare diversi lavori che, accanto a
quello di Zeitlin (e spesso indipendentemente da esso), hanno proposto una
visione piu complessa e sfaccettata dell’zmpetns di Eumolpo nel contesto
dell’epica latina.

In primo luogo abbiamo lo studio di Grimal 1977, che si prefigge
Pobiettivo di invertire la relazione con la Pharsalia. 11 libro di Grimal, di fatto
la prima monografia dedicata al Be//um, ¢ provocatorio e bibliograficamente
assai poco informato e, per queste ragioni, ¢ stato molto criticato'®, ma, al-
meno credo, per via delle innegabili pecche ¢ stato trascurato quel che di
buono ha da offrire. Una siffatta impostazione provocatoria, per quanto non
condivisibile, ha portato al centro della discussione il poemetto, un’indagine
analitica del suo contenuto (ad ogni sezione del Bellum ¢ dedicato un capito-
lo) e la necessita di una sua interpretazione complessiva. Slegando il poema
dal rapporto con Lucano e attribuendogli la priorita cronologica e, di conse-
guenza, un valore intrinseco non indifferente (la Pharsalia sarebbe una retrac-
tatio del Belfum di Eumolpol!), Grimal fornisce talvolta spunti di grande inte-
resse sulla sua struttura e sulla sua originalita, cosi come sul suo rapporto
con I’epica e con le fonti storiche”.

Sempre negli anni 70 Reinhard HauBler dedica un lungo e denso capitolo
al Bellum nel suo volume Das historische Epos von Lucan bis Silins und seine Theo-

17 Cfr. La Penna 1978, in particolare sull'impiego della categoria di “satira” per il poemetto
petroniano da parte di Guido.

18 Cfr. Vannini 2007, 288-289, 291-292. Grimal 1977 non conosce lo studio di Rose 1971
sulla cronologia petroniana.

19 Questi meriti sono stati ticonosciuti solo sporadicamente e soprattutto negli ultimi tem-
pi. Vale la pena citare il giudizio di Wiener 20006, 207, forse la prima che rende giustizia al
libro dello studioso francese: «[...] lieB Grimal dem Epos-Entwurf Petrons, der bisher
vorzugsweise Gegenstand sprachlich-stilistischer Detailuntersuchung mit Blick auf die
Parodie-Frage geworden war, nun endlich auch die Ehre einer eingehenden literaturwis-
senschaftlichen Interpretation zuteil werden».



Stefano Poletti 14

rie (una scelta niente affatto scontata)™. I lavori di Grimal e HauBler, pure as-
sal diversi per impostazione e finalita (lo studioso tedesco si concentra so-
prattutto sull’intento parodico nei confronti del personaggio-Eumolpo),
hanno il merito di indagare nel dettaglio il contenuto del poemetto, raggiun-
gendo risultati decisamente innovativi per quegli anni. Per esempio, pur non
conoscendo Zeitlin 1971, sia Grimal che HiuBler accennano al fatto che
Papparato divino del Bellum appare ben poco tradizionale (o virgiliano) e in
questo, paradossalmente, Eumolpo ¢ piu vicino a Lucano di quanto normal-
mente si pensi*.

E cutioso, per non dire sorprendente, che Denis Feeney, nel capitolo de-
dicato a Lucano del suo The Gods in Epic?, si soffermi sul preambolo di Eu-
molpo e lo interpreti come una critica classicistica alla Pharsalia, ma non si
premuri di analizzare la concreta caratterizzazione delle divinita del Belum. In
uno studio incentrato sulla storia della rappresentazione del divino nell’epica
ci si sarebbe aspettati piu attenzione per quella che, se si accetta la cronolo-
gia tradizionale, costituirebbe la prima testimonianza di “déi dopo Lucano”
(di pit, “dei in un epos sulla guerra civile”), la prima reazione alla rivoluzione
lucanea. Questo ¢ un ulteriore sintomo della preminenza generalmente ac-
cordata al preambolo a discapito dell’analisi del contenuto del poemetto.

A riguardo, invero, Feeney si limita a rimandare alla tesi di dottorato di
Catherine Connors, Petronius’ Bellum Civile and the Poetics of Discord, discussa
alla University of Michigan nel 1989%. Per quanto datata e raramente citata,
questa dissertazione resta lo studio piu acuto e approfondito degli aspetti
storico-letterari del Be/lum. Connors ¢ probabilmente la prima a rendersi con-

20 HiuBler 1978, 106-147, stranamente non registrato né da Sovetini 1985 né da Vannini
2007 (in generale il capitolo di HauBler ¢ citato molto raramente nella letteratura petro-
niana). Altri lavori sul Belum nel contesto di studi generali sull’epica sono Burck 1979,
200-207 (citato da Vannini ma non da Soverini) e Perutelli 2000, 163-166 (non registrato
da Vannini).

21 Solo Fucecchi 2013, 36 n. 4 ¢ 49 n. 40 mi pare abbia valorizzato a dovere questo aspetto
del saggio di Grimal.

22 Feeney 1991, 262ss.

23 Connors 1989 (tiassunto in Connors 1990), citato da Feeney 1991, 262 n. 50, 270 n. 93.
Avrebbe senz’altro giovato un’analisi del singolare apparato divino del Be/um nella mo-
nografia di Feeney sugli dei nell’epica.



Teologia della guerra civile 15

to della portata innovativa del contributo di Zeitlin e a tentare una lettura
complessiva del poemetto secondo una simile prospettiva®. In questa opera-
zione dedica meritato spazio proptio alla trama allusiva e alla rappresentazio-
ne del divino:

In every aspect of his representation of the gods [...] Eu-
molpus confronts and challenges the epic traditions which he
has inherited. Eumolpus sets his poem in direct contrast to
Lucan’s epic on the Civil War, from which Olympian gods are
excluded. Yet he will be found to contrast his poetic vision of

Rome to Vitgil’s vision of Rome as well®.

Il mio approccio e la mia interpretazione del Belum devono naturalmente
molto alla dissertazione di Connors. Sebbene, come emergera, non mi trovi
sempre d’accordo con alcune sue conclusioni, la mia analisi prendera spesso
le mosse dalla sua stimolante lettura del poema — di fatto 'unica tentata fino-
ra in questo senso. La quasi totale disattenzione nella bibliografia per un la-
voro che, ad oggi, costituisce il pitt importante studio monografico dedicato
al poemetto (dopo quello assai peculiare di Grimal) ¢ da imputare, io credo,
soprattutto alla successiva pubblicazione di un volume a tema petroniano
della studiosa americana nel 1998%. 1l suo Petronius the Poet (questo il titolo
della monografia) ¢ dedicato in senso lato alla funzione degli inserti poetici
all'interno del Satyricon e contiene un capitolo incentrato proprio sul Bellum
(cap. 4), che, tuttavia, riprende e sintetizza solamente una parte delle brillanti

24 Cftr. Connors 1989, 71: «Collignon and those who follow him have collected allusions to
the Aeneid in the poem’s style and diction and used them as evidence to argue for an
overall Virgilian and classicizing tone in the poem. Zeitlin, in contrast, argues that a con-
sideration of the allusions in context reveals that Petronius’ Virgilian allusions are an ex-
pression not of Petronius’ classicism, as Collignon would have it, but of his anticlassical
subversion of Virgilian epic».

25 Connors 1989, 51.

26 Connors 1989 non ¢ stato visionato direttamente da Vannini 2007 né ¢ di norma citato
nella bibliografia petroniana. A quel che mi risulta, gli unici studi petroniani a conoscere
Pimportante lavoro di Connors sono il commento di Habermehl e Beil 2010, che ne ri-
prende e approfondisce diversi spunti.



Stefano Poletti 16

intuizioni di Connors 1989. In questo capitolo, che pure si apre con alcune
acute considerazioni sul legame con la Pharsalia, sul Gitterapparat e sui pregiu-
dizi che gravano sul poemetto”, sono posti in primo piano i richiami fra
prosa e poesia, mentre l'intertestualita e apparato divino rivestono un ruolo
alquanto marginale.

Fra gli studi piu recenti che si sono occupati del rapporto con Lucano
meritano una menzione i contributi di Claudia Wiener®. La studiosa si di-
stacca nettamente dalla letteratura precedente, accantonando la lettura paro-
dica a favore di una serrata analisi contenutistica fra il Be/um e I'inizio della
Pharsalia (soprattutto il primo libro). Wiener confronta Lucano e il poemetto
petroniano su alcuni temi fondamentali: concezione della storia, funzione del
divino e Ursachenanalyse della guerra civile®. Se il suo approccio e la sua ricer-
ca sono molto stimolanti, nelle sue conclusioni calca la mano in modo al-
quanto radicale sulle differenze — e si puo facilmente cogliere 'eco di tanti
pregiudizi nei confronti del Be/lum (corsivo mio)™:

[...] ist es allerdings kaum noch wichtig zu entscheiden, ob
Petron Lucans Werk im besonderen oder generell die zeitge-
néssischen Dichter von Biirgerkriegsepen im Auge hatte: Er
hitte Lucans innovative Konzeption entweder noch nicht gekannt oder,
schlimmer, sie nicht verstanden. Eine intellektuelle Ehrenrettung
des Autors Petron gelingt hier nur, wenn wir davon ausgehen,
daB3 er seinen Eumolp als einen mittelmiBig-konservativen
Dichter charakterisieren wollte; Eumolps poetische Kostprobe
bleibt unter Berufung anf Vergils Darstellungsmittel und unter Einbe-
ziehung der satirischen Gesellschaftskritik ein sprachlich ausdrucksstar-

27 Connors 1998, 101-102 «I am not convinced that Petronius’ representations of the gods
are a conservative reaction to Lucan’s overturning of epic conventions. [...] Indeed Eu-
molpos’ fragmentation and reinterpretation of Virgilian epic has more in common with
Lucan’s reshaping of Virgilian norms than has been generally recognized».

28 Wiener 2006, 200-220; 2010, 159-162.

29  Precedentemente le analisi di questo tipo (come si possono trovare per es. in Luck 1972
e Soubiran 1987) miravano soprattutto a mettere in rilievo somiglianze di struttura.

30 Wiener 2006, 219-220.



Teologia della guerra civile 17

kes, in seinem gedanklichen Entwurf jedoch unspektakulires main-

stream-Epos der neronischen Zeit.

Nel suo studio del 2010 Wiener, riprendendo alcune linee del suo prece-

dente lavoro, suggerisce addirittura la possibilita di un zels positivo della
guerra civile nel poemetto di Eumolpo, in contrasto con Lucano™.

Sulla scia di Zeitlin 1971 e Connors 1989 (che Wiener non sembra cono-

scere), cerchero di mettere in rilievo il lascito del poeta della Pharsalia preci-
samente nella concezione catastrofica del bellum civile e nella visione del divi-
no — un elemento rilevato, seppur in modo sporadico, anche in altri e piu re-
centi studi™. In questo senso illuminante ¢ il confronto con la Troiae halosis,

31

32

Wiener 2010, 159-160: «Doch schon der auf diese Weise eingefiihrte Gotterapparat ldsst
tatsichlich befiirchten, dass mit dem Birgerkrieg nicht wie bei Lucan das Weltende
droht, sondern eine Ausrichtung auf einen positiven Zielpunkt zu denken wire — gar in
der neronischen Zeit?!» (si ricordi, a riguardo, la diversa concezione che emerge dall’elo-
gio di Nerone in Lucan. 1, 33-66).

Accanto a Zeitlin e Connors (e spesso indipendentemente da loro) si ¢ notato I“antivir -
gilianismo” di una siffatta concezione della storia, senza tuttavia rilevare a dovere I’affini-
ta con Lucano: cft. Setaioli 2011, 9 («[...] we witness an almost morbidly sinister transfig-
uration of Virgilian elements to fit a dark and hopeless overall picture e.g. the figure of
Laocoon in the Troiae halosis, where no redeeming hope for the future is in view, and
some pointed reversals of Virgilian descriptions in the Belum civile»); Breed—Damon—
Rossi 2010, 6 («We might conceive, with Petronius’ civil war poet Eumolpus [...], a story
of cosmic expansion into division and disruption in which discord becomes a feature
not of interference, but of continuity in Roman history. At times it might seem that the
true fulfilment of Roman destiny comes not, as an Augustus might like to present it,
with the closing of the gates of war, but when “on earth whatever Discord commanded
was accomplished” [= Bellum v. 295]»); Branham-Kinney 117 («[...] a revealing attempt
to treat Lucan’s distinctly unusual [...] subject, the civil war, in a quasi Vergilian manner
(even pointedly bringing back the gods’ speaking parts after Lucan omits them in a de-
cisive break with tradition) but without Vergil’s teleological reading of Roman history»).
11 breve capitolo di Perutelli 2000, 163-166 sul Bellum si segnala per alcune prese di posi-
zioni nette contro la vulgata interpretativa: «Nessuna delle innovazioni clamorose che lo
[s¢i/. Lucano] avevano caratterizzato ¢ assente dal carme petroniano. E quasi del tutto
scompatso I'apparato degli déi tradizionali, vi sono le personificazioni di entita astratte,
prima fra tutte la Fortuna, che vi compare come unica padrona degli eventi». Acute con-
siderazioni sul rapporto con Virgilio in Habermehl (“Petronius, [5] P. Niger (Arbiter)”



Stefano Poletti 18

altro impegnativo parto poetico di Eumolpo, pure liquidato come parodia
di Seneca tragico, ma valorizzato da Zeitlin nella sua interpretazione innova-
tiva. In entrambi i poemi declamati da Eumolpo c¢’¢ una ricercata messa in
discussione della teleologia augustea di Virgilio, in special modo per come ¢
rappresentata nelle profezie eneadiche: I'orizzonte della narrazione si limita
alle soglie della catastrofe, gli déi abbandonano la citta al suo destino di mor-
te, di cui ¢ segno premonitore il sanguinoso prodigium che colpisce Laocoon-
te e 1 figli (non a caso, anche nel Be/fum spazio significativo ¢ riservato ai se-
gni premonitori della guerra civile). Come sintetizza felicemente Zeitlin:
«The Troiae Halosis negates Vergil’s Troy, the Bellum Cinile his Rome»™.

Anche se, come vedremo, non mancano alcune interessanti differenze in
tema di teleologia™, Petronio ¢ certamente consapevole della portata rivolu-
zionatia della Pharsalia lucanea e costruisce un poemetto che con essa intrat-
tiene un rapporto sofisticato. Anche per questo il supposto “mainstrean-
Epos” di eta neroniana appare in realta pin “lucaneo” (e meno “convenzio-
nale” o “virgiliano”) di quanto spesso si sostenga. Al di la dei citati limiti, lo
studio di Wiener coglie pero un dato importante. La brevita del Be/lum, che si
arresta al preludio del conflitto, ¢ stata spesso oggetto di critiche, condanna-
ta come ulteriore indizio della bizzarria e del fallimento di questa ambiziosa
impresa poetica. L’analisi della studiosa dimostra invece che gli albori della
guerra costituiscono un momento pregnante ed emblematico, che dischiude
una profonda riflessione sulla concezione del tempo e della storia e sui fon-
damenti stessi dell’epos, sul suo inizio e sul suo zels.

Oltre a Zeitlin e Connors, il mio approccio ¢ particolarmente debitore a
un saggio di Marco Fucecchi intitolato “Il Bellum civile di Petronio: epica e
anti-epica”. Alcuni dati sull’architettura del poemetto fungono da premessa
per la sua interpretazione: il lungo preambolo moralistico-eziologico e il se-
guente concilio di due «divinita-outsider» quali Dite e Fortuna. Innovativa ¢
la valorizzazione di possibili intertesti ovidiani, come il concilinm deorum di

nel NP) e Habermehl (vol. 1) xxx-xxxi (sul Belum civile), 158-160 (sulla Troiae halosis). Sul-
la Troiae halosis Simons 2009, 110-111 e Ragno 2018, 10-11 si richiamano a Zeitlin 1971.
33 Zeitlin 1971, 81. Sul confronto con la Troiae halosis vd. cap. 2 § 6 e pp. 245-248.
34 Vd.in part. cap. 2 § 6.
35  Fucecchi 2013 (cft. Poletti 2014, che qui riprendo).



Teologia della guerra civile 19

Met. 1, da cui «probabilmente [...] Petronio trae spunto per trasferire su
Roma, la citta-mondo, il tema del castigo universale» (p. 48), e la voracita di
Erisittone di Mez. 8 dietro I'insaziabile fame di conquiste di Roma. Nello
«strano conciliabolo» prima della catastrofe, le divinita si appropriano di al-
cuni 7gpoi elencati dal narratore nel preambolo moralistico, ma, al contempo,
il moralismo viene «demistificaton: Dite e Fortuna sono animati da moventi
gretti ed egoistici. Su questa base il Belfum viene interpretato da Fucecchi
come compromesso fra epica e l'«anti-epica», ovvero la satira («il genere
che fin dalle origini, con Lucilio, e poi ancora nella variante menippea, con
Seneca, si era appropriato a fini parodistici del concilio divino»), come «espe-
rimento epico inscritto in un contesto particolare come il romanzo ‘satirico’
di Petronio» (p. 47).

Per la prima volta Fucecchi ha richiamato Iattenzione su alcuni aspetti
fino ad allora poco considerati: la degradazione dell’apparato divino petro-
niano, ovvero la sua non-convenzionalita; il modello di Ovidio (¢ sorpren-
dente che, prima di Fucecchi, non sia mai stato preso in seria considerazio-
ne)*; in generale, I'importanza di un’analisi approfondita dell’allusivita del
poemetto. Della sua lettura bisogna pero segnalare anche alcuni limiti. A li-
vello preliminare, la nozione di Satyricon come “romanzo satirico” o “menip-
peo” appate vaga e poco chiara. Piu nello specifico, credo che linterpreta-
zione del rapporto del poemetto con I'anti-epica/la satira abbia portato lo
studioso ad appiattire (se non annullare) proprio il rapporto con I'epica, con
Lucano én primis, ma anche, paradossalmente, con Ovidio, ridotto a una sorta
di mediatore di un modello satirico. La crisi della tradizione che trova espres-
sione nell’apparato divino del Belum puo essere letta, invece, come coerente
sviluppo della Pharsalia, che non a caso viene spesso etichettata come “anti-
epica” (una singolate coincidenza terminologica e concettuale, che Fucecchi

36 Piu recentemente da segnalare anche Aresi 2019, di cui purtroppo sono giunto a cono-
scenza solo a uno stadio molto avanzato del mio lavoro. Se I'idea di un rapporto con la
“Crotone ovidiana” puo risultare in sé accattivante, i legami fra il Bellum e le Metamorfosi
messi in rilievo dalla studiosa (vd. in part. 'episodio di Miscelo) mi paiono non troppo
cogenti. La parte del suo lavoro dedicata al Cesate del Belum (a dire il vero un po’
“astratta” da quella ovidiana) contiene invece intuizioni degne di nota, che saranno di-
scusse nel cap. 4.



Stefano Poletti 20

non esplora)”’. Come vedremo (in part. nel cap. 2 § 1), la rappresentazione
degli dei alle soglie della guerra civile ¢ un “momento critico” per ’epica tra-
dizionale. Oltre alle inquietudini virgiliane e alla rivoluzione lucanea, anche
Ovidio si confronta con questo problema nell’'ultima “scena divina” delle
Metamorfosi, un passo di cruciale importanza per linterpretazione del Bellum,
finora trascurato, cui dedicheremo dovuta attenzione.

La chiave di lettura “satiricamente anti-epica” proposta da Fucecchi ha
I'indubbio merito di aver messo in luce la non-convenzionalita di diversi ele-
menti del poemetto, ma resta fecondo e doveroso il confronto del Belum
con la tradizione epica. In particolare, va riconosciuta e indagata proprio
I'intermediazione ovidiana (in Lucano e nel Be/um fino a Stazio) nella trasfi-
gurazione e nella decostruzione dell’epica virgiliana (la teleologia, la rappre-
sentazione del divino e 'esplorazione di punti di vista alternativi al tradizio-
nale Gotterapparat).

2. Premesse interpretative
2.1. “Parodia” e “fallimento”: due concetti abusati

The work in which parody plays the most central role is
perhaps Petronius Arbitet’s Sazyricon, which ‘parodies an as-
tonishingly wide range of other literature’ (N. W. Slater,
Reading Petronins (1990), 18). [...] The poem on civil war re-
cited by Eumolpus at Sazyricon 119-24, which is very close
in many respects to Lucan’s Bellum Civile [...], has been vari-
ously seen as completely serious and either entirely or par-
tially parodic, which underlines the difficulty of determin-
ing the boundaries of parody™.

37  Per limitarmi a un solo, significativo esempio, proprio Fucecchi definisce la Pharsalia
come «anti-epica delle guerre civili» (Fucecchi 2020, 69).
38 D.P. Fowler — P.G. Fowlet, OCD s.v. “Parody, Latin”, 1084.



Teologia della guerra civile 21

E significativo che P’assai sintetica voce dell’ Oxford Classical Dictionary sulla

parodia nella letteratura latina dedichi uno spazio specifico al Bellum civile e
allinterpretazione del suo intento parodico”. I’idea che Eumolpo in questa
sezione sia portavoce delle istanze autoriali e che le esternazioni di 118 e il
poemetto nel suo complesso siano da considerare una risposta seria a Luca-

no ha riscosso un certo successo®, ma ¢ stata ormai da tempo abbandonata.

Venuta meno questa componente di serieta, si ¢ fatto ricorso all’'intento pa-
rodico nei confronti della Pharsalia, quast il fine del Bellum sia “fare il verso”
al poema sulla guerra civile di Lucano, svilitlo ironicamente®. A discapito di

39

40
41

In una certa misura, 'uso del concetto di “parodia” per il Bellum in sensi diversi, talora
quasi opposti, ¢ diretta conseguenza dell’ambigua definizione di questa categoria inter-
pretativa. Come notano gli autori della voce dell’OCD, «increased attention given to in-
tertextuality in general [...] with perhaps some influence from those modern theories
which offer broad definitions of parody [...], has led to the concept being employed
more widely. In general, any intertextuality with a ‘higher’ genre in a lower may be read
as parody». Hanno avuto un ruolo, naturalmente, anche il problema del genere del Sazyri-
con ¢ il suo supposto rapporto con un genere “basso” come la menippea, quasi un inserto
epico in un “romanzo menippeo” debba di necessita comportare una degradazione paro-
dica (vd. Fucecchi 2013). 1l legame del Sazyricon con la satira menippea ¢ stato messo in
dubbio in termini netti soprattutto da Conte 1997, cap. 5. Questi, in particolare, fa notare
che i «contrasti irrisolti», il «senso sfuggente della parodia» (p. 150) in brani come la Tro-
iae halosis e il Bellum civile sono quanto di piu lontano dall’operazione di scoperta “degra-
dazione parodica” dei generi alti tipica della menippea (una siffatta degradazione del lin-
guaggio poetico ¢ cosa diversa dal giudizio espresso dai personaggi del Sazyricon sulla
poesia recitata). Per una rassegna bibliografica sul Be/um e il suo elemento parodico mi li-
mito a rimandare a Soverini 1985, 1738ss., che classifica dettagliatamente le tendenze dei
vari studiosi a riguardo.

Stubbe, Sullivan 1968, 176, E. J. Kenney (in Walsh 1970, 50 n. 1) e Luck 1972.

Tale elemento non viene del tutto eliminato anche da chi pensa a una risposta seria di Pe-
tronio alla Pharsalia. Emblematico in questo senso Luck 1972, 135 (corsivo mio): «He
[Petronio] justifies his unfavourable opinion in three different ways: First, in the more
theoretical remarks of ch. 118; second, by a dever parody of some of Lucan’s mannerisms;
third, by demonstrating how an epic poem devoted to this subject should be conceived».
La Penna 1978, 572 ha ben colto che «il Guido sembra oscillare tra il concetto di parodia
come caricatura (cioe il concetto moderno piu comune, che, si sa, non ¢ pero quello anti-
co) e il concetto di parodia come critica allusiva». Questa ambiguita semantica che La
Penna rimprovera a Guido ¢ in realta assai diffusa: sono molti i critici che, come Guido e
Luck, pensano che il Be/lum sia risposta seria alla Pharsalia (per indicare cio si usa spesso il



Stefano Poletti 22

tale ipotesi, si ¢ andata sempre piu affermando la tesi che la parodia/I'ironia
coinvolga anche, se non principalmente, Eumolpo, affetto dai vizi dello stile
lucaneo da lui stesso condannati (in questo Petronio potrebbe riprendere in
modo caricaturale certe movenze stilistiche di Lucano)*. Oggetto della paro-
dia sarebbe soprattutto I'indirizzo dei poeti “tremendamente convenzionali”
che Eumolpo impersonerebbe®. 11 Belum servitebbe pertanto a mettere in
scena il fallimento artistico del personaggio, un’ulteriore prova del suo essere
poeta di bassa lega, o petlomeno mediocre rispetto alle sue ambizioni*. Con

42

43

termine “parodia” nel senso di “critica allusiva”), ma al contempo fornisca una caricatura
di certi caratteri lucanei.

Un simile problema interpretativo (sul senso della parodia e sulla posizione autoriale) si
pone, com’e noto, anche per altre sezioni del Sazyricon, in cuii (degradati) personag-
gl esprimono opinioni su questioni estetico-culturali, toccando argomenti del dibattito
intellettuale dell’epoca (cfr. in generale Soverini 1985). Punto di confronto importante
sono, ovviamente, Iattacco di Encolpio contro la declamazione («esso stesso una decla-
mazioneb [Berti 2007, 238 su Sat. 3, 1]) e il dialogo con Agamennone sulla decadenza
dell’oratoria e sull’educazione in Saz. 1-5 (cfr. almeno il gia citato Soverini 1985, 1707-
1738, Conte 1997, 48ss., 135ss., Berti 2007, 233-238, Vannini 2007, 255-262, Breitenstein
22-28). Con un approccio simile a quello adottato per il Bellum, si ¢ sostenuto che il focus
dell’autore-Petronio (e della sua ironia) si concentri soprattutto sulla caratterizzazione dei
personaggi, affetti dagli stessi vizi che condannano (cfr. la convincente sintesi di Berti
2007, 238: «La parodia dell’autore, nascosto dietro ai suoi personaggi, rivela che i critici
piu severi dei vizi e delle degenerazioni della retorica sono anch’essi il prodotto di quel
sistema che pongono sotto accusa, ¢ ne sono egualmente responsabili»). Nel caso del Be-
lum, naturalmente, una siffatta prospettiva va calata nella cornice del rapporto con Luca-
no (e con il genere epico), che non si puo liquidare come una mera “questione di stile” e
si rivela ben pitt complesso di quanto di norma si sostenga.

Vd. sopra le accuse di “convenzionalita” e “virgilianizzazione imperfetta”. Sulla critica
della poesia contemporanea cfr. Walde 2003, 138 = 2010, 444-445 («Es ist viel wahr-
scheinlicher, dass Petron hiermit einen bestimmten Typus der Literaturkritik resp. unin-
spirierter, rein traditionsverhafteter Literaturproduktion ironisieren wollte») e Hofmann
2014, 111 («a satiric demonstration of the inability of contemporary poets»). Significati-
vamente, proprio Sullivan, uno dei pit importanti difensori della serieta politica e lettera-
ria del Bellum, introduce una posizione pit sfumata sulla qualita del Be/um nel suo ultimo
contributo sul tema: «His [sz/. di Eumolpo] proferred counter-example, the sketchy frag-
ment of an epic on the civil war, would hardly inspire a reader’s confidence in the pro-
gramme» (Sullivan 1996, 154-155).

44 Beck 1979, 241, seguendo il giudizio di Arrowsmith, assegna etichetta di “mediocte”



Teologia della guerra civile 23

una simile interpretazione ¢ difficile ricostruire I'opinione dell’autore-Petro-
nio su Lucano; secondo alcuni, tuttavia, le dichiarazioni di 118 potrebbero
comunque rispecchiare il pensiero dell’autore®.

Due categorie interpretative, “parodia” e “fallimento”, utilizzate in prece-
denza per mettere a fuoco la critica di Petronio a Lucano (¢ il poeta della
Pharsalia che “fallisce”), sono state poi impiegate per bollare la mediocrita di
Eumolpo ed eventualmente della poesia da lui rappresentata. Cosi, 'atten-
zione si ¢ spostata di peso dal rapporto con la Pharsalia alla caratterizzazione
del poetastro, il quale, secondo la fortunata formula di Beck 1979, se fallisce
come poeta, riscuote invece grande successo grazie alle sue capacita di fabula-
tor, di narratore di novelle.

Ridimensionando il concetto di parodia e fallimento e notando la buona
fattura della poesia petroniana, alcuni studiosi hanno invece valorizzato la
tendenza di Petronio al “divertimento mimetico”: l'autore punterebbe a ri-
produrte un tipico prodotto letterario della scuola classicista “ostile” a Luca-
no, senza la pretesa (e la volonta) di chiarire quale sia la sua personale posi-
zione in proposito®.

alla poesia di Eumolpo. Labate 1995, 163-164 riflette sulla sostanziale buona fattura della
poesia petroniana e sul labile confine fra mediocrita e valutazione negativa.

45 Su questo approccio vd. Soverini 1985, 1748-1749. Courtney 2001, 186-188 sostiene che
il punto di vista di Petronio sia (piu 0 meno) fedelmente rispecchiato in Saz 118, ma (un
po’ contraddittoriamente) conclude: «What does all this say about Petronius’ opinion of
Lucan? [...] we simply should not ask the question. Because we have the author Pet-
ronius creating an ‘unreliable narrator’ [...], Encolpius, who reports the poetic activity of
a disreputable poet Eumolpus, the possible permutations are too many to enable us to
get back to the views of the author».

46 La Penna 1978, 572 sottolinea acutamente «la forte inclinazione di Petronio al diverti-
mento mimeticor, in particolare «del gusto dei primi antilucanei» («’interpretazione del
brano come caricatura ¢ troppo grossolana per la sua (di Petronio) signorilita e ambiguita
e non coglie il profondo e paradossale legame fra ironia e Einfiibiung mimetica»). Su una
simile linea si collocano Vannini 20 («piuttosto che di parodie (un termine che dovrebbe
essere riservato ai casi in cui la riscrittura intacca il modello parodiato) si tratta di pastiches,
di ‘esercizi di stile’), Ciaffi e Perutelli 2000, 165. Per Soverini 1985, 1770, che pure enfa-
tizza la componente parodico-menippea, «la parodia [...] si sfuma nella tendenza petro-
niana al divertimento mimetico»: si tratterebbe di un «componimento-tipo» di scuola
classicista, mentre la parodia sarebbe orientata verso «l cattivo gusto |[...] comune deno-



Stefano Poletti 24

La caratterizzazione di Eumolpo gioca senz’altro un ruolo non seconda-
rio. Per quanto riguarda i suoi “fallimenti” come poeta si ricordi il sollievo di
Encolpio alla fine della recitazione®’, da accoppiare alla excusatio non petita per
la mancanza dell’ #/tima manus. Importante ¢ anche la magmatica tirata mora-
listica che apre il Bellum (in bocca ad Eumolpo, personaggio moralmente as-
sal discutibilel). A proposito dello stile, puo darsi che ci sia un tentativo di
connotare il Bellum in senso “lucaneo” (si veda soprattutto 'enfasi sulle sex-
tentiae), ma credo che l'ironia autoriale si concentri su altri punti: il gusto del
concettismo, dell’obscuritas e dell’ ambiguitas, la retorica gonfia e altisonante, la
ricerca smaniosa del sublime, “oggettivata” in paesaggi estremi e dai tratti
evidentemente metapoetici (lo hiatus infernale, le Alpi) - quel «falso sublime
(alla moda) che sa essere petfino grottesco e raccapricciante»®®. Tutti elemen-
ti, questi, che dovevano essere assai diffusi fra i poeti dell’epoca e non ricon-
ducibili unicamente a Lucano.

Tuttavia, Courtney” ha fatto legittimamente notare che lintento ironico
nei confronti di Eumolpo non puo bastare a risolvere I'enigma del lungo
poemetto e del suo rapporto con Lucano:

Yet charactetization alone would not account for Petronius’
introduction of this sizeable poem. He must feel that the po-

etry of Lucan raises issues which need consideration [...]

Anche Labate si interroga (a ragione) sui limiti della categoria di diverti-
mento mimetico se considerato “fine a se stesso”, soprattutto in casi estremi

minatore a tutta I’epica contemporanea». Interessante la posizione compromissoria di
Sullivan 1996, 154, 160 n. 18 («If not a parody, it is certainly a ‘para-poem’. [...] it is ot
a ‘parody’ in any ancient or modern sense of the term, and our literary theories are not
sophisticated enough to distinguish intertextual relations other than (complimentary)
‘imitation’ and ‘pastiche’ or (hostile or derisive) ‘parody’») e Courtney 2001, 188 («‘Par-
ody’ would be too strong a word to apply to this; ‘mimicry” might be better»).

A7 124, 2 cum haec Enmolpos ingenti volubilitate verborum effudisset, tandem Crotona intravimus.

48 Cfr. Conte 1997, 75. Sul sublime nel Be/um importanti Hardie 2009, 225-228 e Ripoll 201
(vd. in part. infra cap. 4 § 2.2).

49  Courtney 2001, 187-188.



Teologia della guerra civile 25

come quelli della Troiae halosis € del Bellum civile”. La fredda accoglienza che il
poema riceve ¢ indicativa di un generale atteggiamento dei personaggi del
Satyricon nei confronti della poesia in quanto tale (pit che di un oggettivo
giudizio sulla sua qualita) e non va presa come un invito a trascurare fout court
linterpretazione della “ridicola” poesia di Eumolpo®'.

11 facile teorema del “fallimento del poetastro” e la nozione di parodia (di
Lucano o di Eumolpo che sia) sono stati impiegati in modo alquanto super-
ficiale, come una sorta di passeparfout interpretativo™: hanno ostacolato
un’indagine della dinamica fra innovazione lucanea e modello virgiliano, ri-
ducendola ad una (discutibile) questione di stile. Esplorando questa dinamica
senza pregiudizi si puo avanzare un’ipotesi sul senso di questo enigmatico te-
sto.

2.2. Dare un volto agli d¢i di Lucano

Piu produttivi appaiono gli approcci che, mettendo da parte la categoria
di parodia, sottolineano I'importanza del mimetismo petroniano nel propot-
re uno specimen di epos “anti-lucaneo” (in quest’ottica vanno valorizzati anche

50 Labate 1995, 164-165: «Un problema forse pit grave nasce dalla funzione caratterizzante
riconosciuta ai poemi di Eumolpo. L arbitrario coinvolgimento dell’autore in quello che
dicono o fanno i suoi personaggi risulta cosi scongiurato. Ma siamo sicuri che 'autore re -
sti sempre davvero indenne dalle presunte colpe delle sue creature? [...] Quell’intenzione
mimetica che sarebbe ragionevole per brevi frammenti testuali, diventa davvero irragio-
nevole quando si estende per ampie porzioni di testo (additittura 18 pagine dell’edizione
Muiller nel caso del Bellum civile». Cfr. anche Kenney in Walsh 1970, 50 n. 1.

51 Cfr. Beck 1979. Labate 1995 ha tipteso ¢ ampliato questo tema, giungendo alla felice de-
finizione di “ubiqua marginalita della poesia” nella societa ritratta nel Sazyricon.

52 In questo contesto si inquadra il famoso motto di Collignon 1892, 178 nei confronti di
chi vede nel Be/lum una parodia di Lucano e insieme dei suoi critici: «Parodier tout le
monde, c’est en réalité ne parodier personnex». HauBler 1978, 143 n. 95 ribatte: «Ersteres
ist eine Scheinlogik, die verkennt, daf3 verschiedene Stufen und Schichten der Kritik vor-
liegen konnen; letzteres evoziert die Frage: warum eigentlich nicht?!». Credo che le paro-
le di Collignon vadano appunto valotizzate come un invito a definire “Stufen und
Schichten der Kiritik”, senza abbandonarsi a un uso semplicistico e generalizzante della
categoria di parodia.



Stefano Poletti 26

1 punti di contatto con i poemi epici dell’eta flavia a noi pervenuti). Piu spe-
cificamente, il Be//um si presenta come un esercizio virtuosistico sorprenden-
te e paradossale, riscrivere la Pharsalia “aggiungendo gli dei”, come una sfida
letteraria alla rivoluzione di Lucano — una sfida in cui certo si puo ravvisare
una dose di ironia, ma che va analizzata in tutta la sua concretezza per co-
glierne il senso complessivo.

A questo scopo, puo essere utile ripartire da Saz. 118, 6, dalla lamentela di
eccessiva vicinanza alla storia e di mancanza di dei e fabulosum. Per quanto
tale giudizio classicistico sia rispecchiato in diverse fonti, Thomas Baier ha
suggerito che I'accusa eumolpiana coglie un risvolto meramente formale del
poema di Lucano, si ferma all’apparenza, senza toccare le profonde ragioni
stilistiche, ideologiche e filosofiche della rivoluzione della Pharsalia: «So als
gelte die naive Gleichung, Lucan plus Gétterapparat ist gleich Vergil»”. 11
preambolo predica un ritorno al tradizionale apparato di deéi e alla finzione
fabulosa e si propone di inserirli in un abbozzo epico sullo stesso tema di Lu-
cano; tuttavia, come accennato, le divinita del Be/um hanno ben poco di tra-
dizionale o virgiliano. Questa “contraddizione”, finora assai poco indagata, ¢
uno degli aspetti piu significativi del parto poetico di Eumolpo. Si puo inter-
pretarla, almeno a livello superficiale, come fallimento del poetastro, come
ironia nei suoi confronti, ma si rischierebbe di trascurare la serieta che si cela
dietro lironia, ovvero cio che tale contraddizione ha da dirci sul rapporto
con il modello lucaneo e con la tradizione epica in senso lato, prima e dopo
la “rivoluzione” di Lucano.

I non convenzionali deéi di Eumolpo si pongono in continuita con il divi-
no della Pharsalia: 1a rimozione dell’Olimpo nel Bellun a favore delle forze in-
fere puo essere confrontata con la rimozione del tradizionale Gdtterapparat
nel poema di Lucano; alle divinita tradizionali subentrano elementi assai lu-
canel, come malvagie forze infernali, un’onnipotente Forfuna e una teleologia
catastrofica. Anche il Cesare petroniano, coi suoi tratti annibalici, ha molto
da spartire con il Cesare della Pharsalia. La Roma del Romanus Vergilins — fa-
mosa definizione celebrativa dell’epos nazionale virgiliano proposta in 118, 5,
forse in polemica con i Romana carmina lucanei (Lucan. 1, 66) — viene “smi-

53 Baier 2006, 293-294; similmente Baier 2010, 113-114.



Teologia della guerra civile 27

tizzata” fin dal primo verso, con la rappresentazione di un victor Romanus (vv.
1-3) che sprofonda nella perdizione morale e precipita verso 'autodistruzio-
ne della guerra civile. Tl Be/um, in quanto “esercizio di stile” di un epos tradi-
zionale postlucaneo, costituisce un’operazione letteraria particolarmente raf-
finata, che si propone di dare forma alle oscure potenze divine della Pharsa-
lia. Tale esperimento intrattiene con il poema lucaneo un rapporto di coeren-
za, € non, come ci si potrebbe aspettare, di discontinuita.

Cio non significa necessariamente che il personaggio-Eumolpo abbia capi-
#o la rivoluzione di Lucano. E pit probabile che I'autore-Petronio voglia rap-
presentare una specie di “aporia del classicista Eumolpo”. Dopo Lucano, un
poeta classicista che si ispiri al Romanus Vergilins non riesce pit a immaginarsi
un tradizionale Gitterapparat per descrivere la guerra civile, ma solo un pan-
theon e una Roma degradati, un apparato divino opaco e disorganico™. La
mia ipotesi interpretativa ¢ che per questo tramite, o/#re alla possibile ironia
nei confronti di Lucano (la cui rivoluzione viene per certi versi “decostrui-
ta”) e delle stesso Eumolpo (che dalla rivoluzione di Lucano appare fatal-
mente influenzato), Petronio stia proponendo una riflessione sul profondo
impatto della Pharsalia, che ha messo radicalmente in crisi la tradizione epica,
messo in discussione ruolo e funzione dell’apparato divino e, al contempo, il
rapporto fra deéi, eroe e voce narrante del poeta epico. Se dunque, come op-

54 Si ricordi la definizione di Narducci dellanti-mito” di Roma in Lucano (cfr. ad es. Nar-
ducci 2002, 83ss.). Narducci 2002, 76 propone inoltre il legame fra Romanns 1V ergilius e i
Romana carmina di Lucano: Il “romano Virgilio”, lo definisce puntigliosamente ’Eumolpo
di Petronio in un contesto fortemente detrattivo delle qualita letteratie della Pharsalia (Sa-
pr. 118, 5): forse 'intento non ¢ solo di ribadire [...] il valore dell’ Eneide in quanto massi-
mo poema nazionale. Puo darsi che Petronio voglia anche assestare una stoccata alla ri-
vendicazione lucanea di ‘romanita’ letteratia, sottolineando I'inanita della pretesa di riva-
leggiare con I'unica epica veramente degna di una tale ambizione». Narducci non consi-
dera il contenuto del Belum, in cui, non meno che nella Pharsalia, viene problematizzato
lideale della “romanita” e del Romanus Vergilius (Zeitlin 1971). Habermehl su 118, 5 Ro-
manus Vergilins cita Vergilius noster di Sen. Epist. 21, 5; 95, 69.

55 Cfr. la sintesi, provocatotia ma assai suggestiva, di HauBler 1978, 137-138: «Die Got-
terregie [del Bellum petroniano] mutet weniger vergilisch als hellenistisch bis zeitgends-
sisch an. [...] Lucan tut — mit Uberspitzung gesagt — mehr fiir die Gétter durch seine Be-
schrinkungy.



Stefano Poletti 28

portunamente sottolinea Baier, dal preambolo emerge un superficiale giudi-
zio classicistico sulla Pharsalia, bisogna pero rilevare che dalla prova concreta
messa in scena da Eumolpo traspare una pit complessa consapevolezza del-
le conseguenze destabilizzanti della Pharsalia per Pepos tradizionale — una
consapevolezza che si ¢ portati naturalmente ad attribuire all’autore nascosto
(Conte 1997) piu che al personaggio-Eumolpo.

Proprio quell’epos senza deorum ministeria, che 1 classicisti giudicavano cosi
simile alla storia, ha cambiato in modo radicale la concezione stessa dell’epos
e dei deorum ministeria, provocando una crisi della tradizione in cui Eumolpo
sembra essere per cosi dire intrappolato. In questo senso, non si tratta (alme-
no primariamente) di avanzare ipotesi sul giudizio di valore, letterario e ideo-
logico, di Petronio né sulla Pharsalia né sulla poesia tradizionale che dovreb-
be teoricamente essere rappresentata da Eumolpo. Petronio sembra voler far
riflettere il lettore sul lascito della Pharsalia, sulle difficolta di trattare il tema
del furor della guerra civile in epica e, piu in generale, di tentare la strada
dell’epica tradizionale dopo Lucano. Tuttavia, se, come credo, ¢ lecito legge-
re il Bellum come espressione delle aporie del classicismo dopo Lucano, si
puo supporre che Petronio giudicasse I'anticonvenzionale operazione lettera-
ria della Pharsalia, se non pienamente condivisibile, perlomeno straordinaria-
mente “efficace”, che ne riconoscesse cioe 'importanza e la portata rivolu-
zionaria. Resterei pit prudente sull’idea di una vicinanza ideologica e politica
fra I'autore-Petronio e Lucano, postulata con una certa disinvoltura da Zei-
tlin (con maggiore cautela da Connors).

Tenderei a interpretare P'affinita con Lucano in primo luogo nel senso fin
qui esposto, ovvero come una complessa riflessione /letteraria sulle forme
dell’epica tradizionale e sulla difficolta di un ritorno al Romanus VVergilins (ai
suoi dei, al suo mito di Roma) dopo la rivoluzione della Pharsalia. D’altra
parte ¢ fuor di dubbio che cio abbia dei risvolti sul piano ideologico: la sov-
versione delle convenzioni epiche nella Pharsalia ha alla sua base il rifiuto
dell’apparato divino epico come veicolo dell’ideologia del principato.



Teologia della guerra civile 29
2.3. Deorum ministeria: equivoci del Gétterapparat

Proprio a partire da queste considerazioni (soprattutto dallo spunto di
Baier sopra citato) ¢ bene soffermarsi brevemente sulla nozione di Gotterap-
parat e, in particolare, sull'idea di rimozione del divino da parte di Lucano. La
formula “mancanza del Gotterapparat in Lucano” ¢ tanto diffusa quanto sem-
plicistica, se si vuole molto “eumolpiana”, che include (o petlomeno rischia
di includere) anche un giudizio valutativo su questa rimozione. D’altra parte,
la stessa nozione di apparato divino implica una semplificazione, quasi ad in-
dicare un elemento accessorio, che puo essere inserito o tolto a piacere — an-
che questo, a ben vedere, ¢ un concetto alquanto “eumolpiano”!

Come ¢ stato messo in luce fin dallo studio di Ahl 1976 e poi, in maniera
piu sistematica, da Feeney 1991 nel suo capitolo dedicato al poeta di Cordo-
va, una componente essenziale dell’epica lucanea ¢ proprio la rappresenta-
zione del divino e la relazione conflittuale che s’instaura fra il piano degli dei
e la “voce” del poeta. Nella Pharsalia manca il tradizionale antropomorfismo
degli deéi, ma Lucano non rinuncia a ritrarre (e a commentare) il ruolo delle
forze divine, soprattutto per mezzo di omina e profezie. Non € un caso che
nel Bellum proprio questi due ingredienti, omina e profezie, abbiano una fun-
zione fondante, fornendo la base per la creazione di un Gérterapparat “esplici-
to” per la guerra civile. D’altra parte, come vedremo, I'“opacita” dei segni di-
vini tipica della Pharsalia di Lucano trova significativo seguito nel poemetto
del Satyricon.

Questa puntualizzazione non serve solo a leggere nella giusta prospettiva
il peculiare apparato divino della Pharsalia. Nell'interpretazione del Bellunz im-
portante ¢ proprio 'equivoco sulla definizione di apparato divino. Come det-

56 Cfr. Walde 2012, 62: «Ist der Begriff ,,Gotterapparat® nur eine fagon de parler, die in prak-
tischer Abkiirzung sagt: ,G6tter und Géttinnen treten bei Lucan nicht als Protagonisten
der Handlung auf? Oder ist damit ein prinzipielles Werturteil verbunden, im Sinne
von: ,der Gotterapparat fehlt (schmerzlich) oder der Gotterapparat ist auch bei anderen
Epikern lediglich eine jederzeit abzichbare Ingredienz?». Vd. anche Strauss Clay 2011:
«The expression “divine apparatus” (Gdtterapparai), also known as “divine machinery”
[...] suggests something added on or superfluous, something clunky and non-essential,
superimposed on the epic as a poetic contrivance.



Stefano Poletti 30

to, nella sua ars poetica, Eumolpo pare presentarlo come un elemento che si
puo estrarre/reinserire quasi meccanicamente (questo sembra essere il succo
della critica a Lucano). Nella pratica, pero, la rappresentazione del divino
fornita da Lucano sembra essere all’origine della sconcertante non-conven-
zionalita degli déi di Eumolpo: 1 non-déi della Pharsalia sono una presenza
concreta e ineludibile, con cui dovra fare i conti qualsiasi ¢pos a venire.

2.4. Le ambages del Bellum, il Bellum come ambages

Nel contesto dell’ars poetica di Eumolpo, la parola ambages costituisce essa
stessa un’ambages: un termine oscuro, con una ricca polisemia. Se il senso del-
la parola in 118, 6 ¢ stato indagato approfonditamente, credo che finora si
sia mancato di valorizzarne adeguatamente la valenza programmatica, so-
prattutto in relazione al poemetto che segue: il Bellum civile ¢ esso stesso un
enigma. E possibile che il termine ambages sia da leggere non solo come “pa-
rola del poeta furens Eumolpo”, ma anche come “parola dell’autore-Petronio”,
consapevole che sta sottoponendo al lettore ambages di ardua interpretazione.

Se il Bellum rappresenta nel suo complesso un’ambages, ¢ anche perché
esso stesso € un contenitore di enigmi. Lo stile del poemetto ¢ caratterizzato
da un’obscuritas e un’ ambiguitas spesso estreme, da elaborati concettismi di dif-
ficile decifrazione. Proprio la non convenzionalita del Belum comporta inol-
tre una serie di scene profondamente enigmatiche, che, non a caso, trovano
il loro fulcro proprio nelle profezie e negli ambigui signa divini: 'incontro fra
Dite e Fortuna, un rebus che verra analizzato in questo lavoro da svariati
punti di vista (la sua collocazione nella vicenda; il suo legame con le potenze
olimpiche; la rappresentazione del potere del dio e del suo rapporto con
Pumanita); la folgore (mandata da Giove [?]) che chiude laconicamente
I'incontro provocando la fuga di Dite; la tempesta sulle Alpi che assale Cesa-
re, poco dopo che questi ha ricevuto omina incoraggianti; piu in generale, la
componente allegorica e simbolica, che coinvolge diversi livelli del poema e
anche la caratterizzazione della voce narrante.

Questi elementi enigmatici, spesso liquidati come ironici o parodici (nei
confronti di Eumolpo o di Lucano), vanno invece indagati a fondo, soprat-



Teologia della guerra civile 31

tutto attraverso un’adeguata contestualizzazione nella trama dei modelli, per-
ché possono dimostrare come Uimpetus euamolpiano rappresenti un assai pre-
cario equilibrio fra le convenzioni epiche ¢ la loro violazione.

2.5. Plenus litteris: una “via intertestuale” per rispondere agli enigmi

Lessere plenus litteris, presupposto fondamentale per affrontare il bels civi-
lis ingens opus, significa per Eumolpo evitare una narrazione di stampo storio-
grafico in versi, per aderire alla tradizionale concezione dell’¢pos, in particola-
re per quel che riguarda il divino e il favoloso — in questo, come vedremo,
emblematica ¢ anche 1*“invenzione” dell'incredibile episodio di Cesare sulle
Alpi. Proprio il rapporto assai ambiguo e problematico che apparato divino
del Bellum intrattiene con la tradizione epica ¢ senza dubbio il principale
enigma del pezzo petroniano. La risposta puo arrivare solo da un’analisi ac-
curata del dialogo fra il Gétterapparat del Bellum e i suoi modelli, quell’zngens
Slumen litterarum di cui il poeta deve essere “inondato”.

Cio significa esplorare non solo il legame del Belum con I’Eneide e Luca-
no, ma anche indagare la dinamica intertestuale che unisce Lucano e Virgilio
per cogliere come la Pharsalia possa fungere da filtro per rileggere il modello
virgiliano. Sulla scorta di Thierfelder, il rapporto fra Lucano e Virgilio viene
di norma definito “antifrastico” (Lucano come “anti-Virgilio”): in effetti al-
cuni aspetti conflittuali sono innegabili, soprattutto per quel che riguarda la
teleologia eneadica e la funzione dell’apparato divino epico. Tale rapporto,
tuttavia, va inteso anche come la messa a fuoco delle “inquietudini” del mo-
dello augusteo, stemperate (o marginalizzate) da elementi di senso opposto””.

57  Sui limiti del criterio interpretativo dell™‘antivirgilianismo di Lucano” rimando alle acute
considerazioni di Bocchi 2011, Kersten 2015 (con dettagliata bibliografia), Kersten 2018,
39-40. Credo non si debba “demonizzare” la categoria di antivirgilianismo, che ¢ stata
utilizzata in maniera produttiva e, soprattutto negli ultimi tempi, in modo sempre piu
consapevole. Per es., Casali 2011, 81-83 e passim si dimostra pienamente cosciente dei li-
miti della formula, pur intitolando il suo contributo “The Bellum civile as an anti-Aeneid”.
Lo stesso vale per Narducci, linterprete che ha indagato piu a fondo 'operazione anti-
frastica di Lucano nei confronti di Virgilio nel suo saggio Lucano. Un’epica contro l'impero:
cfr. Narducci 2002, x-xi («il ‘pessimismo’ di Lucano ha piu di una volta in Virgilio le sue



Stefano Poletti 32

In questo contesto adeguato peso va riconosciuto al finale di Georgiche 1, un
intertesto che Lucano usa come “chiave” per decostruire Pottimismo di altri
passi virgiliani, in una dinamica imitativa che viene scientemente riproposta
nel Bellunr®. Per quanto appaia enigmatico e paradossale, il poemetto del Sa-
tyricon € una testimonianza preziosa: se si accetta la datazione tradizionale, sa-
rebbe la prima, consapevole ricezione della rivoluzionaria operazione lettera-
ria messa in atto da Lucano, del primo tentativo di (ri)leggere Virgilio attra-
verso il filtro della Pharsalia. Alla luce delle suggestioni di Connors e Zeitlin,
¢ necessario mettere in discussione il paradigma interpretativo che all*“anti-
Virgilio” di Lucano contrappone Ianti-Lucano” di Eumolpo™.

58

59

radici») e 79ss. («Lucano e le diverse voci di Virgilio»). La teoria della “fractured voice”
(formulata da Masters 1992) offre una visione ben piu problematica dell’ideologia della
Pharsalia, postulando una scissione della voce narrante fra Iistanza cesariana e listanza
repubblicana (oltre al citato Masters 1992, vd. Feeney 1991, cap. 6, Quint 1993, cap. 4,
Henderson 2010 [= 1987], O’Hara 2007, cap. 6, Day 2013; alcuni spunti gia in Johnson
1987; vd. anche la polemica di Narducci 1999 contro tale filone di studi). Si tratta di un
approccio che a mio parere si ¢ rivelato spesso estremo e non condivisibile, soprattutto
per la radicale problematizzazione del contenuto ideologico anticesariano della Pharsalia,
ma che certo ha dato e continua a dare un importante stimolo all’indagine della voce nar-
rante lucanea e delle sue contraddizioni, sopratutto per quanto riguatrda il rispecchiamen-
to metapoetico fra poeta e personaggi (un tema di cui ci occuperemo, insieme ai para-
dossi e alle contraddizioni dell’¢pos di Eumolpo). Una reazione alla teoria della “fractured
voice” e all'idea di una irriducibile contraddittorieta dell’¢pos di Lucano rappresentano, in
modi e forme diversi, Bartsch 1997, Leigh 1997, Narducci 2002, Sklenai 2003, Wiener
2006, D’Alessandro Behr 2007, Grof3 2013, Kimmerle 2015 (pur con significative diffe-
renze, Wiener, Grof3 e Kimmerle enfatizzano Iidea che il principato rappresenti un “su-
peramento” della profonda crisi morale repubblicana).

Gia Paratore 1943, 65 aveva riconosciuto che Petronio sembra “imitare 'imitazione delle
Georgiche” nella Pharsalia, ma attribuiva il senso di questa sofisticata operazione unicamen-
te all'intento parodistico: «Un cosi fine ammiratore dell’arte augustea come era Petronio
non si sarebbe mai indotto a introdurre seriamente cosi frequenti spunti virgiliani nel mi-
serevole pasticcio che, con implacabile finalita parodistica, egli ha posto in bocca di Eu-
molpo. Se egli lo ha fatto, ¢ stato proprio per rimproverare a Lucano (ma sempre con si-
gnorile finezza caricaturale) di aver annegato nella sua incontinenza verbale 'armonica
struttura del proemio virgiliano e di aver voluto atteggiarsi ad Antivirgilio, mentre a parer
suo ne rubacchiava le immagini e ne prendeva a prestito lo spirito».

Baso questo bisticcio su Thierfelder 1970, 52 (= 1935): Thierfelder, I'ideatore della for-



Teologia della guerra civile 33

Inoltre, uscendo dal triangolo Virgilio-Lucano-Eumolpo, bisogna affron-
tare il problema della rappresentazione degli dei alle soglie della guerra civile
in senso lato, un momento critico pet le convenzioni epiche. Se Lucano da
un /zput importante in questa direzione, resta pur sempre uno stimolo
negativo”: si deve indagare come il Be/lum si rapporti con il ritratto “in positi-
vo” degli deéi della tradizione e con gli altri modelli, finora troppo spesso sot-
tovalutati. Un punto di riferimento per Petronio ¢ proprio 'intermediazione
ovidiana, specialmente laddove il rapporto fra divinita e umani (e Roma) ap-
pare ambiguo e problematico (si pensi non solo al finale di Mez. 15, ma an-
che al concilinm deornm di Met. 1)%.

Approfondire lintertestualita del Belum permette di illuminare il senso
complessivo del poemetto, ma I'indagine non va intesa in modo strettamente

in

unidirezionale. Questo perché i tratti estremi dell’apparato divino petroniano
vanno a cogliere e a esacerbare determinate tensioni presenti nei modelli, su
cui ¢ opportuno riflettere. L’analisi intertestuale puo e deve configurarsi
come vero “dialogo fra due testi”, nella misura in cui il rimando allusivo per-
mette di illuminare Pinterpretazione di entrambi. In questo senso, attraverso
la decrittazione dell’enigma petroniano, si puod pervenire a un punto di vista
privilegiato da cui seguire 'evoluzione del Gétterapparat nel suo complesso e,
piu in generale, la tensione fra la convenzionale rappresentazione del divino,
la narrazione epica e la materia storica.

3. Il Bellum civile di Petronio e il problema della datazione

11 rapporto del Bellum con Lucano ha ovviamente giocato una parte im-
portante nel dibattito sulla datazione del Safyricon, ma anche i legami con
I’epica flavia hanno ricevuto una certa attenzione, portando molti critici a
ipotizzare uno slittamento della scrittura del Sazyricon di diversi decenni (ten-

mula “Lucano come Anti-Virgilio” (Gegen-Vergil), definisce Eumolpo “Anti-Lucanus”.
Cfr. Kersten 2015 per un chiarimento su cosa intendesse Thierfelder con “Gegen-Vit-
gil”.

60  Cfr. lefficace sintesi di Bessone 2011, 54: «Dopo Virgilio, I'autorita morale delle divinita
e 'impianto provvidenziale dell’¢pos sono messi in crisi nelle Metamorfosi di Ovidio, e ne-
gati e rimossi da Lucano».



Stefano Poletti 34

denzialmente dopo Stazio e Silio). Senza la pretesa di esaurire una questione
tanto complessa quale quella della datazione dell’opera di Petronio, se ne of-
fre in quanto segue una discussione incentrata sul Belum.

3.1. Il rapporto con Lucano e la datazione neroniana

In principio era Lucano: quali sono le motivazioni che portano a postula-
re un riferimento al poeta in 1187 Se si accetta la tradizionale datazione nero-
niana (su datazioni “basse” vedi il prossimo paragrafo), come si puo colloca-
re cronologicamente il Bellums civile del Satyricon? E che cosa poteva conoscere
Petronio dell’opera di Lucano?

Facendo leva sulla genericita delle affermazioni di 118, 6 (quisquis attigerii),
diversi studiosi mettono in dubbio che Lucano sia I'oggetto della disputa e
preferiscono leggere il Bellum come una critica della poesia classicista impet-
sonata da Eumolpo®'. Tuttavia, una citazione esplicita di un contemporaneo
rompetebbe la finzione narrativa: la formulazione petroniana deve giocoforza

61 1l partito degli scettici, seppur minoritario (Soverini 1985, 1747 n. 184), ha trovato auto-
revoli sostenitori: George 1974 (che fornisce la piu dettagliata e convinta esposizione del-
la tesi “scettica”), Smith 214ss., Slater 1990, 198-199, Scatsi (nella nota introduttiva al Be/-
lum), Walde 2003, 138 (ripreso in 2010, 444-445), Wiener 2006, 219-220 (vd. sopra). Indi-
cativa anche Pestrema cautela di Fantham 2011, 559 n. 1: «I regard Eumolpus’ Bellum
Civile as the best evidence for the familiarity of poetic treatments of this theme in Lu-
can’s day. We cannot prove that Lucan had read Petronius’ work (which he certainly did
not imitate), but Petronius must have composed the Satyricon during Lucan’s lifetime.
Precedentemente Fantham 1992, 230 aveva ammesso un influsso di Lucano, pur consi-
derando il Bellun come finalizzato a screditare Eumolpo: «The piece seems familiar with
Lucan’s eatly books, but what it discredits is not Lucan, but the critical stance of its com-
poser». Grimal 1977 (vd. sopra) pensa alla Pharsalia come tisposta a Petronio ed esclude
qualsiasi intento parodico nei confronti di Eumolpo. Trovo un po’ poco perspicua la so-
luzione di Volker-Rohmann 2011, 671 (corsivo mio): «Such allusions [fra Petronio e Lu-
cano| need not imply that one poem preceded another, but suggest rather that both works were
probably known by both authors reciprocally, because of the practice of recitations».
Con ogni probabilita il Belum segue e reagisce alla divulgazione dell’opera di Lucano.
Certo, se questa era “in progress” (sul problema cft. 7ufra), si pud anche teoricamente
supportre che il Satyricon abbia esercitato un qualche influsso su di essa, ma ¢ difficile dire
quanto un siffatto scenario sia probabile (e, soprattutto, se sia dimostrabile).



Teologia della guerra civile 35

mantenere un certo grado di indeterminatezza®. Si tratta allora di capire se
effettivamente 1 dati messi a disposizione da Petronio potevano tievocare a
un lettore del tempo 'opera lucanea. Soprattutto se si segue la tradizionale
collocazione di Petronio nell’eta neroniana, doveva bastare la menzione del
belli civilis ingens opus (118, 6) per richiamare alla mente, inevitabilmente, il
poema di Lucano®. Da aggiungere inoltre il successo di cui godette la Pharsa-

lia, prima e dopo la morte del poeta. Anche lecce di 118, 6 ¢ una piccola spia

62

63

Sullivan 1968a, 459-460, Rose 1971, 78, Courtney 2001, 183-184, Panayotakis 2009, 61,
Schmeling—Setaioli ad 118, 5 (la plausibilita dell’argomento ¢ riconosciuta anche dallo
scettico George 1974, 121). Alcuni sostengono che Lucano non sia menzionato perché
era ancora in vita al tempo della scrittura di questo passo (Stubbe 59, HiuBler 1978, 111,
anche Quintiliano, per es., non cita poeti contemporanei; cfr. Ovid. Trisz. 2, 467-468
praestantia candor | nomina vivorum dissimulare iubef). Tutto sommato credo che la finzione
narrativa fornisca una motivazione sufficiente per la scelta dell’anonimato e che tale que -
stione non debba necessariamente interferire con quella dell’anteriorita o posteriorita ri-
spetto alla morte di Lucano.

Sul titolo del poema lucaneo cft. supra p. 1X n. 1 (proprio 118, 6 belli civilis ingens opus po-
trebbe avvalorare il titolo Bellum civile/ De bello civili, attestato nella tradizione manoscritta,
contro Pharsalia basato su Lucan. 9, 985). L’opera di Lucano ¢ 'unico poema a noi giunto
con il titolo di Bellum civile/ De bello civili — un elemento su cui ha attirato I’attenzione, un
po’ paradossalmente, proprio lo “scettico” George 1974, 121-122. Difficilmente si potra
sminuire questo dato appellandosi all’esistenza di altri poemi di simile argomento (vd.
P'opera di Cornelio Severo o il cosiddetto Bellum Actiacum: cfr. George 1974, 121-122,
Scarsi ad loc., Fantham 2011, 559 n. 1), anche perché nessuno di questi sembra coprire il
conflitto fra Cesare e Pompeo prima della Pharsalia (Connors 1989, 5 n. 4). L’espressione
belli civilis ingens opus di 118, 6 ¢ stata inoltre accostata al programmatico immensumaque aperi-
tur gpus di Lucan. 1, 68: cft. gia M6ssler 7 n. 7 e Collignon 1892, 188 n. 1; piu di recente
O’Gorman 1995, 120, Joseph 2012, 33 e Habermehl (vol. 2) 765-766 («Nicht zuletzt
dank der dezenten Parallelen (belli civilis ~ in arma furentem ... populunms; ingens ~ immensum)
klingt die Stelle hier wie ein subtiler Hinweis auf Eumolps ,Quelle’). Oltre al ricco mate-
riale offerto da Habermehl ad /oc., da segnalare che il sintagma zngens opus ricorre in Stat.
Silv. 4,7, 3 per indicare la poesia epica («ingens suits the scale and the vocabulary of epic»
[Coleman 1988, ad /loc.]) e in Ovid. Fast. 5, 553 per il tempio di Mars Ultor, che Barchiesi
2002, 12 confronta suggestivamente con il belli civilis ingens gpus di Eumolpo. Infine, I“av-
vertimento” di 118, 6 ece belli civilis ingens opus quisquis attigerit nisi plenus litterss, sub onere
labetnr potrebbe riecheggiare il carme a Pollione in apertura del secondo libro delle Odi
oraziane, a proposito della materia pericolosa della guerra civile: Hor. C. 2, 1, 6-8 [...]



Stefano Poletti 36

di un riferimento all’attualita: sembra introdurre un esempio concreto, un di-
battito su un caso ben noto e, pet cosi dire, sotto gli occhi di tutti.

Eumolpo afferma che un poeta rischia di /abi sub onere se non ¢ plenus litte-
ris; per scampare questo pericolo, bisogna evitare di raccontare i fatti storici
in versi e badare a che non manchi I’elemento favoloso, misterioso, oracola-
re: si sarebbe storici, non poeti; si avrebbe il resoconto di una testimonianza
glurata, non un vaticininm. Subito dopo la menzione del tema del bellum civile
fanno capolino quei giudizi negativi, altrove attestati nell’antichita, sulla
“scarsa poeticita” di Lucano®. Come ben rilevato da gran parte della critica
(vd. in particolare Feeney 1991, 262ss.), 'appello alla necessita di ambages,
deorum ministeria e fabulosum ¢ perfettamente in linea con la pit famosa inno-
vazione lucanea, ovvero I'esclusione del tradizionale apparato divino dall’epi-
ca: proptio questo doveva, nella sostanza, aver generato ’accusa che la sua
poesia fosse troppo vicina alla storia®. Una volta giunti al riferimento al be/l;
civilis ingens opus (e a Lucano), anche la menzione delle sententiae e del rapporto
fra retorica e poesia in 118, 5 puo essere interpretata, o meglio, re-interpreta-
ta come allusione al poeta della Pharsalia, celebre pet le sue sentenze®.

periculosae plenum opus aleae | tractas et incedis per ignis | suppositos cineri doloso (il confronto, a
mio parere molto suggestivo, ¢ proposto assai di rado: cfr. O’Gorman 1995, 117ss.).

64 Mart. 14, 194 sunt quidam qui me dicant non esse poetam: | sed qui me vendit bibligpola putat;
Quint. Inst. 10, 1, 90 Laucanus ardens et concitatus et sententiis clarissimus et, ut dicam quod sentio,
magis oratoribus quam poetis imitandus; Sexv. Aen. 1, 382 hoc loco per transitum tangit historiam,
guam per legem artis poeticae aperte non potest ponere. |...| Lucanns namque ideo in numero poetarum
esse non meruit, quia videtur historiam composuisse, non poema; cfr. anche Comm. Bern. Lucan. 1,
1; Isid. Or. 8, 7, 10 officinm autem poetae in eo est ut ea, quae vere gesta sunt, in alias species obliquis
Sigurationibus cum decore aligno conversa transducat (-at HauBler 1978, 239 e Feeney 1991, 263; -
ant codd.). unde et Lucanus ideo in numero poetarum non ponitur, quia videtur historias conposuisse,
non poema (Rostagni attribuisce il passo delle Origines al De poetis di Svetonio; cft. la discus-
sione in HauBler 1978, 239ss.); lord. Getica 43. Cfr. Sanford 1931 ed Esposito 2014. Al di
la del suo giudizio rigidamente classicistico sulla Pharsalia, Servio, tuttavia, manifesta una
significativa sensibilita per Iintertestualita” fra Lucano e Virgilio (vd. Poletti 2022a).

65 Walde 2012 (cft. in part. nn. 15-16) tende pero a relativizzare anche questo aspetto, a
causa della perdita di altre opere epico-storiche prima di Lucano.

66 Cfr. 118, 5 praeterea curandum est ne sententiae emineant extra corpus orationis expressae, sed intexto
vestibus colore niteant (si ricordi il famoso giudizio di Quintiliano citato sopra). Secondo di-
versi critici (Collignon 1892, 185, Stubbe 52 n. 1, Soverini 1985, 1767 n. 339, Connors



Teologia della guerra civile 37

Se dunque l'ipotesi di un richiamo a Lucano in 118 appare ben fondata, si
¢ cercato di stabilire, in base alle reminiscenze lucanee nel Belum, quanti e
quali libri della Pharsalia Petronio avesse a disposizione. Dal punto di vista
contenutistico il poemetto copre gli avvenimenti narrati nel primo libro, con
cui condivide anche evidenti somiglianze strutturali®. Dalla maggioranza de-
gli studiosi ¢ data per certa la conoscenza dei primi tre libri, che furono con
ogni probabilita pubblicati da Lucano prima del bando di Nerone, avvenuto
verosimilmente verso la meta del 64 d.C. (ma date anteriori non si possono

1989, 5) Iidea di avvocati forensibus ministeriis exercitati (118, 2) come poeti dilettanti dove-
va essere topica (cfr. Tac. Dial. 5, 3) e difficilmente potrebbe essere letta, presa in se stes-
sa, come riferimento specifico a Lucano (I7ta M. Annaei Lucani [ed. Braidotti] declamavit
et graece et latine cum magna admiratione andientinm. |...| Quo [Nerone| ambitiosa vanitate, non
hominum tantum, sed et artinm sibi principatum vindicante, interdictum est ei poetica, interdictum est
etiam causarum actionibus). Questo € senz’altro vero, ma non si pud escludere la possibilita
che, una volta che il lettore arrivi al riferimento al Belum civile di Lucano, sia indotto a ti-
leggere anche quanto viene detto prima sul rapporto fra oratoria, sententiae e poesia (cft.
118, 2 sic forensibus ministeriis exercitati frequenter ad carminis tranguillitatem tamquam ad portum
[feliciorem refugernnt, credentes facilius poema extrui posse quam controversiam sententiolis vibrantibus
pictam). Comunque si intenda questo problema, credo che Courtney 2001, 183 interpreti
troppo rigidamente il testo petroniano quando afferma: «Specific reference has been
sought at the beginning also, for Lucan was a highly successful declaimer; however, he
did not turn from rhetoric to poetry, for according to the Vacca life he was simultan-
eously debarred by Nero from bothy. Il passo di Petronio potrebbe designatre esperti di
ministeria forensia che, nel tempo libero, hanno deciso di dedicarsi (con estrema nonchalance)
alla poesia (“Hobbydichter” [Habermehl ad /oc.]; cfr. Barnes 1971, 133).

A latere segnalerei un’altra questione. Biicheler espungeva linteriezione oin 118, 1 multos),
inquit Eumolpus ‘o invenes, carmen decepit (tralasciamo la questione dell’éngnit Eumolpus, su cui
cfr. Miillet* ¢ Habermehl ad /oc): Pintetiezione manca infatti nella parte detetiore della
tradizione (in 8 e nell’edizione di Sambuco; ¢ presenta multos nimirum carmen etc.). Questo
intervento, accettato, fra gli altri, da Ernout, Stubbe, Sullivan e Rose, permetteva un ulte-
riore riferimento a Lucano come zuvenis (cosi Rose 1971, 68; contra gia Collignon 1892,
184-185). Dopo Miillet' («o del. Biicheler, nescio cut») e la giusta critica di George 1974,
21, Pespunzione non sembra aver trovato molti sostenitori. Con qualche eccezione: per
esempio Diaz y Diaz, che stampa multos iuvenes, e Wilson 2013, 16, che presenta Saz. 118
come «a critical discourse on the approach that should be adopted by all those youzhful po-
ets embarking upon the composition of a historical epic narrative» (corsivo mio).

67 Tuck 1972, 137ss., Soubiran 1987, Roche 2009, 45-47.



Stefano Poletti 38

escludere)®. Petronio sta prendendo le mosse all’incirca dal punto in cui la
Pharsalia inizia e fa riferimento a una parte dell’opera diffusa e ben nota al
pubblico. E stato avanzato qualche dubbio sulla familiarita dell’autore con gli
altri sette libri, specialmente se si va alla ricerca di punti di contatto molto
precisi e definiti quali la ripresa di peculiari sintagmi e Zesserae di dizione poe-

tica

. In ogni caso, la conoscenza anche dei libti eventualmente non ancora

pubblicati ¢ di solito accettata. Petronio avrebbe avuto accesso a recitazioni
o alle bozze del resto dell’opera, il che potrebbe essere avvenuto prima del

68

69

Ci sono due questioni da specificare. In primo luogo il grande dibattito sulla cronologia
lucanea. L’influente studio di Rose 1971, 66 (cfr. anche Rose 1966a) considera plausibile
Iidea della scrittura di una trentina di versi al giorno per otto mesi e una pubblicazione
dei primi tre libri della Pharsalia solo nel tardo 64 d.C.. Courtney 2001, 183 ha fatto giu-
stamente notare che la cronologia di Rose si basa sull’idea che il bando di Nerone contro
Lucano sia avvenuto all'inizio del 65 d.C. (appena prima della congiura dei Pisoni e quin-
di della morte di Lucano, il 30 aprile di quell’anno), mentre 'evento viene generalmente
collocato, con buone ragioni, nel 64 d.C. o prima di quella data. Una siffatta cronologia,
cosi “serrata”, ¢ parsa assai poco plausibile: per ricostruzioni piu elastiche cfr. Ahl 1976,
333-353 (inizio della scrittura nel tardo 62/inizi 63; bando nell’agosto del 64, ferminus ante
guem per la diffusione della prima triade); Griffin 1984, 157-159, importante soprattutto
per lanticipazione della questura di Lucano e del bando (la datazione nel 65 del bando,
suggerita da Cassio Dione, ¢ determinata da quella della congiura e va anticipata come
minimo al 64); Berti 2000, 28 (inizio della scrittura «almeno un paio di anni» prima del De
incendio urbis nel 64); Fantham 2011, 12ss. (inizio della scrittura nel 60-61; diffusione della
prima triade e bando nel 62-63); Vélker-Rohmann 2011, 671 (inizio della scrittura nel 60;
pubblicazione dei primi tre libri gia nel 61-62; scrittura del Belum civile di Petronio prima
del bando, probabilmente nel 62); Kimmerle 2015, 110-116 propende per una collocazio-
ne ravvicinata di bando e congiura. Infine, non tutti concordano sull’idea che i #res /ibri di
cui parla la vita di Vacca siano i primi tre (Masters 1992, 218-223, seguito da Kimmerle
2015, 114; cfr. anche Walde 2017, 176 n. 25).

Sull’allusione al finale della Pharsalia (Lucan. 10, 542-5406) nel finale del Belum vd. infra.
Diversi critici hanno cercato di valutare quanti paralleli lucanei potessero risultare davve-
ro probanti (o perlomeno abbastanza “solidi”’) da questo punto di vista: cfr. in part. la di-
samina di HiuBller 1978, 106-109. HiuBler seleziona tre confronti: 1) vv. 215-216 arma,
cruor, caedes, incendia totague bella | ante oculos volitant con Lucan. 7, 179-180 defunctosque patres
et iuncti sanguinis umbras | ante ocunlos volitare suos; 2) maerentia tecta di Roma al v. 225 ¢ a Lu-
can. 5, 30, parallelo apprezzato anche da George 1974, 28; 3) v. 294 Thessalicosque sinus

bumano_sanguine tingne con 7, 473 (lancea) primaque Lhessaliam Romano sanguine tinxit. Court-
ney 2001, 185-186 valorizza possibili reminiscenze da Pharsalia 1 ¢ 7 (1, 110; 1, 160; 7,



Teologia della guerra civile 39

bando (cosi diversi studiosi, fra cui Westenburg e Courtney) o anche dopo,
con circolazione del materiale di nascosto e recitationes a porte chiuse; in que-
sta seconda eventualita ¢ ragionevole pensare che Petronio e Lucano non ab-
biano completamente “tagliato 1 ponti” dopo la rottura del secondo con
Iimperatore”™.

A tali questioni si lega strettamente quella della morte di Lucano. Rose
1971, 65ss. (con largo seguito) sostiene che il Belum sia stato scritto dopo
questo evento, perché gli ultimi versi del poemetto del Satyricon, a suo parere,
alludono agli ultimi versi dell’opera di Lucano, incompiuta alla morte

dell’autore™. Petronio disponeva dunque di un quadro “definitivo” della

423-424) in apertura del Bellum, sminuite da George 1974, 123, e segnala anche v. 64
Tulins ingratam perfudit sangnine Romam — Lucan. 10, 338-341 dignatur viles isto quogne sanguine
dextras | quo Fortuna parat victos perfundere patres, | poenague civilis belli, vindicta senatus | paene
data est famnlo (interessante per perfundere sanguine in simile contesto). Un altro parallelo se-
gnalato da Courtney ¢ meno probante (si tratta di un Zgpos): vv. 20-22 Persarum ritn male
pubescentibus annis | surripuere viros, exsectaque viscera ferro | in venerem fregere — Lucan. 10, 133-
134 nec non infelixc ferro mollita inventus | atque exsecta virnm. George 1974, 175 considera an-
che vv. 65-66 et guasi non posset tellus tot ferre sepulera /| divisit cineres ¢ Lucan. 6, 817-818
Europan, miseri, Libyamque Asiamque timete: | distribuit tummnlos vestris Fortuna trinmphis, che ti-
sulta senz’altro molto accattivante, ma anche qui bisogna state attenti alla possibile topi-
cita. Cft. anche Rudich 1997, 348-349, n. 47.

70 Lidea di recitationes, proposta da Westenburg 1883, 94ss., ¢ stata poi tipresa da HauBler
1978, 111 e Courtney 2001, 186. Anche a causa della sua cronologia decisamente troppo
“stretta”, Rose 1971, 66 esclude la possibilita di recitazioni di libri successivi al terzo
(dopo il bando la circolazione delle opere di Lucano sarebbe stata vietata) e afferma che
Petronio sia entrato in possesso del resto della Pharsalia solo dopo la morte del poeta. Sia
Westenburg che Courtney sostengono che queste recitazioni sarebbero comunque avve-
nute prima del bando. In maniera legittimamente piu elastica e contro Iidea di Sullivan e
Rose di una faida fra Petronio e Lucano, HauBler 1978, 111 n. 12 pensa a una diffusione
dell’opera anche dopo il bando: «Es ist nicht auszuschlieBen, dass er [Petronio] die Be-
kanntschaft mit Lucan aus der Zeit, da jener noch Giinstling Neros war, auch unter den
neuen Umstinden diskret wiederfithrte — kaum kritiklos, kaum ohne Sympathie».

71 Lucan. 10, 542-546 captus sorte loci pendet, dubinsque timeret | optaretne mori, respexit in agmine
denso | Scaevam perpetnae meritum iam nomina famae | ad campos, Epidanmne, tuos, nbi solus apertis
/ obsedit muris calcantem moenia Magnum, cfr. vv. 292-295 “nescis tu, Magne, tneri | Romanas
arces? Epidamni moenia quaere | Thessalicosque sinus humano sanguine tingue”. | factum est in terris
guicquid Discordia inssit. Seguono Rose Sullivan 1968, 32, Walsh 1970, 246, Connors 1994 ¢




Stefano Poletti 40

Pharsalia e in particolare del suo finale, circostanza che indurrebbe a ipotizza-
re come ferminus post quem pet la composizione del Bellum la morte di Lucano
nell’aprile del 65, circa un anno prima della morte di Petronio™. Inoltre, so-
stiene Rose, «118 reads very much as if the criticism of Lucan, though he is
not named, is criticism of a dead poet. [...] The phrases belli civilis ingens opus
quisquis attigerit ... sub onere labetur and nondum recepit ultimam manum sound dis-
tinctly sinister». Sviluppando Iipotesi di Rose, Connors ha rimarcato che
questo parallelo, insieme ad altri dati quali la mancanza dell’#/tima manus e il
rischio per la vita di Eumolpo (che sctive il Be/lum durante il naufragio della
nave di Lica: Saz. 114-115), sembra alludere alla vicenda di Lucano,
allincompiutezza del poema a causa della sua morte e alla responsabilita
dell’imperatore”™.

Se si accoglie il presupposto che 'autore del Sazyricon abbia composto il
Bellum prima della morte di Lucano (e che dunque non conosca il “finale”
del poema), la cronologia risulterebbe un po’ meno serrata: la restante parte
del romanzo dopo il Bellum, in effetti, doveva costituire un impegno di un
certo peso, probabilmente eccessivo per un anno scarso di lavoro™. Sulla

1998, 140-141, Rimell 2002, 81 n. 13, Habermehl (vol. 2) 766. Luck 1972, 134 mette in
dubbio il parallelo, ma non la datazione del Belfum dopo la morte di Lucano.

72 Sulla morte di Lucano come causa dellincompiutezza dell’opera cfr. Berti 2000, 25ss.
Berti contesta in particolare la tesi di Masters 1992, 216-259 che considera il poema com-
pleto e la sua fine deliberata; Masters 1992, 245-246 avanza anche la possibilita che 'ope-
ra sia stata completata molti mesi prima del suicidio. Pur non escludendo questa possibi-
lita, nel complesso piu cauta sull’idea della compiutezza ¢ Connors 1994 (cfr. anche Con-
nors 1998, 140-141). Per un recente inquadramento della questione cfr. Walde 2017, che
pure propende per un finale deliberato.

73 Connors 1998, 141: «Petronius’ poem reads Lucan’s poem as a text brought to an end by
the death of its author». Connors 1994, 232 lascia aperta I'interpretazione di questo ele-
mento (una critica a Nerone o no?).

74 George 1974, 129-130 ¢ HauBler 1978, 110-111, 258-259, scettici sull’assonanza dei due
finali, invitano caldamente a non sottovalutare questo aspetto (cfr. anche Prag—Repath
2009, 8). 11 dato viene naturalmente piegato a diversi fini. George mira a slegare il Bellum
dal rapporto con Lucano. HiuBler cerca una cronologia piu credibile per il rapporto Be/-
lum-Lucano contro lipotesi di Rose. Flobert 2003 impiega la conoscenza di tutta la Phar-
salia per proporre una datazione del Safyricon successiva all’eta neroniana (vd. il prossimo
paragrafo). Se si suppone che Petronio abbia scritto la parte finale del Sazyricon (a partire



Teologia della guerra civile 41

lunghezza dell’opera bisognerebbe pero forse distinguere (il che ¢ alquanto
raro nella bibliografia sul tema) fra piano originario e piano effettivamente
portato a termine: Petronio potrebbe aver lasciato 'opera incompiuta, esatta-
mente come Lucano”.

In ogni caso, se si segue la via di una scrittura prima della morte di Luca-
no, gli studi si dividono proprio sulla questione del bando: ¢ piu verosimile
che Petronio abbia scritto il Be/um prima o dopo il bando? Alcuni sostengo-
no che, dopo il bando, fosse pericoloso alludere all“affaire Lucano” ed ¢
dunque improbabile una datazione del Belum posteriore ad esso’. General-

circa dal Bellum) fra la morte di Lucano e la propria, Iipotetica mole di lavoro risulta in
effetti notevole, dai 6 ai 9 libri, a seconda delle diverse ipotesi di ricostruzione: «This,
apart from being almost too good to be true, would imply a very rapid access to and as-
similation of the Pharsalia by Petronius’ circle» (George 1974, 130, similmente Haul3ler
1978, 111; anche Rose 1971, 67 n. 1 si pone il problema). Il Be//um viene spesso collocato
nel libro XVT (cosi da ultimo Schmeling), perché le rare testimonianze sul numero dei li-
bri del Satyricon (test. 10, 13, 21, 22 Miiller*) sembrano indicare che la Cena (test. 21) e il
cap. 89 (test. 10) fossero nel libro XV, mentre 'episodio di Quartilla sarebbe da riferire al
libro XIV (test. 13); la test. 22 (snscriptio del cod. Par. Lat. 7989) indica che la parte super-
stite contiene frammenti dai libri XV-XVI. Come rilevato da diversi studiosi (vd. almeno
Miiller* xxiii e Hartison 1998, seguito da Vannini 6), ¢ pero impensabile che un solo libro
includesse la Cena estendendosi fino al cap. 89: la Cena doveva occupare almeno due libri,
probabilmente i libri XV-XVI (cfr. test. 22; Vannini 6: «La test. 10, per quanto autorevo-
le, ¢ probabilmente in errorey). Sulla base di un’accurata ipotesi di ricostruzione, Vannini
colloca dunque il Bellum nel libro XIX e I'episodio di Crotone nei libri XX-XXI (simil-
mente Habermehl [vol. 1] xiv pensa ai libri XVII-XX per la sezione 79-141). L’ipotesi
pit accreditata ¢ che la narrazione si estendesse ben oltre il testo a noi pervenuto: nor-
malmente si fa riferimento a 24 libri. Per quanto riguarda la ricostruzione del Sazyricon ti-
mando a Vannini 2007, 189-192, Vannini 5-7, Schmeling—Setaioli xxii-xxv, anche per ul-
teriore bibliografia.

75  Cftr. Daviault 1983, Courtney 2001, 13, Habermehl (vol. 1) xiv. Per quanto Iipotesi sia
audace (vd. soprattutto I'aggancio narrativo con il poema scritto durante la tempesta: Pe-
tron. 114 e 115, 2-4), si potrebbe anche pensare all’inserimento del poemetto e del di-
scorso sulla poesia durante il viaggio verso Crotone (o anche a una sua modifica) in un
secondo momento, quando 'opera era in uno stadio avanzato, magari proptio a seguito
di eventi clamorosi e traumatici, come potevano essete il bando e, a maggior ragione, la
morte di Lucano (un’idea simile ¢ stata ventilata da Ussani 1905).

76 Cft. ad es. Stubbe 75 ¢ Volker-Rohmann 2011, 671, con bibliografia.



Stefano Poletti 42

mente si pensa che critiche (e parodie?) della Pharsalia potessero risultare
solo ben accette alla corte di Nerone (dopo il bando o anche dopo la morte
del poeta). Aggiungerei la possibilita che, per quanto Eumolpo sembri criti-
care un poeta caduto in disgrazia, Petronio potesse essere consapevole di
stare giocando col fuoco su un argomento molto delicato. Certi caratteri del-
la composizione del Bellum (stesura su una nave che sta naufragando, perico-
lo di /abi sub onere, incompiutezza dell’opera) conserverebbero una loro effi-
cacia (seppur a mio parere minore) e una carica “ominosa” anche se Lucano
fosse ancora in vita: potrebbero fungere da velato avvertimento per i rischi
che sta correndo il poeta nel continuare il suo work in progress sulla guerra ci-
vile, magari proprio dopo il bando di Nerone.

Fin qui ho cercato di fornire un quadro sintetico delle diverse ipotesi cro-
nologiche suscitate dal Belum, senza la pretesa, peraltro, di esaurire tutte le
questioni connesse alla datazione neroniana del Sazyricon”. 11 problema della
cronologia ¢ legato a stretto giro a quello della conoscenza dell’opera di Lu-
cano da parte di Petronio e alle vicende del poeta della Pharsalia (bando,
morte, incompiutezza del poema). In questa rassegna mi sono limitato a se-
gnalare alcune rigidita o, che dir si voglia, a mostrare come il medesimo dato
possa essere spesso piegato a diverse e opposte letture che hanno ciascuna
un margine di plausibilita, pregi e difetti. Credo che, pit che assumere una
posizione netta sulla questione, sia costruttivo concludere questa rassegna
sulla datazione neroniana con alcune considerazioni di metodo.

A livello preliminare, ¢ da notare quanto sia insidioso cercare di stabilire
la cronologia petroniana sulla base di quella lucanea: su entrambe pesano
gravi e insolubili dubbi; secondo la datazione tradizionale, il Satyricon e la
Pharsalia sarebbero due works in progress sostanzialmente contemporanei, en-
trambi caratterizzati da una genesi complessa e nebulosa (recitazioni, pubbli-
cazioni parziali, probabili rimaneggiamenti)’. Scendendo poi nel concreto
del testo, a mio parere il Bellum si riferisce senz’altro all’opera di Lucano e
costituisce una presa di posizione principalmente letteraria sulla sua rivolu-
zione: questa ¢ senz’altro la chiave di lettura piu esplicita, su cui 'autore-

77 Siricordi, a titolo di esempio, il rapporto del Satyricon con le opere di Seneca.
78  Per bibliografia sull’ipotesi di recitazioni cfr. Vannini 2007, 91-92. Come detto, inoltre,
non si puo escludere che il Sazyricon, come la Pharsalia, sia un’opera rimasta incompiuta.



Teologia della guerra civile 43

Petronio attira la nostra attenzione. Impiegare il Be/um per una precisa con-
testualizzazione nella congiuntura storico-politica del principato di Nerone
significa pero fare violenza alla deliberata vaghezza e ambiguita del componi-
mento”. E verosimile che si alluda implicitamente al delicato, burrascoso
contesto in cui 'opera di Lucano si colloca (bando, rischi per la sua attivita
poetica e anche per la sua vita), ma si resta su un piano volutamente assai
vago (vista la delicatezza della questione, potrebbe essere altrimenti?), che
difficilmente si presta a fornire qualsivoglia appiglio per una cronologia sicu-
ra o per un’interpretazione definita, antilucanea o antineroniana che sia®.
Anche le letture del testo come espressione di una rovente faida politico-let-
teraria sottendono una buona dose di arbitrarieta: non solo non rispettano la
profonda ambiguita del brano, ma hanno anche aperto la strada a indebite li-
mitazioni alla fruizione dell’'opera lucanea da parte di Petronio e, piu in gene-
rale, alla sua cronologia®. A mio parere, la possibile conoscenza del finale
della Pharsalia resta senza dubbio il dato piu suggestivo e accattivante finora
proposto, anche se, in un contesto di tanta vaghezza, si resta incerti sulla sua
affidabilita per un’interpretazione marcatamente “politica” del testo.

La mia indagine si concentra sull’aspetto letterario del poemetto, cercan-
do di illuminare questa “reazione” alla Pharsalia di Lucano, soprattutto per
quanto riguarda la concezione del divino e il rapporto con le convenzioni
epiche; non per questo, come detto, saranno trascurate le implicazioni ideo-
logiche di una siffatta operazione (anche se i possibili riferimenti al contesto
neroniano saranno trattati con cautela).

79  Cfr. Connors 1998, 139: «Why did Petronius end his poem with an allusion to the end of
Lucan’s? Again, as was the case for the Troy poem, his purpose surely had nothing to do
with allowing us to date the composition of his novel or its parts».

80 Narducci 2002, 11 nega un riferimento alle “difficolta politiche” del trattare il tema della
guerra civile in Saz 118 («un argomento del tutto ‘lecito’, per quanto difficilissimo da
trattare dal punto di vista /ezerarion). Narducci 2002, 14 ventila la possibilita che I'attacco
letterario a Lucano fosse fatto per compiacere Nerone, ma considera «gratuita» questa
ipotesi, sostenuta soprattutto da Sullivan.

81 Si ricordi, pet esempio, Iidea che Petronio non potesse conoscere matetiali inediti della
Pharsalia prima della morte di Lucano petché tra i due non correva buon sangue (per
questo sarebbe stato escluso da sue eventuali recitazioni ecc.). Si pensi, ancora, alla faida
postulata da Sullivan.



Stefano Poletti 44

Come si ¢ visto, I'incertezza cronologica ha indotto diversi studiosi a du-
bitare che Petronio conoscesse tutta 'opera lucanea. Senz’altro 1 primi tre li-
bri della Pharsalia (e in particolate, ovviamente, il primo) hanno un ruolo de-
terminante. Fondamentale appare pero il confronto anche con altri punti
cardine del poema lucaneo, quali per esempio I'episodio di Eritto nel sesto li-
bro. In questo lavoro prescinderd da limitazioni imposte da pitt 0 meno pro-
babili ipotesi cronologiche, proponendo confronti dal complesso della Phar-
salia funzionali a dimostratre in che misura Petronio possa aver colto il lascito
strutturale (e “destrutturante”) dell’epica lucanea. Piu che nudi elenchi di pa-
ralleli, spesso poco convincenti e cogenti (un approccio tutto “quantitativo”
invalso nella bibliografia sul tema e oggetto di giuste critiche: vd. George
1974), si cerchera di mettere a fuoco la “qualita intertestuale” del legame con
la Pharsalia.

3.2. Il rapporto con Pepica flavia e le proposte di datazione bassa

Nella dibattuta questione della datazione bisogna considerare, infine,
Iipotesi di una collocazione successiva all’etd neroniana®. Se, soprattutto
dopo lo studio di Rose 1971, ¢ generalmente accettata I'identificazione
dell’autore del romanzo con Petronio, cortigiano di Nerone e suo elegantiae
arbiter, René Martin, in diversi suoi contributi (1975; 1999, 6-10; 2000; 2000;
2009; 2010), ¢ tornato a sostenere una datazione bassa dell’opera. Nel suo
primo lavoro sul tema, ipotizza una collocazione nell’eta flavia sulla base di
alcune somiglianze del poemetto con i Punica di Silio Italico, di cui Petronio
proportebbe un pastiche con intento parodico®. Nei contributi successivi lo

82 Per un generale inquadramento sulle pit tecenti proposte di datazione bassa cfr. Harri-
son 1999, xvi, Vannini 2007, 85-92 ¢ Vélker-Rohmann 2011, 660. Anche se a questi fini
sono stati utilizzati altri elementi dell’opera petroniana, mi limito qui alla discussione del
Bellum, che pure ha giocato un ruolo di primo piano nella questione, soprattutto a partire
da Martin 1975. L’ipotesi di una datazione postneroniana non ¢ certo una novita degli ul-
timi decenni: si vedano gli studi qui citati per una storia del dibattito.

83 Ecco i punti di contatto evidenziati da Martin: ingresso degli inferi, collocato nei dintorni
di Pozzuoli (Bellum vv. 67-69 con Sil. 13, 385-386; 424-427); descrizione e attraversamen-
to delle Alpi (Bellum vv. 144-150, 196-198, 201-206 con Sil. 3, 479-484; 503-504; 516-517,



Teologia della guerra civile 45

studioso tende ad abbassare ulteriormente la datazione all'inizio del II sec.
d.C. e postula come autore un liberto di nome Encolpins citato da Plinio il
Giovane nell’Epist. 8, 1 (“Petronins Arbiter” sarebbe pseudonimo ispirato al ri-
tratto di Petronio negli .Annales tacitiani).

Tale ipotesi ha riscosso discreto successo, specialmente in ambito france-

se, e sta ricevendo apprezzamenti sempre crescenti, soprattutto nelle indagi-
ni del rapporto del Satyricon con il romanzo greco, altra questione molto di-
battuta®. Fra i fautori di una datazione bassa si segnalano gli studi di Flobert
2006 e Ripoll 2002 dedicati al Be/um. Mentre Flobert tende ad accogliere zout
court la tesi di Martin, osservando anche diversi punti di contatto con Stazio,

84

4, 4-5); il terrore a Roma (Bellum vv. 209-230 con Sil. 4, 1-3; 18-19; 27-31); la teomachia
(Bellum ~v. 245-246, 264-272 con Sil. 9, 287-297).

In Martin 2006 si puo trovare una rassegna degli studiosi che hanno raccolto la sua “sfi-
da” di una datazione bassa. Apprezzamento per la proposta gia negli studi di Beck (1979,
244-245 n. 23; 1982, 207-208 n. 4). Oltre a Flobert (2003, 20006), cft. anche Yeh 2007 (vd.
“Datation du Satyricon” nell'indice), che propone alcune somiglianze fra la metrica del
Bellum e Silio (per quanto ponderoso lo studio di Yeh si rivela spesso poco affidabile).
L’identificazione dell’autore con I’Encolpio citato da Plinio il Giovane ¢ accettata da Flo-
bert e Ratti (2011, 2015); sulla possibilita che 'autore del Sazyricon conosca Pepistolario di
Plinio vd. anche Pepe 1958 e Roth 2017 (contra Whitton 2019, 42 n. 118: «Someone is
imitating in FEp. 6.20.19 - Saz. 115.6, and no good reason has been given to make it Pet-
roniusy). Ripoll (2002, 2011) preferisce una datazione nell’eta flavia (83-85 d.C.). Soubi-
ran 2007 propone una datazione dopo Plinio il Vecchio sulla base di un discutibile con-
fronto fra Uincipit del Bellum e un passo della Naturalis historia. Sul rapporto col romanzo
greco e il problema della datazione ILaird 2007, Henderson (Jeffrey) 2010, Holzberg
1998, 99, Holzberg 2005, 52-53, Holzberg 2009, 107-109, Hofmann 2014, 98-100. S.
Harrison (per litteras) non considera il rapporto col romanzo greco un argomento decisi-
vo per una datazione bassa (cfr. Bowie 2003), ma non esclude che «the Satyricon may be
like the Octavia as a Flavian text looking back on Neronian issues while they are still relat-
ively fresh and topical». Kénig—Whitton 2018, 14 n. 63 citano il Sazyricon come esempio
emblematico dei «potential hazards of ‘periodised” interpretation», un importante pro-
blema metodologico, troppo spesso sottovalutato. A riguardo cfr. anche Vessey 1991-
1993, 149 e Laird 2007, 161 («Calling the Satyricon ‘Neronian’ [...] is not just to date the
work, but to characterise it in a very particular way, which may obscute its place in less
parochial panoramas of ancient literary and cultural history»). Sul «power of anonymity»
del/nel Satyricon cfr. Geue 2019, 201-234.



Stefano Poletti 46

Ripoll mette in discussione i paralleli con Silio®, riconoscendo tuttavia le af-
finita fra il Bellum e epos flavio, che combina tradizione e innovazione, tratti
virgiliani e lucanei. Su questa base Ripoll avanza lipotesi che Petronio stia
criticando la tendenza rappresentata da Tebaide € Punica e che 'opera sia dun-
que da collocare nell’eta flavia®.

Non ¢ questa la sede per rivedere sistematicamente gli argomenti a favore
di (o contro) una datazione bassa del Sayricon. Vero ¢ che, a questo riguardo,
si possono rilevare alcune forzature nei sostenitori dell’ipotesi tradizionale.
Per esempio, per limitarci al Bellum e a Sat. 118, Courtney 2001, 8, valoriz-
zando anche 1 contatti con Seneca, afferma:

The discussion of Lucan’s epic technique in 118 raises one
topic, namely his exclusion of the traditional epic gods, which
does not seem to have remained a live issue for long (at least
the Flavian epic poets declined to follow him).

Sorgono spontanee alcune obiezioni a questa osservazione. Almeno le ci-
tate accuse a Lucano (esclusione dell’apparato divino tradizionale, “non poe-
ticita”) sembrano essere particolarmente durature, se le ritroviamo in Quinti-
liano, Marziale e addirittura Servio; anzi, proprio dal confronto con questi
giudizi (tutti successivi alla scrittura del Satyricon, se si segue la datazione tra-
dizionale) si ¢ indotti a ipotizzare un riferimento implicito a Lucano nelle pa-

85 In generale, la critica di Ripoll in questo senso appare convincente (vd. anche Daviault
2001). Unica, parziale eccezione potrebbe essere il passaggio delle Alpi, un evento che
nel Bellum riceve grande enfasi e viene trattato estesamente (non cosi nella Pharsalia). Si
potrebbe pensare che proprio la trattazione siliana abbia ispirato Petronio — un’eventuali-
ta che Ripoll non esclude. Anche questa resta perd un’ipotesi. Forse il tema di “Cesare
sulle Alpi” era diffuso nell’antichita. Soprattutto, questo evento della guerra civile si cari-
ca di un particolare significato ideologico-letterario (Cesare come nuovo Annibale). Vd. il
cap. 4.

86 Ripoll 2002 postula una datazione verso gli anni 83-85 d.C,, il che lo porta a ipotizzare
una reciproca influenza fra poesia flavia e Petronio: questi avrebbe potuto conoscere al
piu la prima triade di Punica (quindi anche il passaggio delle Alpi) e Tebaide; Silio e Stazio,
per contro, potrebbero essere stati influenzati dal Be/um (vd. in part. la figura di Plutone
in apertura di Theb. 8).



Teologia della guerra civile 47

role di Eumolpo. Inoltre si ha 'impressione che Courtney stia cercando di
“dilatare i tempi”, quasi i poeti dell’eta flavia non siano stati toccati dal dibat-
tito sulla Pharsalia (giova ricordare che Stazio era di poco piu giovane di Lu-
cano, Silio era probabilmente piu vecchio).

Al di la di queste obiezioni, resta pur sempre vero che una presa di posi-
zione cosl diretta sull’epos lucaneo quale quella di 118 risulterebbe particolar-
mente efficace nel contesto dell’eta neroniana. Un cosi evidente riferimento
all’opera di Lucano, abbinato al nome dell’autore per come ¢ trasmesso dai
testimoni pit affidabili (Petronius Arbiter”’), rende attraente Iidentificazione
con Pelegantiae arbiter attivo alla corte di Nerone. Altrimenti, con la maggior
parte dei sostenitori della datazione bassa, bisognerebbe postulare che uno
scrittore successivo all’eta neroniana (fine I o inizi II sec.) abbia deciso di
adottare come pseudonimo il nome del personaggio neroniano (dopo la let-
tura del famoso ritratto contenuto negli Annales tacitiani)®, inserendo nella
narrazione alcuni elementi che potessero suggerire obliquamente un legame
proprio con I'epoca di Nerone — un’ipotesi non del tutto persuasiva: se cosi
fosse, ci si aspetterebbe, io credo, un legame ancor piu ostentato con l'eta
neroniana®.

In ogni caso, quanto di positivo ¢ stato detto per la tanto vituperata tesi
di Grimal (Lucano imita Petronio) vale anche per le proposte di datazione
bassa: tali ribaltamenti cronologici hanno un valore euristico che non va af-
fatto sottovalutato. Riguardo il Bellum, Martin e seguaci hanno indagato il
rapporto con P'epica flavia, che in precedenza aveva ricevuto scarsa conside-
razione. Fra I'altro, si ha 'impressione che le potenzialita di una esplorazione
in questa direzione (Petronio imita I'epica flavia) non siano state sfruttate ap-

87 Vd. Miiller' 1.

88 Non cosi Ripoll 2002, 183-184, che, come detto, postula una datazione precedente alla
pubblicazione degli Annales e nega qualsiasi rapporto fra il Pefronins Arbiter autore del Sa-
tyricon e il Petronio elegantiae arbiter cortigiano di Nerone.

89 1l Bellum non sarebbe certo 'unico elemento utile per sostenetre una datazione neroniana,
ma risulta senz’altro uno dei pit importanti (cfr. ad es. Holzberg 2005, 52-53, pure possi-
bilista su una datazione bassa: «If we are looking for a reasonably reliable indication that
the Satyrica was written during Nero’s reign, then we quite possibly have one in Pet-
ronius’ allusions to the epic and tragic poetry of his age).



Stefano Poletti 48

pieno. Ci si ¢ limitati per lo pit a un discorso superficiale e meramente stru-
mentale (il rapporto imitativo come sostegno alla datazione bassa) e, anche
qui, alla comoda etichetta di “parodia” (vd. la formula di Martin: il Bellum
come parodia dei Punica), senza ricercare il senso profondo di questa possibi-
le dinamica imitativa e un suo inquadramento nell’evoluzione dell’epica lati-
na”.

In questo contesto le intuizioni di Ripoll appaiono piu stimolanti. 11 criti-
co francese, ridimensionando Iidea di un intento parodico (il ridicolo ca-
drebbe sul personaggio, pitt che sul poemetto in sé, e servirebbe ad esprime-
re una critica alla tendenza epica “virgiliano-lucanea”), ha attirato 'attenzio-
ne soprattutto sulle somiglianze strutturali fra epica flavia e poemetto di Eu-
molpo. Basti citare un paio di aspetti di cui ci occuperemo. Significativo ap-
pare, in primo luogo, il rapporto con 'apparato divino staziano (il protagoni-
smo di Dite in Theb. 8, il ruolo delle personificazioni e delle forze infernali).
Inoltre, nell’attraversamento delle Alpi dei Punica emerge un’interessante
prospettiva per indagare il carattere gigantomachico dell’eroe epico dopo Lu-
cano e le conseguenti ripercussioni a livello di Gétterapparat. In questo senso
credo che il Bellum vada considerato (e interpretato) come uno specimen di epos
postlucaneo, che sull’epica di Lucano offre una riflessione importante — se
poi sia davvero da scartare categoricamente la possibilita che i poeti flavi si
ispirino al poemetto di Eumolpo ¢ questione che toccheremo nel corso della
trattazione”'.

90 Come si rapporterebbe un Petronio postneroniano con i modelli di eta flavia? Quali ele-
menti ne assimilerebbe/rielaborerebbe? Come i farebbe “interagite” con il modello luca-
neo? Nel complesso, che quadro punterebbe a offrire dell’epica postlucanea? Queste
sono domande di rado prese in considerazione (con qualche parziale eccezione, vd. Ri-
poll). Seppur, come detto, io propenda per la datazione neroniana, il mio approccio sulla
cronologia ¢ diverso, piu aperto (soprattutto alla possibilita che i poeti epici di eta flavia
imitino Petronio) e insieme aporetico, ma credo (e spero) di poter offrire spunti di rifles-
sione anche a chi vorra indagare I'intertestualita del Belfum partendo dal presupposto di
una datazione postneroniana.

91 Vd. cap. 3 § 5. Da segnalare anche un’altra tendenza, piu isolata, che valotizza la forma-
zione letteraria di Silio in eta neroniana. Baldwin 1981, 137-138 ipotizza che il Petronio
neroniano sia entrato in contatto con la produzione poetica di Silio. Wilson 2013, 15-16
considera 'epos siliano piu affine al contesto dell’eta neroniana che a quello dell’eta flavia,



Teologia della guerra civile 49

In conclusione, le proposte di datazione bassa rappresentano contributi
di grande interesse, ma la questione resta fondamentalmente incerta e scivo-
losa. Sebbene io propenda per la tradizionale datazione neroniana, € mia in-
tenzione adottare un approccio piu generale e ad ampio spettro. Nellincer-
tezza della questione cronologica e dunque della possibilita di un rapporto
imitativo, la domanda che a mio parere si impone ¢ soprattutto la seguente:
che cosa ha da dirci il Bellum civile di Petronio nel contesto dell’evoluzione
dell’epica latina dopo la Pharsalia?

anche sulla base dei principi esposti in Saz. 118. L’idea di una genesi neroniana dei Punica
appare alquanto azzardata, ma certo molto istruttivo ¢ approccio di fondo, aperto a sce-
nari piu fluidi fra eta neroniana e flavia, contro le rigidita tipiche della periodizzazione
letteraria, di cui (un po’ paradossalmente) rischiano di restare vittime anche le ipotesi di
una datazione bassa del Sazyricon.



CAPITOLO 2
DEI, SIGNA E PROFEZIE
ALLE SOGLIE DELLA GUERRA CIVILE

In una ricerca che si proponga di indagare i deorum ministeria di Eumolpo
con un approccio intertestuale, punto di partenza obbligato sono quei testi
che, esattamente come il Bellum, atfrontano lo spinoso tema del ruolo della
divinita alle soglie della guerra civile. Nella tradizione poetica latina, questo
tema appare sempre legato alla componente profetica e soprattutto ai catalo-
ghi di signa che preannunciano 'imminente conflitto. Gli omina sono un im-
mancabile ingrediente che scandisce le fasi delle guerre civili non solo nei te-
sti poetici, ma anche nelle testimonianze storiografiche a noi pervenute, un
punto di contatto fra poesia e historia, non a caso sfruttato tanto da Lucano
quanto da Eumolpo, che da Pharsalia 1 prende le mosse'. Piu che il contenu-
to dei diversi cataloghi di signa e la loro contestualizzazione nel panorama
delle fonti storiche?, rilevante ai nostri fini ¢ il complesso discorso sulla divi-
nita e sulla divinazione che ne deriva. L’apparizione di tali omina costituisce
un delicato momento di riflessione sulla teodicea (ovvero sulla responsabilita
degli deéi nella guerra e sul loro rapporto con 'vomo) e, insieme, sulla con-

1 Su questo punto torneremo soprattutto nel cap. 4 a proposito degli omina che si manife-
stano al Cesare petroniano. Sui cataloghi poetici di omina cfr. Fischbach 1947 (piu di re-
cente Février 20006). Sui prodigi nella storiografia cfr. Krauss 1930, Fischbach 1947, 55-
62, Nice 1999, Davies 2004. Benché datato, ancora utile il saggio di Neri 1986 (pp. 1981-
1999 su Lucano), che si concentra solo sulla letteratura del I sec. d.C. e sul rapporto con
I’Eneide. Neti (in part. pp. 1975 e 2034) offre fra I'altro un’efficace sintesi sui nodi concet-
tuali piu importanti del dibattito sulla divinazione (omina come segno di una sventura ine-
luttabile; hybris umana e procuratio; fatalismo vs provvidenzialismo). Narducci 1974 si sof-
ferma brevemente sulla “contaminazione” di Georg. 1, Mer. 15 e tragedie senecane in Lu-
cano. Sugli déi e la guerra civile vd. Jal 1962. Sugli omina Jal 1963, 238-242. Su divinazione
e guerre civili Santangelo 2013 (in part. i capp. 11-12). Mi sono occupato di questi testi
(n part. Georg. 1, Met. 15, Pharsalia 1 e Bellum civile di Petronio) anche in Poletti 2018, in
relazione al concettismo sul campo di battaglia di Philippi.

2 Su Lucano e Petronio cfr. Radicke 2004, 193ss., che sottolinea la dipendenza da Livio, e
Grimal 1977, 133ss., che cerca di ricostruire I'ipotetico catalogo liviano dietro ai passi di
Petronio e Lucano e postula un’altra fonte perduta per spiegare alcune discrepanze. Cfr.
Connors 1989, 98-100, Wiener 2006, 148-149.



Teologia della guerra civile 51

venzione dell’apparato divino, sul suo senso e sulla sua funzione (soprattutto
teleologica) nella narrazione epica.

La prima parte del presente capitolo offre una dettagliata lettura di alcuni
testi centrali per l'interpretazione del rapporto fra Gorterapparat epico e bellum
civile (Georg. 1, Met. 15, Pharsalia 1-2)°. Da questo coetrente “percorso poeti-
co” su déi, omina e profezie agli inizi della guerra civile emergono tensioni
che investono le forme epiche tradizionali (e in particolare la teleologia vei-
colata dal Giove eneadico) — tensioni che il Be/fum porta al parossismo.

Petronio si inserisce scientemente in questa /Jgnée. In Met. 15 Ovidio ri-
scrive gli eventi del finale di Georg. 1, la morte di Cesare e i connessi omina,
“aggiungendo” lapparato divino tradizionale e reinterpretando gli dei
dell’Eneide. Sulla scorta di Ovidio (modello importante per operazione pe-
troniana e finora ben poco valorizzato) il Bellum si propone di narrare gli
eventi di Pharsalia 1 (Uinizio della guerra, gli omina, le profezie) fornendo un
ritratto “in positivo” della teologia oscura di Lucano.

Nell’anticonvenzionale scena deliberativa e nell’opaco catalogo di signa
del Bellum le convenzioni epiche vengono messe in crisi. Sulle divinita petro-
niane, tutte al di fuori del pantheon tradizionale, sembrano influire sia “impo-
tenza” degli dei ovidiani sia la “provvidenza crudele” della Pharsalia. In parti-
colare, la breve profezia della Fortuna si ispira alla Stmmung catastrofica delle
profezie lucanee. Nei richiami intertestuali allo scudo di Enea si profila una
sovversione della teleologia virgiliana ed acquistano un’inedita centralita figu-
re divine tradizionalmente marginali (come demoni infernali e personifica-
zioni), che, nel Bellum, raccontano lo scontro fratricida dal loro punto di vi-
sta. L’egoistica “sete di sangue” delle divinita infere va contestualizzata nella
progressiva indipendenza dell’Oltretomba dall’Olimpo nell’epica latina.

3 La mia lettura non vuole e non puo affrontare esaustivamente il problema della rappre-
sentazione del divino nei diversi autori né I'analisi di tutte le trattazioni poetiche di signa
delle guerre civili. Fra queste si segnalano Hor. C. 1, 2, famosa ripresa del finale di Georg.
1 (cf. Nisbet—Hubbard 1970, 16-21), I’elegia 2, 5 di Tibullo (in part. vv. 71-78), il finale
del primo libro degli Astronomica maniliani e Calp. Edl. 1, 82-83 (profezia di Fauno). Signi-
ficativa anche la narrazione della morte di Cesare in Ovid. Fasz. 3, 697-710, in cui, come
in Met. 15, si allude al “c6té divino” della vicenda terrena (cfr. Poletti 2018, 111-113).



Stefano Poletti 52

L’Eritto lucanea e il suo punto di vista sulla guerra civile sono una chiara
fonte di ispirazione per il racconto del Belun, condotto da una prospettiva
infernale. Petronio costruisce questo furor sanguinario (e la sua caricaturale
terminologia “culinaria”) su una trama allusiva che analizzeremo nel detta-
glio.

Nel Bellum Giove si limita a una laconica apparizione: una folgore, signum
che provoca la fuga di Dite. Tale tributo ai tradizionali rapporti di forza risul-
ta paradossale, perché il sommo dio dell’epica si ritrova a interagire con divi-
nita non convenzionali come 'onnipotente Fortuna. La critica dell’arma-sim-
bolo di Giove ¢ tematica lucreziana e lucanea che Petronio riprende, dando
plastica rappresentazione alla crisi del suo regnum.

In chiusura del capitolo ci interrogheremo sul rapporto fra la voce nar-
rante del poeta epico e i suoi deéi in questa singolare operazione di reinter-
pretazione del testo lucaneo. Nella Pharsalia la rimozione del pantheon tradi-
zionale permette al narratore di dissociarsi da un disegno divino che lui con-
sidera nefas. Nel Bellum, in cui le divinita vengono “reintrodotte”, si riscontra
un pieno accordo, a tratti un vero e proprio rispecchiamento, fra il poeta vesa-
nus Eumolpo e le sue divinita furenti e sanguinarie.

1. Da Cicerone a Lucano

1.1. La congiura sventata e I'utilita della divinazione (Cic. De con-
sulatu suo, fr. 10 Courtney)

La prima attestazione poetica di un catalogo di szgza (e di un apparato di-
vino) alle soglie di un conflitto civile ¢ in un frammento del De consulatu suo
di Cicerone, citato in De divinatione 1, 17 (fr. 10 Courtney 1993).

Nel primo libro del trattato, Quinto si fa portavoce delle tesi stoiche a so-
stegno della validita della divinazione al fine di vincere lo scetticismo del fra-
tello Marco; questi, nel secondo libro, sottopone le argomentazioni di Quin-
to a una critica serrata. Verso I'inizio del suo discorso Quinto cita a suo favo-
re un passo del poemetto ciceroniano, insinuando che il fratello sia in con-
traddizione con se stesso. Il frammento presenta una serie di signa, pet lo piu



Teologia della guerra civile 53

celesti (non a caso a esporli ¢ la musa Urania), che avvennero nel 65 a.C. e
nel 63 a.C. e preannunciarono la congiura di Catilina®. Un Giove dai tratti
scopertamente stoici invia segni premonitori e avverte gli uomini di una cata-
strofe incombente (vv. 1-10). Questi segni vengono riconosciuti dal console
Cicerone (vv. 11-19). La collocazione di una statua di Giove, a lungo riman-
data e realizzata proprio sotto il consolato dell’Arpinate, permette di storna-
re I'evento nefasto: contestualmente, infatti, la congiura viene sventata grazie
alla collaborazione degli Allobrogi (vv. 54-65). 1l discorso di Urania si con-
clude con lesaltazione della pietas romana e la lode di Cicerone, dedito
all’attivita pubblica e agli studi filosofici (vv. 66-78). Il passo appare allineato
alla concezione stoica della divinita e della divinazione, soprattutto nei suoi
risvolti pit ottimistici (provvidenzialismo e utilita dei sigrna per 'uomo).
L’armonico rapporto fra divino e umano ritorna anche in un altro punto del
De consulatu sno, dove Cicerone viene invitato da Giove a prender parte a un
concilinm divino®. Nel secondo libro del De divinatione Marco demolisce il valo-
re divinatotio dei prodigi® e liquida rapidamente gli osenta citati nel poemetto
rifiutandost di darne conto. Pur non mettendo in discussione che questi sia-
no accaduti, propone una diversa lettura del loro significato e della loro vali-
dita scientifica’.

4 Sui prodigi in questione cft. anche la terza Catilinaria, 18-21.

5 Ps.Sall. In Tull. 3 (sui concilia deorum ciceroniani cfr. almeno Romano Martin 2009, 181ss.,
Barchiesi 2009, Volk 2013). Secondo Krostenko 2000, 380-385 Cicerone prenderebbe le
distanze dalle scene divine del De consulatu sno, in cui viene presentato un suo rapporto
personale con la divinita: cio sarebbe una reazione all’'uso strumentale della religione fat-
to da Cesare (dubbi su questa interpretazione in Wardle 2006, 145 e Volk 2017, 341).
Come vedremo, il rapporto fra gli dei (con i loro omina) e Cesare ¢ al centro del finale
delle Metamorfosi ovidiane.

6 Cic. Din. 2, 49ss. verte sugli ostenta (ma vd. anche quanto precede de extis et de fulgoribus).

7 Cfr. in part. Cic. Di. 2, 46. La mossa ciceroniana ha diverse ragioni, iz primis P'utilitarismo
e la Realpolitik con cui ’Arpinate ha sfruttato la pratica della divinazione, assai rilevante
nella vita politica romana. Senz’altro ¢’¢ anche la volonta di non tacciare il fratello di cre-
dulita in modo troppo esplicito. A riguardo cfr. Pease 1920-1923, ad loc. (seguito da Tim-
panaro 1988 Ixxviii e ad /loc., Schiesaro 1997, 78, Ciafardone 2017, 88-94) e Volk 2017,
338-342; vd. anche Feeney 1991, 260 («<he [se//. Cicerone] reveals [...] his understanding
of the decornm that governs the various genres of which he is a master»). Sul rifiuto ironi-
co della testimonianza del poemetto Fox 2007, 236-238 e Bishop 2019, 292-296.



Stefano Poletti 54

Iottimismo monolitico che caratterizza il poemetto ciceroniano non tro-
va riscontro nelle successive attestazioni poetiche di deéi e signa alle soglie del-
la guerra civile (Georg. 1, Met. 15, Lucan. 1 e Bellum civile petroniano). Anche
queste si riferiscono a conflitti intestini; a differenza di quanto accadde con
la congiura di Catilina, tuttavia, non ci fu modo di evitare le guerre civili che
travolsero la repubblica romana. Al di la di eventuali modelli perduti, ¢ pro-
babile che i cataloghi in questione reagiscano (in misura diversa, pitt 0 meno
direttamente) alla narrazione a lieto fine del De consulatu suo®. Interessante ¢ la
possibilita che i poeti siano coscienti della critica al poemetto e alle tesi stoi-
che sull’utilita della divinazione presente nel secondo libro del trattato’. Nes-
suno di loro fa mancare questo tradizionale ingrediente nella propria opera,
né contesta la validita degli omina. Viene perd contestata la prospettiva prov-
videnzialistica per mezzo della rappresentazione di una catastrofe che ¢ pre-
annunciata e che non puo essere stornata. In definitiva, ¢ tematizzato il se-
guente dubbio ciceroniano (Din. 2, 54):

quae est enim ista a deis profecta significatio et quasi denuntiatio
calamitatum? quid autem volunt di inmortales primum ea significantes,
quae sine interpretibus non possimus intellegere, deinde ea, quae cavere

nequearnns?

1.2. I signa dopo la morte di Cesare: la teologia ambigua del finale
di Georgiche 1

Nel finale di Georgiche 1, dopo la presentazione dei signa meteorologici uti-
li al contadino per la previsione del tempo, si assiste a una rapida transizione
verso la descrizione degli omina successivi alla morte di Cesare (a partire

8  Mynors 1990, 92 cita la possibilita di un perduto modello enniano (su cui insiste Fisch-
bach 1947, 11-18; 71-75), ma riconosce il ruolo del poemetto ciceroniano.

9 Sul rapporto fra il De consulatu suo, il trattato ciceroniano e il finale di Georgiche 1 cft. Seta-
ioli 1975, Schiesaro 1997, 76-79, Setaioli 2005 e Santangelo 2013, 221. Sul De divinatione e
Lucano vd. in part. Wiener 2006, 160-164 (il poema di Cicerone non ¢ perd preso in
considerazione). Meno studiata da questo punto di vista la scena ovidiana.



Teologia della guerra civile 55

dall’oscuramento del sole), che preannunciarono nuove guerre civili'’. Diver-
se fonti storiche riportano liste di portenti dopo 'evento in questione'’. 1l
contesto delle Georgiche non ¢ ovviamente quello di una narrazione storica,
bensi quello di una trattazione sul senso e sull’utilita di questi segni, un con-
testo che invita a riflettere sul rapporto fra uomo e divinita.

Alcune interpretazioni del finale di Georgiche 1 si concentrano sull'idea
che gli impia saecula (Georg. 1, 468) non siano in grado di interpretare i signa
divini e quindi di evitare la catastrofe del conflitto fratricida. Si giocherebbe
dunque sul contrasto con il passo del De consulatu sno, ove un Cicerone e un
popolo romano pii hanno un rapporto armonico con la divinita. In questa
prospettiva la concezione stoica della divinatio non verrebbe messa in discus-
sione'. La generazione “punita” con la guerra civile ha senz’altro le proprie
colpe, ma nel passo virgiliano questo concetto ('empieta dei saecula impedi-
sce una corretta interpretazione dei portenti, ergo le guerre civili) non viene
affermato esplicitamente'. Piuttosto, si apre un discorso pit articolato e sfu-

10 Verg. Georg. 1, 464-468 ille [scil. il sole] etiam caecos instare tumultns | saepe monet frandemque et
operta tumescere bella. | ille etiam exstincto miseratns Caesare Romam, | cum caput obscura nitidum
ferrugine texit | impiaque aeternam timuerunt saecula noctem.

11 Che anche Livio includesse nella sua opera un siffatto catalogo sembra suggerito dalla
concordanza di Giulio Ossequente (68) e Cassio Dione (45, 17), che riportano portenti
in parte simili per il 44 a.C. (cfr. anche Plut. Caes. 69, 4-5 con Pelling 2011 ad loc.). Secon-
do Mynors 1990, 92, Dione riferisce i prodigi dell’anno 43 a.C. (cosi App. BC 4, 4; 14); in
realta si allude almeno in parte ad eventi accaduti nel 44 a.C. (vd. Dio 45, 17, 2/6/9). 1
portenti pit importanti sono 'oscuramento del sole e le comete (cfr. Licht-Ramsey 1997,
in part. 155-177 e 193-194). Sulla dibattuta relazione fra comete (funeste) e sidus Inlinm
cfr. Licht-Ramsey 1997, 140-144, Green 2014, 158-162 (n. 32), Pandey 2018, 51-54.

12 Cft. Schiesaro 1997, 73-80 (in part. 77 e 79) e Santangelo 2013, 221-225.

13 Merita una menzione il finale del primo libro degli Astronomica di Manilio sui signa celesti
annunciatori di disgrazie, ispirato a Georg. 1 (Landolfi 1990, Nauta 2018, 133-134). 11
poeta riprende il tema della wiseratio della divinita per un’incombente catastrofe (Manil. 1,
874-875 deus instantis fati miseratus in orbem | signa per affectus caeligne incendia mittit; ctt. il sole
delle Georgiche). Qui una certa enfasi ¢ posta sulla ricezione dei signa: v. 905 saepe domi culpa
est: nescimus credere caelo (un elemento in contraddizione con il fatalismo sostenuto di nor-
ma dal poeta: cfr. Glauthier 2017, 295-296, con bibliografia). Subito dopo questo moni-
to, Manilio menziona gli incendia caeli che precedettero la battaglia di Filippi e la lunga se-
rie di guerre civili (vv. 906-926; vd. Poletti 2018, 105-107). Su Manilio e le guerre civili



Stefano Poletti 56

mato, in cui il sistema dei signa meteorologici fino a quel punto proposto da
Virgilio subisce una brusca ricontestualizzazione ed ¢ venato da ambivalenze
che coinvolgono parimenti umano e divino'.

Quanto espresso poco prima su senso e funzione dei signa — la loro utilita
per 'vomo accorto (pius?), il loro essere manifestazione di una providentia di-
vina (cft. in particolare Georg. 1, 351-355) — in questo nuovo contesto sembra
passare in secondo piano. In altre parole, se non si mette in discussione la
validita e la veridicita dei signa (Georg. 1, 463-464 solem quis dicere falsum |
andeat?), questi non sono pill presentati come strumento per prepararsi ade-
guatamente al futuro, bensi come segni premonitori di una catastrofe inelut-
tabile.

Tali signa “perversi”, inoltre, sembrano avere qualcosa da dire non solo
sulle responsabilita umane: che cosa ci dicono sugli dei da cui sono inviati?
La domanda resta senza risposta, o meglio, si propone una risposta ambiva-
lente e decisamente inquieta. Si inizia col ritratto del sole che, miseratus Ro-
mam, annuncia 'imminente punizione cui sono destinati gli impia saecula
(Verg. Georg. 1, 466-468); si conclude (ergo) con il tremendo inveramento dei
segni premonitori, 'abominevole strage fratricida di Philippi, un piaculum che i
superi non hanno reputato indignum — cosi si lamenta il poeta®. In questo pa-
norama incerto il primo libro delle Georgiche si chiude con la preghiera che gli
dei permettano all’altro Caesar, Ottaviano, di porte fine ai disastri delle guer-
re civili (Verg. Georg. 1, 498-501), in un mondo #b: fas versum atque nefas (Verg.
Georg. 1, 505).

Volk 2009, 166-167.

14 Cfr. Thomas 1988 (in part. le note a Georg. 1, 351 ¢ 466 ¢ Iintroduzione al finale del li-
bro) e Perkell 1989, 158-162.

15 Verg. Georg. 1, 491-492 nec fuit indignum superis bis sanguine nostro | Emathiam et latos Haemi
pinguescere campos, con Lyne 1999, 173, 176-178, Gale 2000, 34-35 e Thibodeau 2011, 185.
Ai vv. 501-502 si patla della necessita di espiare i perinria Troiae: satis iam pridem sanguine
nostro | Laomedonteae luinus perinria Troiae (la possibile valenza polemica di questa afferma-
zione sembra essere quasi esplicitata da Stazio nelle accuse di Creonte ad Eteocle: Stat.
Theb. 11, 272 “sat tna non aequis luimus perinria divis™).



Teologia della guerra civile 57

1.3. I signa prima della morte di Cesare: miseratio degli deéi, Tuppi-
ter legens e dominio dei fata in Metamorfosi 15

Nel finale delle Metamorfosi ovidiane, nell'imminenza dell’assassinio di Ce-
sare, Venere non riesce a trattenere la propria costernazione'®. I superi parte-
cipano al suo dolore e mandano sigra, ma non possono influire su quanto
deciso dalle Parche e dal fato". Interviene Giove a spiegare che i fata non
possono essere mutati e a confortare Venere con quanto ha potuto leggere
nell’«archivio del mondow (rerum tabularia [tr. G. Chiarini]), custodito nella di-
mora delle Parche'®: la prossima divinizzazione di Cesate, 'avvento di Augu-
sto (questi vendichera la morte del padre adottivo, porra termine alle guerre
civili e ristabilira finalmente la pace) e la sua futura apoteosi. Il passo in que-
stione si presenta come un panegirico dell'imperatore, con I'appatato divino
epico piegato a tal fine. Sotto la superficie encomiastica si nascondono diver-
se problematicita, rilevate soprattutto a partire dal capitolo ovidiano di The
Gods in Epic di Denis Feeney. Quest, in estrema sintesi, ha letto la divinizza-
zione e annessa scena come una riflessione sull’appropriazione del divino
da parte dell'imperatore e, per questa via, come una forma di decostruzione
dell’apparato divino epico. Si possono mettere in luce ulteriori spunti in que-
sto senso, integrando il passo nella storia della rappresentazione degli omina e

16 Ovid. Met. 15, 760-765 ne foret hic [scil. Ottaviano| igitur mortali semine cretus, | ille deus
Sfaciendus erat; quod ut anrea vidit | Aeneae genetrix, vidit quogue triste parari | pontifici letum et
coniurata arma moveri, | palluit et cunctis, unt cuique erat obvia, divis | |...] dicebat [...] (quod ut ...
vidit sembra suggerire che Venere abbia contezza della necessita della divinizzazione: cfr.
Wheeler 2000, 141, Pandey 2018, 76-77).

17 Ovid. Mez. 15, 779-782 talia nequiquam toto Venus anxia caelo | verba iacit superosque movet; qui
rumpere quamguam | ferrea non possunt veterum decreta sororum, | signa tamen luctus dant hand
incerta futuri; 799-801 non tamen insidias venturaque vincere fata | praemonitus potuere deum,
strictique feruntur | in templum gladi.

18 Ovid. Mez. 15, 807-815 falibus hanc genitor: ““sola insuperabile fatum, | nata, movere paras? intres
licet ipsa sororum | tecta trium: cernes illic molimine vasto | ex aere et solido rerum tabularia ferro, |
quae neque concussum caeli neque fulminis iram | nec metunnt ullas tuta atque acterna ruinas: |
invenies illic incisa adamante perenni | fata tni generis. legi ipse animogue notavi | et referam, ne sis
etiamnum ignara futnri”.



Stefano Poletti 58

della provvidenza divina (e della teleologia epica) alle soglie della guerra civi-
le, di cui le Metamorfosi costituiscono un capitolo importante®.

A livello strutturale Ovidio si riallaccia al finale di Georgiche 1 (con il mo-
mento dell’uccisione di Cesare e i connessi ozina) e all’incontro fra Venere e
Giove in Eneide 1, con la famosa profezia ivi contenuta (Aen. 1, 257-296). In
entrambi i testi spicca la figura di Ottaviano/Augusto, colui che porra fine
alle lotte intestine — una fine auspicata in Georgiche 1 e certa in Eneide 1. Al-
meno nelle linee fondamentali Ovidio pare aver integrato le inquietudini del
Virgilio georgico nel disegno ottimistico dell’Eneide. Dal confronto con le
Georgiche emerge innanzitutto la diversa dislocazione dei signa, che nelle Meta-
morfosi si manifestano prima della morte di Cesare. Ovidio ha senza dubbio
presente gli omina precedenti all’assassinio del dittatore attestati da diverse
fonti (cosi come la riflessione filosofico-moralistica sul tema: vd. 7fa), ma
sarebbe rischioso ridurre I'anticipazione ovidiana alla mera volonta di atte-
nersi a questo dato “storiografico”": tali omina hanno una natura diversa da
quelli riportati nelle Metamorfosi, al di 1a di qualche sporadica coincidenza™. 1l
catalogo dei signa ovidiani mostra affinita soprattutto con quello delle Georgi-
che, che 1l poeta di Sulmona reinterpreta sensibilmente. Non la nuova fase
della guerra civile, non la battaglia fratricida a Filippi, bensi 'imminente di-
partita di Cesare ¢ la tragedia che i signa preannunciano®. Al nec fuit indignum

19 Oltre al citato Feeney 1991, 210-220, ¢’¢ una ticca bibliografia: Schmitzer 1990, 286-292,
Tissol 1997, 189-191, Hardie 1997, 189-195, Salzman 1998, 330-332, Wheeler 2000, 137-
144, Hill 2002, 145-151, Hardie 2002, 201-206, Colafrancesco 2004, 75-83, Urban 2005,
151-159, Clement-Tarantino 2010, Feldherr 2010, 69-79, Gladhill 2012, Cairo 2013,
Chaudhuri 2014, 111-115, Lenzi 2015, 146-170 (da cui traggo Pespressione “Iuppiter le-
gens” del titolo del paragrafo). Sull’episodio ovidiano e il sidus Iulium vd. Green 2014, 151-
172 e Pandey 2018, 74-78.

20 La preghiera finale di Georg. 1 viene imitata in Ovid. Mez. 15, 861-870. Sull’identificazione
del Caesar di Aen. 1,286 vd. Dobbin 1995 e Harrison 1996.

21 Sull’accordo con la storiografia vd. Schmitzer 1990, 285-286 ¢ Urban 2005, 146.

22 Bémer 1969-2006 a Ovid. Mez. 15, 780-782: «Was Ovid zum Thema zu sagen hat, sicht
ganz anders aus».

23 Cftr. Hardie 2015 a Ovid. Met. 15, 782: «Con questa tistrutturazione della cronologia Ovi-
dio ¢ in grado di sminuire I'importanza della guerra civile (ma anche del ruolo di Ottavia-
no come salvatore)».



Teologia della guerra civile 59

superis di Virgilio (Georg. 1, 491) 1 superi ovidiani fanno eco che la tragedia non
¢ il bellum civile, ma il cesaricidio. In Ovidio la (doppia) strage di Filippi si tra-
sfigura anzi in un evento “positivo”, una tappa dei trionfi di Ottaviano citati
da Giove nella sua profezia, con una rilettura celebrativa del concettismo del-
le Georgiche su Philippi come doppio di Pharsalia®*: il sommo dio desctrive il ce-
saricidio (ovvero la divinizzazione di Cesare) e le seguenti guerre civili come
momenti necessati per Iaffermazione del divi filius. Tutto cio appare coe-
rente con il carattere encomiastico del passo e con esplicitazione del succes-
so di Augusto, nelle Georgiche ancora incerto. Se la morte di Cesare, la sua di-
vinizzazione, la vendetta per il suo assassinio, tutte le guerre civili che ne
conseguono sono anelli di una catena di avvenimenti ineluttabili per la piena
affermazione del “figlio di Cesare”, 'unico evento degno di pathos non puo
che essere il primo anello di questa catena, I’assassinio del “padre di Augu-
sto”%.

L’apparato divino in cui tali sigra sono inseriti si configura dunque come
una reazione all’oscuro ritratto dei superi nelle Georgiche. Ovidio rappresenta
gli eventi cui allude Virgilio proprio dal punto di vista degli déi. Il suo brano,
pertanto, vuole essere una risposta alla domanda che il Mantovano ha lascia-
to aperta, non senza ambiguita e inquietudini. Tale operazione permette di
raffigurare le “premesse divine” della morte di Cesare (e dell'incombente
conflitto). Il poeta espande cosi uno spunto virgiliano (Verg, Georg. 1, 466 ille
[scil. 1l sole| etiam exstincto miseratus Caesare Romam) presentando gli omina come

24 Verg, Georg. 1, 489-492 ergo inter sese paribus concurrere telis | Romanas acies iterum videre
Philippi; | nec fuit indignum superis bis sanguine nostro | Emathiam et latos Haemi pinguescere
campos — Ovid. Met. 15, 823-824 “Pharsalia sentiet illum, | Emathiique iterum madefient caede
Philippi” (su questo enigmatico passo vd. Clément-Tarantino 2010, 20-22, Gladhill 2012,
9-10, Poletti 2018, 99-105).

25 Dopp 1968, 225 n. 3: «Wihrend es Virgil schmetzlich empfindet, daf3 die Gotter dem
BlutvergieBen nicht wehren |[...], i3t Ovid, dem es um die Siege geht, die Gotter Augus-
tus’ Verbiindete seiny. Utili elementi sulla scena ovidiana come risposta al Virgilio georgi-
co in Gladhill 2012.

26 Sullironica “terminologia biologica” del rapporto Cesare-Augusto (Ovid. Merz. 15, 758 ge-
nuisse; 819 natus suns; importante lo snodo dei vv. 760-761 ne foret hic igitur mortali semine
cretus, | ille dens faciendus erat) si & molto insistito: cfr. almeno Feeney 1991, 211-214 ¢, re-
centemente, Pandey 2018, 77.



Stefano Poletti 60

manifestazione della miseratio degli déi — una miseratio che, nelle Metamorfosi,
non sembra riguardare Roma e i Romani, bensi il singolo Cesare”. Come
nelle Georgiche, la catastrofe non puo essere stornata e non entra in gioco la
capacita (o I'incapacita) degli uomini di interpretare tali signa. Anzi, il punto
di vista umano resta fuori dal focus dell’autore. Ovidio propone una netta
dissociazione fra i decreta del fato e le divinita olimpiche. Queste mandano i
loro praemonitus (ctr. anche Ovid. Met. 15, 785 praemonuisse nefas), ma non pos-
sono insidias venturaque vincere fata (v. 799), non possono influire sul corso de-
gli eventi e, di fatto, si limitano ad assecondarlo. Cio dissipa ogni ombra circa
la responsabilita dei superi nelle disgrazie stabilite dal fato, ma comporta an-
che la loro sostanziale impotenza (vedi il ritornello non possunt, non potuere)™.
Inseriti in un apparato divino del genere, 1 signa rivelano un certo grado di
inutilita: gli déi possono anche avere pieta del genere umano e cercare di av-
vertire gli uomini, ma tutti i loro sforzi sono vani.

11 problema della divinazione prima della morte del dittatore ¢ attestato in
diverse fonti, le quali, seppur con varie sfumature, ne danno un’interpreta-
zione fatalistica®. Gia nel De divinatione, pochi mesi dopo le idi di marzo, Ci-

27  presagi sono insieme anticipazioni dei lamentabili eventi in artrivo ed espressione del
dolore degli déi» (Hardie 2015 a Ovid. Mez. 15, 782). Su tale «privatization» (si passa dalla
comunita-Roma a Cesate e Augusto) insiste Feeney 1991, 213-214 in relazione a Nevio e
al modello eneadico.

28 «Wias sind also die Prodigien Ovids? Letztlich sind sie Zeichen der Ohnmacht der Got-
ter» (Fischbach 1947, 65). Concetto analogo in Sil. 5, 75-76 (prima della battaglia del Tra-
simeno) heu vani monitus frustrague morantia Parcas | prodigia! hen fatis superi certare minores!
(cft. anche prima di Canne: 9, 1-2 surbato monstris Latio cladisque futurae | signa per Ausoniam
prodentibus irrita divis |...]). A riguardo vd. Fischbach 1947, 67-69, Schubert 1984, 118-
119, Neti 1986, 2034-2035, Feeney 1991, 306, Chaudhuri 2014, 214-216.

29 Manil. 4, 59-62 totiens praedicta cavere | vulnera non potnit |[...] possent ut vincere fata
(“inversione” di Ovid. Mez. 15, 799-800: vd. Hardie 2015 ad /oc.); Vell. Pat. 2, 57 (con
opposizione dei-fata); Val. Max. 1, 7, 2 [...| ab boc tantummodo impendentem mutationem status
cognosci, ab illo etiam differri dii immortales voluerunt, ut aliud caelo decus daretur, alind promitteretu r;
Plut. Caes. 63, 1 (su cui Pelling 2011, 465-467); App. BC 2, 16, 116; Cass. Dio 44, 18, 3.
Sui prodigi prima della morte di Cesare vd. Montero 2000 e Santangelo 2013, 236-240. 1
tratti encomiastici del racconto di Valerio Massimo (sul sogno di Calpurnia, trascurato da
Cesare, ¢ quello di Artorio, cui invece Ottaviano credette) offrono un interessante punto
di confronto con Ovidio: cfr. Wardle 1997, in part. 342-343 e¢ Wardle 1998, 219-221



Teologia della guerra civile 61

cerone fa dire a Quinto (1, 119): “Guae guiden illi scil. Cesare| portendebantur a
dis inmortalibus, ut videret interitum, non ut caveret”™. Ovidio si inserisce consape-
volmente in questa tradizione, rappresentando il ¢# divino sotteso ai pot-
tenti e dissimulando possibili elementi anticesariani. La noncuranza di Ce-
sare viene sottaciuta (non senza una certa dose di ironia: i sigra sono rivolti
soprattutto a lui), cosi come viene eliminato qualsiasi cenno alla sfera umana,
in contrasto con la stretta comunicazione (quasi collaborazione) fra umano e
divino nel De consulatn suo. Nella versione ovidiana centrale ¢ il tentativo di
raffigurare un rapporto armonico fra Cesare e i superi contro il disegno del

(«[...] for Vlalerius] Caesar’s death is willed by the gods, but he apportions no blame to
them because the long reign of Augustus was in waitingy). Il discorso ovidiano, con la
sua distinzione fra dei e fato, ¢ ovviamente piu sottile.

30 Secondo Pease 1920-1923, 311-312, una tale affermazione in bocca a Quinto & affine a
tante obiezioni che gli muovera Marco («inconsistency of a belief in fate with belief in
divination»: cfr. Div. 2, 12-26, 54; Nat. deor. 3, 14) e sarebbe un’aggiunta ciceroniana alle
fonti seguite per la costruzione del discorso del primo libro (cfr. anche Schultz 2014,
189). Timpanaro 1988, 320 sottolinea la possibile valenza anticesariana: «Una frase cupa-
mente anticesariana (gli dei volevano la morte, non la salvezza di Cesare |[...]), la quale,
pero, conferma l'inutilita della divinazione per I'momo» (per una versione filocesariana
del concetto vd. pero Val. Max. 1, 7, 3 nella nota prec.). Wardle 2006, 396 propone una
lettura pit sfumata: «It is possible to understand ## as consecutive, and thus the words
become an almost wistful reflection on Caesar’s death, or at worst a criticism of Caesar
for not heeding the divine warning, by one whose career had profited from Caesat’s
friendship». Guillaumont 20006, 221-222 n. 65 (seguito da Ciafardone 2017, 67-70) sostie-
ne che «cette affirmation [...] ne nous parait pas inconciliable avec la doctrine stoicienne:
il s’agit en effet d’un événement passé, qui, par le fait méme qu’il a eu lieu, a 1évélé son
caractere fataly. Le soluzioni di Wardle e Guillaumont sono certo ingegnose, ma I'affer-
mazione di Quinto sembra proprio suggerire che la fine di Cesare fosse stabilita dagli dei
in modo irrevocabile: si tratta, appunto, di una catastrofe annunciata dai portenti che non
si puo stornare (cfr. la citata obiezione ciceroniana Cic. Div. 2, 54 quid antem volunt di in-
mortales |...] significantes |...] ea, quae cavere nequeamus?). Lo scetticismo di Cesatre nei con-

fronti della divinazione ¢ motivo attestato in questo e altri contesti: vd. ad es. Svet. 1w/,
59; 77, 3; 81, 4; Pease 1920-1923, 310, Wardle 2006, 395 (con discussione su non est in
Dir. 1, 119), Wardle 2009, 110 («being neither superstitious nor inappropriately skeptical
of traditional forms of cult, Caesar closely approximated to the Roman paradigmy), San-
tangelo 2013, 107-114, 236-240. Su Cesare e gli omina nel Bellum vd. infra cap. 4.

31 Sui possibili sottintesi sovversivi di questa presentazione degli eventi insistono Holleman
1969, 48-49, Hill 2002, 148-149, Joseph 2008, 29 n. 10.



Stefano Poletti 62

destino che pretende la sua morte, un tentativo che si risolve, da una parte,
in una celebrazione del futuro Augusto e di suo “padre” e, dall’altra, in una
dichiarazione di impotenza dell’apparato divino epico a favore del dominio
dei fata™.

Che ruolo ha Giove in questo scenario? Il sommo dio interviene a sanci-
re 'impotenza degli dei e I'inutilita dei loro omina. La differenza fra Giove e
le altre divinita ¢ limitata alla diretta conoscenza dei faza e alla piena, serena
consapevolezza che vano ¢ resistervi. I signa possono esprimere un “tentati-
vo di resistenza”, ma ¢ degno di nota che il sommo dio si guardi bene dal
lanciare la propria folgore (ingrediente tipico nei cataloghi di omina), conscio
che tabularia |...) /| neque concussum caeli neque fulminis iram | |...) metuunt (vv.
810-812)*. Tale concezione del rapporto fra Giove e fatum (il dio legge i di-
segni del fato) non ¢ scevra di tratti paradossali: fra i due poli dell’unita stoi-
ca si apre una significativa distanza™.

Per comprendere la singolare caratterizzazione di Giove, conviene rivol-
gersi all’episodio della morte di Sarpedonte in I/zade 16, altro modello di Ovi-
dio per questa scena® e oggetto del dibattito sulla divinazione e sul potere
della divinita. Zeus, pur tentato di salvare il figlio, si lascia convincere da Era
a non rinviare la morte dell’eroe e manda una pioggia di sangue per onoratlo
(v. 460: non a caso un omenl). Nel De divinatione Cicerone sostiene che la divi-
nazione ¢ inutile se il fato non puo essere cambiato, nemmeno dagli dei; que-
sto, a suo parete, sarebbe il concetto del passo di IZ 16*. Anche la ripresa

32 Cfr. per contrasto Cic. Car. 3, 19 (gli aruspici) [...] bellum civile ac domesticum et totins urbis
atque imperi occasum appropinguare dixerunt, nisi di immortales ommi ratione placati suo numine
prope fata ipsa flexissent: cosi sara e la congiura verra sventata.

33 Fulmini e saette, soprattutto “a ciel sereno”, sono di prammatica in questi contesti (Verg,
Georg. 1, 477-478, Lucan. 1, 530; Fischbach 1947, 112-113). La superiote scentia di Giove
e la sua acquiescenza ai disegni del fato sembrano palesarsi anche in questo dettaglio del
catalogo di szgna ovidiano.

34 Hardie 2015 ad Ovid. Mez. 15, 813-815: «Una completa separazione fra fato ¢ Giove ¢
presupposta qui».

35 Hardie 2015 a Met. 15, 807-842.

36 Cic. Div. 2, 25 si enim nibil fit extra fatum, nibil levari re divina potest. hoc sentit Homerus, cum
guerentem lovem  inducit, quod Sarpedonem filium a morte contra fatum eripere non posset.
Interessante anche la citazione successiva (Din. 2, 25): hoc idem significat Graecus ille in eam



Teologia della guerra civile 63

virgiliana dell’episodio omerico (Giove ricorda proprio Sarpedonte: Verg.
Aen. 10, 470-471) & presupposta da Ovidio”. Nell’Eneide, davanti alla tristez-
za di Ercole per I'imminente morte di Pallante, viene ricomposta qualsiasi
«contraddizione fra pronoia divina e heimarmene» e «Giove puo solo parlare il
linguaggio del fato»™. Il Giove ovidiano certo conosce i disegni del fato (vi si
allinea serenamente, non vi resiste), ma in Ovidio si insiste proprio sulla se-
parazione fra divinita e fata. Nelle Metamorfosi il tema emerge chiaramente gia
nel discorso di Giove in Met. 9, 428-438, in un contesto (ringiovanimento di
Iolao e connesso dibattito fra gli déi) importante per la definizione dell’appa-
rato divino ovidiano e del suo rapporto con il fato, in dialogo intertestuale
con diversi modelli (scene divine di Aen. 1 e 10, IZ 16). Li si assiste a una
vera e propria «confessione di impotenza», una confessione che in Mez. 15
assume una valenza attuale e pill scopertamente politica™.

Tutto cio ha conseguenze di un certo rilievo sulla componente consolato-
tia® e (soprattutto) su quella teleologica della profezia di Giove. Cio che la
divinita ovidiana profetizza non ¢ parte di un suo piano ordinatore: la teleo-
logia proposta ¢ qualcosa di posticcio, un’interpretazione di un disegno su
cui il dio non esercita giurisdizione. Com’¢ noto, anche il rapporto del Giove
virgiliano coi fafa contiene diverse ambiguita - evidenti soprattutto se si con-
fronta la profezia di Aen. 1 con il concilio di Aen. 10*. Ovidio sta reagendo a
queste ambiguita ed ¢ notevole, in questo senso, la differenziazione rispetto

sententiam versus: quod fore paratum est, id summunm exsuperat lovem. Cfr. Timpanaro 1988 ad /oc.
e Barchiesi 1984, 22. Sull’interpretazione ciceroniana, ben testimoniata nelle fonti anti-
che, cft. Pease 1920-1923 ad Joc. Sulla famosa scena iliadica cfr. Pucci 2018, 32-41.

37 Cfr. Hardie 2015 a Mer. 15, 780-781 e 807-842.

38 Barchiesi 1984, 23.

39 Sulla scena di Mez. 9 rimando all’illuminante indagine di Galasso 2002. Cfr. anche Lenzi
2015, 109-133.

40 «In quel caso [in Aen 1] [...] si trattava di un argomento che tracva forza consolatoria
dall’inevitabile esito trionfale, mentre qui deve rendere accettabile un fatto luttuoso che si
vortebbe evitare» (Galasso 2000, 1605-16006).

41 Sulle ambiguita del Giove virgiliano e il suo rapporto con il fatum (si ticordi in particolare
il “fata viam invenient” [Verg. Aen. 10, 113]) cfr. almeno Bianchi 1985, Neri 1986, 1977-
1981, O’Hara 1990, cap. 4, Feeney 1991, 137-158, Baier 2010, 116-117, Ahl 2012, Cairo
2013, 166-170.



Stefano Poletti 64
al referente piu diretto della scena, 'incontro fra Giove e Venere in Aen. 1%
Li la profezia dota il lettore di uno schema interpretativo fin dall’inizio del
poema e in un’epoca mitica, qui arriva alla fine dell’opera e alle soglie della
guerra civile®; i il legame fra Giove e il fato appare particolarmente stretto,
qui vengono presentati come entita sostanzialmente separate.

11 rapporto fra il dio e i fata nella scena ovidiana ¢ dunque connesso alla
definizione del rapporto intertestuale fra il passo delle Metamorfosi e 1 Eneide*.
Le parole di Giove, che “legge e ricorda” il testo dei tabularia (Met. 15, 814
“legi ipse animoque notavi”), richiamano quelle di Marte al sommo dio circa la
divinizzazione di Romolo in Mez. 14, dove il dio della guerra ricorda la pro-
messa di Giove nel concilio enniano (Mez. 14, 813 “nam memoro memorigue
animo pia verba notavi”)*. In Met. 15 subentra una relazione piu complessa con
I'Eneide. 11 discorso del sommo dio si configura come una sorta di “precisa-
zione intertestuale” circa la profezia di Aen. 1 e il suo legame con i fata: nelle
Metamorjosi si specifica che il ricordo deriva da una lettura (e interpretazione)
dei zabularia del fato. La risposta alla visione pessimistica di Georg. 1 e degli
omina virgiliani passa attraverso la confortante profezia di Aen. 1 (si risponde
a Virgilio con Virgilio), ma anche attraverso una reinterpretazione del testo
che svuota il dio di ogni responsabilita decisionale e direttiva nella narrazione
epica: il “ricordo intertestuale” comporta una radicale rinegoziazione del si-
gnificato e della funzione dell’apparato divino. Il contenuto della profezia di
Giove, nella sostanza, non dovrebbe essere quindi nuovo a Venere (questo

42 Sul Giove ovidiano e il rapporto con I’Eneide vd. in part. Smith 1994, Tissol 1997, 189ss.,
Segal 2001, 89-91 (che si sofferma anche sul modello di Aen. 12), Feldherr 2010, 69-70,
Lenzi 2015, 138-146. Utili spunti sul confronto Aen. 1-Met. 15 in Galasso 2002, 131-133,
Clément-Tarantino 2010, Gladhill 2012 e Cairo 2013. Osservazioni sulla “debolezza” del
Giove ovidiano e sulla sua ricezione nell’epica lucanea e flavia in Criado 2011, 267-269 ¢
Criado 2013, 211-212.

43 Su questo punto Barchiesi 2001, 74-75 ¢ Rosati 2001, 41-43.

44 (Jupiter can speak thus because he has read the Aeneidy (Barchiesi 2001, 130-131). Cfr.
anche Clément-Tarantino 2010 e Hardie 2015 a Mez. 15, 813-815.

45 Sul rapporto con le parole di Marte cfr. Smith 1994; sulla scena di Mez. 14 come esempio
di autoriflessivita intertestuale Conte 1985, 35-37, Hinds 1998, 14-16 e Lenzi 2015, 134-
138.



Teologia della guerra civile 65

sembra suggerire Uetiamnum del v. 815)*. Esso si concentra pero piu diffusa-
mente sul delicato momento della successione fra Cesare e Augusto e dun-
que sulle guerre civili che portano all’affermazione di quest’ultimo, rileggen-
do in senso celebrativo la materia del finale delle Georgiche. Com’¢ stato nota-
to, le somiglianze fra le Res gestae divi Augusti e 1l passo in questione possono
suggerire che questo Giove “depotenziato” sia ridotto a portavoce di un al-
tro auctor, Augusto stesso®.

Ovidio rilegge 1 signa oggetto del finale di Georgiche 1, svela il piano divino
sotteso alla morte di Cesare e risponde all*“enigma teologico” formulato da
Virgilio. Nel passo si puo cogliere una riflessione sul provvidenzialismo e
sull’utilita dei signa, sulla teleologia e sul potere del Gétterapparat epico. Al
pessimismo del finale di Georg. 1 subentrano i confortanti toni panegiristici
ispirati all'incontro fra Venere e Giove di .4en. 1, ma 'apparato divino, grazie
a un sottile richiamo ai modelli epici e alla discussione filosofica (Giove, gli
dei e il dominio del fato; signa e divinazione), ne esce sostanzialmente depo-
tenziato, mentre i fafa assumono un ruolo preminente. La provvidenza divi-
na, che guida il corso della storia e della narrazione epica, cede i passo
all'ineluttabile destino: questo prevede una disgrazia (I’assassinio di Cesare) e
a nulla servono gli omina mandati dagli deéi. La “teleologia” proposta da Gio-
ve rappresenta un’interpretazione consolatoria del corso degli eventi, ma sul-
la forza del destino egli non esetcita alcun potere. Rispetto alle Georgiche e
all’Eneide Ovidio sposta I’enfasi sulle questioni, tutte politiche, dell’assassinio
del dittatore e, soprattutto, dell’apoteosi e della successione Cesare-Augusto.
La morte di Cesare, la divinizzazione sua e di suo figlio adottivo ridefinisco-
no in maniera radicale il senso del tradizionale Gétterapparat. Nel finale delle
Metamorfosi ¢ resa manifesta la natura “artificiale” degli déi epici e in special
modo di Giove, meti osservatori ed interpreti di una stotia gia scritta e fuori
dal loro controllo. Con la sua risposta alle Georgiche (con i suol signa inutili, la
sua profezia “posticcia”, i suoi dei impotenti) Ovidio mette a fuoco i para-

46 Ovid. Met. 15, 815 “ne sis etiamnum ignara futuri”. Barchiesi 2001, 131 menziona appunto la
profezia di Aen. 1; Hardie 2015 ad loc. richiama anche lo scudo di Aen. 8 («[...] dopo tut-
to, proprio lei aveva portato il profetico scudo a Enea).

47 Cfr. Hardie 1997, 196, Hardie 2002, 202-206, Feldherr 2010, 74-75, Clément-Tarantino
2010, 23-25, Poletti 2018, 104-105 e n. 29.



Stefano Poletti 66

dossi che investono il genere epico nel momento in cui ¢ il princeps a (ti)scri-
vere la storia (piu precisamente la storia delle guerre civili), a dettarne I'inter-
pretazione all’apparato divino.

1.4. Omina e profezie dopo il passaggio del Rubicone: P'oscura
provvidenza crudele di Lucano

In Pharsalia 1, dopo la narrazione del passaggio del Rubicone e della pau-
ra del popolo a Roma, incontriamo il pit lungo catalogo poetico di prodigi a
noi pervenuto, che ingloba ed espande qualsiasi trattazione precedente. Al di
12 dei punti di contatto con le fonti storiche®, i signa e le profezie nel finale
del libro primo (vv. 522-695) vanno letti soprattutto sullo sfondo della chiusa
di Georgiche 1 e dell’'ultima scena delle Mefamorfosi. Proprio da questi testi, in
modo strutturale, il poeta prende le mosse per costruire il suo rivoluzionario
¢pos della guerra civile e, in special modo, il suo peculiare apparato divino™®.

A proposito della collocazione del catalogo, Paul Roche™ richiama rapida-
mente i due precursori di Lucano e osserva:

48 Appiano presenta una lista di portenti in una simile posizione (App. BC 2, 36: cfr. Carsa-
na 2007 ad loc.). Cassio Dione ritarda il resoconto dei prodigi fino all’arrivo di Pompeo a
Durazzo per ragioni narrative (Dio 41, 14), ma afferisce alla medesima tradizione. La te-
stimonianza di Dione, debitamente valorizzata da Radicke 2004, 194 n. 161 (cfr. anche
Rambaud 1988 e Wiener 2006, 148), ¢ generalmente trascurata (secondo Fantham 2011,
548 n. 37 i prodigi «are not found in Dio»; Roche 2009, 42 considera I’elenco di prodigi
una probabile invenzione lucanea).

49  Sullintertestualita con le Georgiche (e in special modo con il finale di Georg. 1) vd. Paratore
1943, Badali 1977, Bocchi 2011, Casali 2011, Nauta 2018, Kersten 2018 (in part. 56-59).
Sul rapporto con Ovidio Feeney 1991, 292-298, Esposito 1995, Wheeler 2002, Tarrant
2002, Roche 2009, 25-27, Keith 2011, Watkins 2012. Sulla divinazione in Lucano Wiener
2006, 131-178, Roche 2009, 34-35, Santangelo 2015. Mi concentrero sulla narrazione di
prodigi e profezie di Pharsalia 1, ma si tengano presente anche i rapporti dell’elogio di
Nerone (e della “teleologia” ivi proposta) con la tradizione panegiristica di eta augustea,
con Vitgilio e Ovidio nello specifico (Wheeler 2002, 369-372, Kersten 2018, 264-312; sul
tema torneremo nel cap. 4 § 5).

50 Roche 2009, 319 (cft. anche pp. 24 ¢ 27).



Teologia della guerra civile 67

The “correction” is polemical: the destruction of the dictator
is replaced by the destruction of the republic and the implica-
tion is clearly that the greater perversion of natural order was
Caesat’s invasion of his fatherland rather than his assassina-

tion.

Questa osservazione sulla valenza anticesariana di tale “correzione”, rin-
tracciabile in diversi studi su Lucano”, coglie senz’altro un aspetto importan-
te della questione. Tuttavia, rischia di risultare un po’ troppo generica, ap-
piattendo le differenze fra Virgilio e Ovidio. La morte di Cesare riceve una
trattazione e un’enfasi ben diversa nelle Georgiche e nelle Metamorfosi. Lucano
sembrerebbe rispondere piu alle Metamorfosi che al Virgilio georgico, proprio
perché in Ovidio i motivi encomiastici intorno alla dipartita del dittatore
sono smaccati e viene proposta una prospettiva ottimistica/consolatotia alle
soglie della guerra civile. Se si individuano gli accenti piu scopertamente filo-
cesariani di Mez. 15 come riferimento polemico di Lucano, si potrebbe ipo-
tizzare che la “correzione lucanea” vada letta piu precisamente come risposta
alla “correzione ovidiana”.

Lucano sembra ribattere alla scena che chiude le Metamorfosi (con gli omina
e la profezia di Giove)” e reagire alla complessa operazione intertestuale
messa in atto da Ovidio (attualizzazione della profezia di Aen. 1 nell’immi-
nenza del conflitto e la concomitante ricollocazione dei prodigi rispetto a
Georg. 1, finalizzata ad aumentare il pathos in occasione della morte di Cesa-
re). Questo ribaltamento di prospettiva, inevitabilmente, stimola il confronto
con il finale del primo libro delle Georgiche, ove il successo di Ottaviano ¢ au-
spicato ma non certo, e la sua lode si risolve soprattutto nella preghiera che
abbia fine il disordine universale causato dalla guerra civile. In Lucano i pro-

51 Ad es. Feeney 1991, 271 e Narducci 2002, 58-59. Alcuni omina lucanei (le comete 1, 526-
532; Poscuramento del sole 1, 540-544; la divisione del fuoco di Vesta 1, 549-552; I’aru-
spicina 1, 609-629) sono stati interpretati come reazione “anticesariana” al modello virgi-
liano e ovidiano: Narducci 1974, Narducci 2002, 54-59, Ambihl 2015, 73-75, 78-85,
Kersten 2018, 56-57 (Natrducci ¢ Ambiihl sottolineano anche il rapporto con la tragedia
senecana).

52 Uno spunto sul modello ovidiano in Narducci 1974, 99 ¢ Narducci 2002, 142-143 n. 6.



Stefano Poletti 68

digi avvengono in seguito a un atto umano, di fatto il primo “atto di guerra:
nelle Georgiche si tratta dell’'uccisione di Cesare, nella Pharsalia del passaggio
del Rubicone, un’azione bollata come illegale e scellerata dalla Pa#ria in lutto
(un’eccezionale appatizione divina nella Pharsalia)®. Cio, come & stato sugge-
rito, puo rappresentare una forma di polemica con Virgilio, ma ¢ bene riba-
dire che nel passo virgiliano il pathos per la morte di Giulio Cesare e la com-
ponente encomiastica nei suoi confronti non trovano spazio significativo (di-
scorso in parte diverso, come detto, per laltro Caesar, Ottaviano). Sia nella
Pharsalia che nelle Georgiche 1 prodigi preannunciano il zefas incombente: lo
scontro fratricida™. Lucano propone un catalogo di portenti agli albori del
conflitto e sposta I'attenzione sulla sua causa prima: da qui guarda a Farsalo,
guindi alla morte di Cesare e, infine, a Filippi, con una mossa intertestuale
che illumina la pregnante specularita fra i diversi momenti delle guerre civili,
tra Pharsalia e Philippi — una speculatita centrale nel poema di Lucano, che
trova la sua origine, in nuce, nelle stesse Georgiche (vd. infra).

Un dato ritorna costante: 1 portenti accompagnano un tragico, ineluttabi-
le corso degli eventi. Nelle Metamorfosi gli omina mettono a fuoco 'impotenza
degli dei di fronte ai disegni del fato, in Pharsalia 1 quella degli uomini (con la
parziale eccezione della Patria, pure non connessa direttamente ai sigra, una
rappresentazione “esplicita” del livello divino viene esclusa da Lucano, cosi
come lo era, viceversa, la prospettiva umana nel finale di Mez. 15). Nelle Me-
tamorfosi gli omina sono segno della compassione dei superi, della loro appren-
sione per le vicende umane, ma sono inutili, perché la tragedia incombente ¢
stabilita dal fato. Lucano si focalizza sul terrore causato dai signa fra gli uvomi-
ni: 1 portenti, percepiti come segno dell’ira divina, forieri di una catastrofe
ineluttabile, producono l'unico risultato di togliere ogni speranza, come ti-
matcato dal narratore in apertura e chiusura del catalogo di omina e delle pro-

53 Lucan. 1, 185-192. Cft. Roche ad /oc. ¢ Feeney 1991, 270. Sulla scena torneremo nei capi-
toli seguenti (vd. in part. cap. 4 § 3.4-5).

54 Jal 1963, 242: «Ces présages [delle Georgiche] |...] n’annongaient pas, en effet, comme on
le déclare trop souvent, la “mort” du dictateur, mais bien le recommencement de la
guerre civiles. Cfr. anche Donié 1996, 27, Février 2000, 426, Wiener 2006, 151, Kersten
2018, 55-56.



Teologia della guerra civile 69

fezie”. Le affinita pit evidenti sono ancora una volta con le Georgiche. Se
Ovidio aveva risposto alle inquietudini del finale di Geosrg. 1 con il suo appa-
rato divino filocesariano e filoaugusteo, Lucano reagisce ad Ovidio con un
ritorno alla teologia oscura ed ambigua del poema virgiliano. Certo nelle
Georgiche il tema della miseratio degli déi, amplificato ad arte da Ovidio, com-
pare fugacemente (Georg. 1, 466 miseratus). Lucano, per contro, demolisce il
motivo della compassione divina, mettendo in primo piano il #mor degli uo-
mini (cfr. Georg. 1, 468 timuerunt) e sviluppando l'idea dell’ira dei superi intesa
come accanimento crudele, le cui motivazioni rimangono precluse alla pro-
spettiva umana e al narratore™. Ai fata delle Metamorfosi — una forza inesora-

55 Cfr. Lucan. 1, 522-525 tum ne qua futnri | spes saltem trepidas mentes levet, addita fati | peioris
manifesta fides, superique minaces | prodigiis terras inplerunt, aethera, pontum; 1, 673-674 terruerant
satis haec pavidam praesagia plebens; sed maiora premunt; 2, 14-17 sit caeca futuri | mens hominum
Jfati; liceat sperare timenti. | ergo nbi concipinnt [scil. 1 Romani] quantis sit cladibus orbi | constatura
Sides superum (Fantham 1992, ad loc.: «Here fides |...] inverts the normal sense of a promise
kept, to become a threat fulfilled»). Roche 2009, 35 sottolinea come questa presentazione
della divinazione inverta I'idea della sua “utilita etica” tipica della concezione stoica, «ac-
cording to which it [= la divinazione] is in essence a gift of a benevolent god by which
man can forearm himself against the otherwise unknowable future.

56 Su ira ¢ saevitia degli déi cft. almeno Lucan. 1, 524 superi minaces; 617 iram superums; 649-
650; 2, 1 iamque irae patuere deum (ma cfr. gia Vinvida fatorum series in 1, 71). Sullaffinita con
Georg. 1 cfr. Wiener 2000, 151, Bocchi 2011, 214-218, Kersten 2018, 248, 256 ¢ passim.
Sull’ira degli déi nella Pharsalia (tipico elemento epico “reinterpretato” da Lucano) vedi in
part. Feeney 1991, 272-285 (272-273 sui portenti), Fantham 2011, D’Urso 2019, 562-563,
Barriére c.d.p.. Feeney 1991, 273 osserva acutamente: «There is no explanation or de-
scription of the divine anger, only a picture of its manifestations, and of attempts by
characters and poet to understand those manifestations». A considerare la tradizione
poetica precedente, tali omina potrebbero essere anche segno di pieta; tuttavia, il poeta
della Pharsalia, insieme ai suoi personaggi, propone provocatotiamente come “ovvia”
un’unica interpretazione (I'ira) e denuncia il “sadico preannuncio” rappresentato dagli
omina. Fantham 2011, 547-549, 556, infine, nota come Lucano distacchi le cause umane,
esposte all’inizio del primo libro, da quelle divine e lasci nel vago il nesso fra colpa uma-
na e ita/punizione divina: «Neither in Lucan nor Tacitus ate we told what Roman deeds
the civil wars are sent to punish. [...] In declaring the gods’ partisanship for Caesar and
the Caesars the poet never brings this defeat of liberty together with a clear acknow-
ledgement of Roman guilt: he thus continues angry with gods whose anger against
Rome he seems neither to understand nor to forgive» (cfr. anche Jal 1962). 1l calzante ri-



Stefano Poletti 70

bile e impersonale che prevede la morte di Cesare, con i signa e il compianto
degli dei e gli onori riservati a lui (e a suo figlio) da Giove — corrispondono
nella Pharsalia gli oscuti superi minaces, che preannunciano il nefas della guerra
civile a un’'umanita terrorizzata.

La componente profetica viene trasferita dalla figura di Giove al livello
umano: Arrunte, Nigidio Figulo, la matrona invasata. Venuta meno una rap-
presentazione esplicita del “punto di vista degli dei”, i szgra devono essere in-
terpretati. Arrunte e Nigidio, sgomenti, prevedono il nefas’’. Restii a rivelatlo,
arrivano a mettere in dubbio i loro stessi mezzi interpretativi (Arrunte Iaru-
spicina, Nigidio Figulo le leggi degli astri)*. Nigidio si interroga angosciosa-
mente sul zelos/finis della storia (Lucan. 1, 668-669 “multosque exibit in annos |
hic furor. Bt superos quid prodest poscere finem?”): la collera divina richiede la fine
della /ibertas, una pace a prezzo della schiavitu (1, 670 “um domino pax ista ve-
nit”). Proprio a partire dalla riflessione di Nigidio sul finis, Emanuele Narduc-
ci ha acutamente interpretato questo passo come ripresa antifrastica della
profezia di Aen. 1 e della sua teleologia®. Recentemente Sergio Casali & tot-

ferimento a Tacito & Hzst. 1, 3, 2.

57 Cft. Lucan. 1, 626, 630, 635, 667 (il nefas in Ovidio & il cesaricidio: Ovid. Mez. 15, 785).
Sui personaggi lucanei (vd. Lucan. 1, 634-635 su Arrunte e in generale il terrore del po-
polo) si riverberano I'angoscia per la catastrofe incombente e il lamento contro I’ insupera-
bile fatum che nelle Metamorfosi sono attribuiti a Venere (Ovid. Mez. 15, 775 timor; 779 an-
xta; cfr. Verg. Aen. 1, 228 tristior e 257 parce metn). 11 verbo parare, in Ovidio impiegato per
Iassassinio di Cesare, si ritrova in Lucano per la disgrazia della guerra civile, che Nigidio,
attonito, attribuisce ai faza e al volere divino: Ovid. Mez. 15, 765-766 (Venere) “adspice”
dicebat, “quanta mibi mole parentur /| insidiae quantaque caput cum fraude petatur” — Lucan. 1,
649-650 (Nigidio) “Guod cladis genus, o superi, qua peste paratis | saevitiam?” (cfr. anche vv.
644-645 ‘i fata movent, urbi generigue paratur | humano matura lues”, v. 660 “quid tantum,
Gradive, paras?”). Vd. anche 'auspicio del narratore 2, 14 sit subitum guodcumque paras [scil.
Giove].

58 Cfr. Roche 2009, 360 e 365. 1l tentativo di putificazione ordinato da Arrunte fallisce (cft.
vv. 584-638). Su Arrunte e Nigidio vd. da ultimo Santangelo 2015 (cft. in part. p. 186:
«Even the astrological prediction of Nigidius fails to make any real impact: it is a sum-
mary of what will happen, which cannot suggest any means to shape and influence the
futurey).

59 Narducci 2002, 107-111. Si tratta della sovversione dell’accorata domanda di Venere a
Giove (Aen. 1, 241 “quem das finem, rex magne, labornm?”) e dell'imprigionamento del Furor



Teologia della guerra civile 71

nato su questo rapporto intertestuale, sottolineando il riferimento alla «tre-
mendously pessimistic and proto-Lucanian description with which Virgil
closes Georgies 1»*. Nell’analisi della profezia di Nigidio Figulo, Narducci cita
cursoriamente come possibile intermediario anche I'episodio ovidiano in
chiusura delle Metamorfosi®'. La scena seguente (il vaticinio della matrona in-
vasata: 1, 678-694) ha un debito ancor piu esplicito col Giove ovidiano. En-
trambe le profezie, collocate alle soglie della guerra civile (e alla fine di un li-
bro), passano in rassegna le diverse tappe del conflitto incombente e, in par-
ticolare, includono il concettismo di Filippi come “doppio” di Farsalo®.

Nel discorso del Giove ovidiano Filippi ¢ inserita in un elenco di vittorie
di Augusto, dopo una menzione “abusiva” di Pharsalia. Lucano rivisita questa
profezia, impiegando abusivamente Philippi per indicare (anche) Pharsalia e
restituisce a Philjppi la “tragica centralita” che la citta detiene nel finale di
Georgiche 1: ¢ il ftelos catastrofico preannunciato dai presagi, il simbolo
dell’eterno ritorno dello scontro fratricida che, nel suo campo di battaglia
due volte bagnato di sangue, assomma la battaglia di Farsalo e quella di Filip-
pi. Questo legame intertestuale fra i finali di tre libri (Georgiche 1, la chiusa
delle Metamorfosi, Pharsalia 1) in contesto profetico costituisce un importante
momento auto-riflessivo e programmatico. Lucano definisce qui la “materia

impins (1, 294-296).

60 Casali 2011, 104-109 evidenzia in particolare il rapporto di Lucan. 1, 663, 666-668 con
Verg, Georg. 1, 505-511. A proposito di finis, cita anche il famoso Aen. 1, 279 “Gmperium
sine fine dedi” e propone un confronto suggestivo sulla menzione dei fazz in apertura delle
due profezie: Verg. Aen. 1, 257-258 “parce metu, Cytherea: manent immota tuorum | fata tibi”
— Lucan. 1, 644 “si fata movent” (ctr. un altro “movimento” in Verg. Aen. 1, 262 “fatorum
arcana movebo™). Aggiungerei che, in apertura del discorso del Giove ovidiano, ¢ Venere
che cerca vanamente di movere fatum (Ovid. Met. 15, 807-808 “Sola insuperabile fatum, | nata,
movere paras?”).

61 Narducci 2002, 142-143 n. 6.

62 Cfr. le tappe della guerra civile in Ovid. Mez. 15, 822-828 (la profezia della matrona man-
tiene certo un tono piu oscuro, “oracolare”). Sul concettismo di Philippi cfr. 1 citati Verg,
Georg. 1, 489-492, Ovid. Met. 15, 823-824 e Lucan. 1, 679-680 “video |...] Philippos”™; 694
“vidi iam, Phoebe, Philippos” (ulteriori passi lucanei discussi in Poletti 2018, 107-111). Nella
profezia della matrona si fa allusione anche alla morte di Cesare (Lucan. 1, 691), che por-
ta alla seconda fase del conflitto (692 consurgunt partes iterum) e dunque alla “seconda Filip-

9

pr.




Stefano Poletti 72

nefasta” del suo canto in relazione ai suoi precedessori e segnatamente alle
Metamorfosi: Farsalo come premessa di Filippi, ovvero la tragica ciclicita dei
bella per Emathios plus quam civilia campos®.

Il modello ovidiano, tuttavia, non funge da punto di riferimento mera-
mente polemico per la lettura anticesariana di Lucano, nella misura in cui la
teleologia proposta da Ovidio contiene le notevoli ambivalenze sopra rileva-
te: una teleologia che si presta ad essere problematizzata, ad essere invertita
di senso. Nell’episodio delle Metamworfosi 1a dissociazione fra dei e fata crea un
“vuoto di significato” circa il potere di Giove e lesistenza di un disegno
provvidenziale (per la storia e per epica). Lucano reagisce a queste sollecita-
zioni con il suo epos della guerra civile: rifiuta il punto di vista augusteo sul
conflitto fratricida, rappresentato dal tradizionale Gétterapparat epico, ridotto
ormai a «creatura del princep»™, e risponde al vuoto interpretativo ovidiano

63 Sul ruolo di Georg. 1 e sul noto aspetto metapoetico della profezia cft. da ultimo Casali
2011, 95-99: «As in the case of the recognition of the corpse of Pompey (agnosco), the
matron has already seen Philippi either as a prophet, in the vision proper, or as the figure
of the poet, in the text of the Georgics» — ma anche in un’altra profezia, quella che chiude
Met. 15. Come osservato da Wheeler 2002, 374-375, Farsalo non viene citata da Ovidio
fra i trionfi di Giulio Cesare (Ovid. Mez. 15, 752-753): secondo il critico (seguito da Ro-
che 2009, 25-26) il poema lucaneo vuole “riempire” questa lacuna nella narrazione delle
Metamorfosi. Importante, pero, ¢ proprio la menzione “abusiva” di Pharsalia fra i trionfi di
Ottaviano (Ovid. Mez. 15, 823): nelle Metamorfosi, il “racconto” delle guerre civili (Filippi e
Farsalo) viene demandato al punto di vista tendenzioso di Giove. Lucano riparte dalla
narrazione di Georgiche 1, dalla “seconda strage” di Filippi, ma fa un salto all’indietro, rac-
contando come i campi dell’Emazia siano stati resi pingui dal sangue romano per la pri-
ma volta: «Was bei Vergil [ma anche in Ovidio] ein Riickblick ist (von Philippi zu Pharsa-
lus), ist bei Lucan ein Vorausblick (von Pharsalus zu Philippi)» (Nauta 2018, 128). Sul le-
game strutturale fra Georgiche 1 e Pharsalia 1 cfr. Roche 2009, 24 e Kersten 2018, 55 n. 65.
Efficace sintesi in Clement-Tarantino 2010, 22 n. 44: «Si le Bellum ciuile apparait comme
une continuation des Meéramorphoses, a la fin desquelles il se rattache, il apparait aussi
comme une continuation des Géorgigues, ou, plutot, comme des Géorgigues recommencées
sur la base du chant I». Tralascio I'ipotesi (improbabile) che il piano originatio del poema
includesse la battaglia di Filippi (nella Pharsalia lucanea Filippi ¢ Farsalo: cfr. Poletti
2018).

64 Feeney 1991, 294. Wiener 2006, 200-201 propone un rapido confronto fra Lucano e
I'apparato divino degli altri poemi epici, considerando brevemente anche la Gorterszene
che chiude Met. 15.



Teologia della guerra civile 73

con la sua “provvidenza crudele”, partendo proprio da una reinterpretazione
degli strumenti di comunicazione fra divinita e uomo, i signa e le profezie, e
del potere del sommo dio®.

A riguardo ¢ centrale la famosa (e discussa) requisitoria contro il rector
Obmpi che apre il secondo libro®. In tale invocazione a Giove, la piu elabo-
rata dall’inizio del poema®, il sommo dio viene chiamato in causa in prima
persona a rispondere dell’utilita dei dira omina e del senso della divinazione. E
possibile che il poeta, in questa lunga allocuzione al rector Olympi, voglia rial-
lacciarsi alla Gatterszene finale delle Metamoryfosi, ove il padre degli dei in perso-
na interviene, subito dopo il racconto degli oina, a confermare la vanita di
ogni tentativo di movere fata®. Certo questo paradossale, polemico “dialogo de
divinatione’ con il sommo dio (una figura ormai muta e inattingibile per il
poeta della Pharsalia) segna un punto di arrivo del percorso intertestuale che

65 Come anticipato, “impotenza” del Giove ovidiano trova le sue premesse nel Giove vit-
giliano: su Lucano e il rapporto Giove-fatum in Virgilio cfr. almeno Baier 2010, 116-117 ¢
Bocchi 2011, 217-218.

66 Lucan. 2, 1-15 iamque irae patuere deum, manifestaque belli | signa dedit mundus, legesque et foedera
rerum | praescia monstrifero vertit natura tumultn | indixitque nefas. cur hane tibi, rector Olympi, |
sollicitis visum mortalibus addere curam, | noscant venturas ut dira per omina clades? | sive parens
rerum, cum primum informia regna | materiamque rudem flamma cedente recepit, | fixit in aeternum
cansas qua cuncta coercet, | se quoque lege tenens, et saecnla iussa ferentem | fatorum immoto divisit
limite mundum; | sive nibil positum est, sed fors incerta vagatur, | fertque refertque vices, et habet
mortalia casus: | sit subitum quodcumque paras, sit caeca futuri | mens hominum fati; liceat sperare
timenti. Rimando ai commenti di Fantham 1992 e Barriére 2016 ad /oc.. (della ricca biblio-
grafia vd. almeno Johnson 1987, 5-9, Esposito 1991, Narducci 2002, 152-166, Sklenaf
2003, 6-8, Pandey 2014, 76-77). Sugli interventi del narratore cfr. D’Alessandro Behr
2007 e Bartsch 2012.

67 Brevi allocuzioni a Giove anche nei discorsi di due personaggi: Cesate (1, 195-196; 198) e
Arrunte (1, 632-633).

68 Forse si potrebbe pensare anche a un richiamo all'incalzante redde rationem che Venere ti-
volge a Giove in Aen. 1, 229-233 (la prima allocuzione al sommo dio nel poema). Pandey
2014, 120 propone un confronto fra Lucan. 2, 4-6 e le «theodical questions» del narrato-
re epico virgiliano, come Aen. 1, 8-11 (cfr. anche Aen. 12, 503-504 a Giove). E significati-
vo che il discorso di Giove al Sole nel primo libro delle Argonantiche di Valerio Flacco sia
stato interpretato come una ripresa dell’incontro fra Giove e Venere in Aen. 1 e, al con-
tempo, come risposta diretta alla requisitoria lucanea contro Giove che apre Pharsalia 2
(Stover 2012, 37).



Stefano Poletti 74

abbiamo cercato di delineatre. Lucano mette radicalmente in discussione Iuti-
lita della divinazione, denuncia il “sadismo” del dio, che rivela una catastrofe
inevitabile e che toglie all'uomo ogni speranza (un argomento importante nel
De divinatione ciceroniano)®, e, in una provocatotia contraddizione, artiva a
metterne in dubbio il potere e la provvidenza: alla concezione stoica della di-
vinita descritta in Pharsalia 2, 7-11 (possibile allusione polemica al Giove rap-
presentato nel frammento del De consulatu suo ciceroniano)” si affianca I'ipo-
tesi di un mondo dominato dal caso (2, 12-13)"".

E pero nel settimo libro, prima della battaglia di Farsalo, che avviene il
passo successivo: dalla responsabilita di rivelare il zefas ineluttabile alla re-
sponsabilita di non impedirne la realizzazione. In un altro suo famoso inter-

69 Sull’argomento fatalista e sul “sadismo del dio” cft. Cic. Din. 2, 54 e Nat. deor. 3, 14, 1i-
chiamati da Narducci 2002, 160-161. Secondo diversi interpreti nell’/nejpit del secondo li-
bro «viene [...] ribadito che la conoscenza di un futuro doloroso pud apparire un male
solo in una situazione di smarrimento della ragione. [...] Questa situazione negativa ¢
opposta agli exempla positivi di Bruto [...] e di Catone» (Neri 1986, 1989; similmente
Wiener 2006, 156-172; cfr. anche Fantham 1992, 67-68). Questa lettura, avanzata soprat-
tutto dai sostenitori di una interpretazione “stoica” della Pharsalia e non priva di un certo
fascino, permette di integrare questo passo nella vituperatio della paura del popolo romano
(cfr. Barriére 2015 e Poletti 2018a) e, soprattutto, nel tema del rifiuto della prescienza da
parte di personaggi “esemplati” come Catone (a riguardo vedi anche Narducci 2002,
141-142, 154-149 e Barriere c.d.p.). In questo senso, si puo pensare a una ripresa (poten-
ziata) degli impia saecunla virgiliani (Georg. 1, 468); la generale decadenza morale emerge fra
Paltro gia nella descrizione dei publica semina belli. Se ¢ evidente il contrasto che si crea fra
il popolo impautito e gli exempla positivi (cfr. 2, 234-325), nell’zncipit del secondo libro Lu-
cano sembra sviluppare anche un discorso diverso, passando da un piano umano pure de-
gradato a una vituperatio dei “meccanismi divini” che regolano il mondo e il corso della
storia — un discorso in cui il poeta sembra reagire agli spunti dei suoi modelli.

70 Cft. Cic. fr. 10 Courtney, vv. 1-10: anche qui una divinita dai tratti scopertamente stoici,
in un discorso sulla divinazione alle soglie di un conflitto fra cittadini (cfr. Lapidge 1989,
1386 e 1407). Sull’interpretazione di parens rerum (Lucan. 2, 7) vedi Fantham 1992 ad /oc.

71 Come detto, Nigidio Figulo presenta una simile alternativa in apertura del suo discorso,
quando dubita delle leggi degli astri nella sua previsione del nefas (1, 642-465). Il narrato-
re epico porta il dubbio a un livello superiore, riflettendo sui costituenti stessi del suo
racconto, sul perché degli omina e dell’apparato divino: cfr. Feeney 1991, 279-281, Pandey
2014, 118-121 («The epic narrator has effectively relinquished his exegetical role just as
the gods have abdicated theirsy).



Teologia della guerra civile 75

vento il poeta avanza varie (e radicali) ipotesi sul potere divino: gli déi non
esistono per 'uomo o non si curano delle vicende umane; il regnum di Giove
¢ solo menzogna (come puo il sommo dio limitarsi a guardare e trattenere i
suoi fulmini davanti al ze¢fas?), mentre ¢ un’altra entita, il caso, a determinare
il corso degli eventi™. In questo contesto, dopo un significativo riferimento
al cesaricidio (v. 451 Cassius hoc potius feriet caput), si tocca proprio la divinizza-
zione degli imperatori”™: la pugnalata di Cassio, giusta punizione per i crimini
commessi da Cesare, va ad occupare il posto lasciato vuoto dalla folgore di
Giove; smascherata I'appropriazione del divino da parte dei Cesari, la loro
apoteosi a seguito delle guerre civili viene ritratta provocatoriamente come
una vendetta nei confronti dei super/*. Da notare, infine, che poco prima il

72 TLucan. 7, 445-455 sunt nobis nulla profecto | nunzina; cum caeco rapiantnr saecula casn, | mentimur
regnare lovem. spectabit ab alto | aethere Thessalicas, teneat cum fulmina, caedes! | scilicet ipse petet
Pholoen, petet ignibus Oeten | immeritaeque nemus Rhodopes pinusque Mimantis: | Cassius hoc potins
Jeriet caput! astra Thyestae | intulit et subitis dammnavit noctibus Argos: | tot similis fratrum gladios
patrumque gerent | Thessaliae dabit ille diem! mortalia nulli | sunt curata deo. Vd. Lanzarone
2016 ad loc. (ulteriore bibliografia: Neri 1986, Leigh 1997, 82-99, Narducci 2002, 59-70,
Nickau 2003, Sklenaf 2003, 8-9, Lévi 2006, 79-81, Baier 2010, Chaudhuri 2014, 172-176,
Ambihl 2015, 233-239, Kersten 2018, 249-256, D’Urso 2019). Come nota Narducci
2002, 61, «naturalmente vi ¢ contraddizione con la rappresentazione, in apertura del libro
II, degli dei occupati a inviare ai romani presagi minacciosi: ma controsensi del genere
non sono affatto infrequenti in Lucano» (cfr. anche Feeney 1991, 281-282, Fantham
2011, 535, Bartsch 2012). Come detto, contraddittoria risulta anche la stessa allocuzione
al rector Olympi. La “provvidenza crudele” della Pharsalia, proprio in quanto espressione di
un’assenza (quella dell’apparato divino epico, della sua capacita di dare significato alla
narrazione epica), si nutre di questi “controsensi”’. Anche la definizione molto libera del-
le forze sovrannaturali (fatum, Fortuna, superi ecc.) e il ruolo sempre piu preponderante di
fato e Fortuna nell’epica lucanea costituiscono una spia significativa in tal senso: cfr.
Friedrich 2010 [= 1938], Dick 1967, Feeney 1991, 280, Fantham 2011, 551-556, Eigler
2012 (cautela sull’interscambiabilita dei diversi termini in Wiener 2006, 255-256 ¢ Walde
2012).

73 Lucan. 7, 455-459 cdadis tamen buins habemus | vindictam quantam terris dare numina fas est. |
bella pares superis facient civilia divos, | fulminibus manes radiisque ornabit et astris | ingue denm
templis inrabit Roma per umbras. Vd. ancora Lanzarone 2016 ad loc. Sul rapporto teomachia/
divinizzazione cft. Chaudhuri 2014, 166-176, sul Cesare lucaneo come dio 176-181 (cft.
anche Ambiihl 2015, 238 n. 150 con bibl.).

74 Nella Pharsalia vi sono diverse allusioni all’assassinio di Cesare, da parte dei personaggi e



Stefano Poletti 76

poeta ripropone un catalogo di omina (vv. 151-213), a partire da quello asso-
ciato alla morte di Giulio Cesare, “la fuga del sole” (vv. 1-6)™, e accenna di
nuovo alla “sadica inutilitd” del preannuncio della catastrofe’.

Nella Pharsalia, ove una spinta ideologica fondamentale viene dalla messa
in discussione della mpodvota stoica, delle istanze ottimistiche della teleologia
augustea e dell’appropriazione dell’apparato divino da parte dei Cesari, il
poeta riprende ed estremizza le argomentazioni contro l'utilita della divina-
zione alle soglie della guerra civile per costruire la sua “provvidenza crude-
le”. Nella presentazione degli omina e delle profezie che aprono il bellum civile,
per mezzo di una sofisticata operazione intertestuale, Lucano raccoglie I'ere-
dita di un percorso poetico su questo tema, portando I'epica latina a una
svolta rivoluzionaria.

del narratore stesso (cfr. Schrempp 1964, 39-50, Donié 1996, 133-134): 1, 691 sopra cita-
to (profezia della matrona); 5, 206-208; 6, 791-792, 801-802, 810-811 (visione del cadave-
re); 7, 586-596 (cfr. Lanzarone 2016 ad loc.: «A tali premonizioni ¢ spesso associato il mo-
tivo della vendetta (w/trix... dies), per i cittadini romani uccisi, per Pompeo, per la Repub-
blica»); 8, 609-610; 10, 341-342, 528-529. In questo Lucano esalta il disegno del “fato
vendicatore” (cfr. Girtner 2005, 79-84) — proprio quel disegno del fato che nelle Meza-
morfosi & oggetto di miseratio degli dei. Sulla possibilita che la Pharsalia (come le Metamorfo-
s7) si chiudesse con le idi di marzo vedi Pontiggia 2020. Riferimenti critici al racconto ovi-
diano dell’assassinio e dell’apoteosi di Cesare sono stati visti nell’ascesa al cielo di Pom-
peo in apertura del libro nono, che «ovescia polemicamente la tradizione sul catasteri-
smo di Cesare» (Narducci 2002, 339; 349), e nel martirio del pontefice massimo Scevola
(Pharsalia 2, 126-129 / Ovid. Met. 15, 777-778 e Fast. 3, 701; secondo Brena 1993 e Nar-
ducci 2002, 124-125, Lucano “smaschererebbe” 'uso improprio del modello di Scevola,
applicato da Ovidio a Cesare).

75  Cfr. Narducci 2002, 51-74 (pit di recente Ambiihl 2015, 229-232). Sul rappotto fra 'omen
dell’eclissi, la morte e la divinizzazione di Cesare vd. ancora Chaudhuri 2014, 166-169.

76 Lucan. 7, 151-152 non tamen abstinuit venturos prodere casus | per varias Fortuna notas (su cui
vd. infra pp. 83-84). Cfr. anche il commento del narratore a 7, 185-187.



Teologia della guerra civile 77
2. D¢i, omina e profezie nel Bellum civile di Petronio
2.1. La collocazione di omina e scena deliberativa

Nel Bellum la collocazione dell’incontro fra Dite e Fortuna e del catalogo
di szgna appare assai originale nel contesto delle fonti. I portenti seguono la
scena deliberativa in cui si decide il destino di Roma, anticipando la compar-
sa dei protagonisti umani e nella fattispecie di Cesare, con tanto di nuovi -
na dopo il suo discorso (vv. 177-182). In questa duplice serie di omina 'autore
sta riprendendo:

1. i portenti che avvennero appena prima del passaggio del Rubicone e
coinvolsero direttamente Cesare;

2. 1 portenti che avvennero dopo il passaggio del Rubicone spargendo il
panico fra la popolazione, in Italia e 2 Roma.

Al di la della plateale sostituzione del fiume con le Alpi e del conseguente
slittamento “all’indietro” che ne deriva, ¢ chiaro che i presagi connessi a que-
sti eventi ricevono in Petronio una radicale rielaborazione:

1. lelenco di omina collocato nelle fonti dopo il passaggio del Rubi-
cone (vd. soprattutto Lucano) precede nel Belum la narrazione di
qualsiasi sviluppo umano e non ¢ messo in relazione diretta né alla
popolazione terrorizzata dai portenti né ad azioni di Cesare”;

2. subito dopo questo lungo elenco Eumolpo introduce il racconto
del momento ¢ou del passaggio delle Alpi (con il cadat alea) e in que-
sto contesto compaiono altri presagi che incoraggiano il generale.

Questa complessa rielaborazione dei dati tradizionali contribuisce a defi-
nire il rapporto fra umano e divino in maniera decisiva. Il tema della respon-

77 Connors 1989, 106 evidenzia I'intento sovversivo nei confronti di Virgilio che Petronio
condivide con Lucano nel trasferimento dei presagi dalla morte di Cesare allo scoppio
della guerra civile (come vedremo, il rapporto con Lucano ¢ molto sfaccettato). In que-
sto senso da segnalare I'apparizione di stelle nel catalogo del Bellum (v. 139 fax stellis
comitata novis incendia ducit), che richiama inevitabilmente alla mente il sidus Iulium (cfr.
Verg, Aen. 8, 681, Hor. C. 1, 12, 47, Ovid. Mer. 15, 749 in sidus vertere novum stellamqne
comantem). S tratta di una mossa “polemica” di Lucano che Petronio riprende (cfr. Lucan.
1, 526-529 con Roche 2009; Connors 1989, 104-105).



Stefano Poletti 78

sabilita umana riceve una trattazione a doppio senso’™. Nel preambolo mora-
listico viene presentata la corruzione dei Romani che, inevitabilmente, porta
alla guerra civile — una tematica ripresa nel discorso di Dite. Rilevante ¢ che i
portenti siano posizionati appena dopo il dialogo fra Dite e Fortuna, prima
dell'introduzione delle vicende umane, anzi, pit precisamente, quasi a incor-
niciare un passaggio decisivo delle azioni di Cesare. Per questa via si fa espli-
cito il piano divino che soggiace al catastrofico corso della storia, mentre Ce-
sare appare semplice esecutore del disegno degli deéi e di un ineluttabile corso
degli eventi. Gli omina sono manifestazione terrena di un’inesorabile volonta
divina destinata a compiersi (vedi la prima serie) e un incoraggiamento per il
generale (vedi la seconda serie). Sulla scena alpina e sui sigra che Cesare rice-
ve torneremo estesamente nel capitolo 4; in quanto segue ci concentreremo
sul primo catalogo di omina, discendente diretto di Georg. 1, Met. 15 e Pharsa-
lia 1.

2.2. D¢i e signa dopo Ovidio e Lucano

11 rapporto di Petronio con la tradizione precedente ¢ complesso e sfac-
cettato. 1l referente pit immediato ¢, naturalmente, Lucano. 1l catalogo di s
gna petroniano vuole essere una risposta all’opacita dei “moventi divini” della
Pharsalia, a quelle irae deum cui Lucano allude ripetutamente senza darne
esplicita rappresentazione: la collera degli dei si fa manifesta nell’inconsueto
incontro fra Dite e Fortuna. Questo evidente patfern macrostrutturale ¢ con-
fermato da una spia intertestuale. Il catalogo petroniano si apre con
un’espressione che pare riecheggiare la gia citata chiusa del catalogo lucaneo:

vv. 126-127

continuo clades hominum venturague damna

auspiciis patuere deuns.

78 Cfr. Connors 1989, 89; Yeh 2007, 141, 187, 190.



Teologia della guerra civile 79

Lucan. 2, 1-4

tamgque irae patuere denm manifestague belli
signa dedit mundus legesque et foedera rerum
praescia monstrifero vertit natura tumultu

indixitque nefas.

Come notato acutamente da Feeney, in un poema che, in modo rivoluzio-
nario, mette da parte il tradizionale apparato divino, questo “manifestarsi”
delle zrae deums contiene un forte elemento di “opacita””. Difficile che Petro-
nio avvertisse la carica paradossale dell’affermazione lucanea alla maniera di
Feeney, ma attrae Iidea che, con questo riferimento intertestuale, intendesse
segnalare qui il tentativo di offrire una diversa (e pit convenzionale?) rappre-
sentazione di tali 7rae denm. La domanda da porsi ¢ se e in che misura questa
operazione sia riuscita al personaggio-Eumolpo.

La forte anticipazione dei presagi a prima dell’entrata di Cesare in Italia,
prima dell’apertura delle ostilita, serve a staccare ancor di pit il momento de-
liberativo divino da vicende e logiche umane, conferendogli un valore pro-
priamente fondante per la narrazione. Spicca I'eliminazione della reazione in-
timorita degli uomini davanti ai portenti. Come detto, Lucano riprende e svi-
luppa un rapido cenno di Virgilio (Georg. 1, 468): nella Pharsalia gli omina han-
no la funzione di aumentare il terrore dei cittadini alla notizia dell’avanzata di
Cesare. La paura della popolazione ¢ tema toccato da Petronio solo nel con-
testo della fuga da Roma (vv. 216-232), mentre in questa premessa “tutta di-
vina” il #mor di fronte ai presagi potrebbe essere alluso, al piu, nella strana
reazione di Plutone davanti al fulgur di Giove (v. 122)*. Altra differenza rile-
vante fra Lucano e il Bellum ¢ il punto di vista del narratore nei confronti del-
le divinita. Se il poeta della Pharsalia, pur sottolineando la decadenza morale
di Roma, indulge in invettive contro la crudelta degli dei, nel Belum c’¢ una
sostanziale consonanza fra la tirata moralistica iniziale e le parole di Dite e
Fortuna, per cui la guerra si configura come punizione per un’'umanita cot-

79  Feeney 1991, 273: «‘And now the anger of the gods was obvious to see’. ‘Obvious’ is the
last thing the anger of the gods is here».
80 Cfr. Connors 1989, 98-99, 106-107. Sul firgnr vd. § 5 di questo capitolo.



Stefano Poletti 80

rotta e tracotante. Se Eumolpo cerca di raffigurare 1 crudeli moventi divini
della Pharsalia, la polemica nei loro confronti (e nei confronti del nefas della
guerra civile) viene di fatto rimossa®.

In Metamorfosi 15 Ovidio reagisce alle sollecitazioni presenti nelle Georgi-
che, tisponde all*‘enigma teologico” contenuto negli omina virgiliani e, pit
concretamente, fornisce una rappresentazione dei superi che inviano signa
all’alba della guerra civile. Pertanto, proprio nelle Metamorfosz, e pin precisa-
mente nella peculiare dinamica intertestuale che lega Georgiche 1 e Metamorfosi
15, Petronio puo trovare spunti per dar corpo alla sua risposta a Lucano, la
cui narrazione appare coerente sviluppo dell*‘oscura teologia di Georgiche 1.
Come Opvidio, Petronio si propone di disegnare un apparato divino alle so-
glie del primo atto di guerra (per Ovidio la morte di Cesare, per Petronio il
passaggio del Rubicone/delle Alpi) — donde, in entrambi i casi, la notevole
anticipazione dei deorum ministeria (e degli omina ad essi connessi) tispetto al
modello. Come in Ovidio, sono i moventi divini ad essere messi in scena,
mentre gli uomini e le loro reazioni ai portenti vengono tralasciati. Come in
Ovidio, tale raffinata operazione ¢ escamotage che segnala la presenza di una
riflessione letteraria sull’apparato divino epico del suo predecessore: sul Gir-
terapparat dell’ Eneide nelle Metamorfosi, su quello della Pharsalia (ma anche
dell’ Eneide e delle Metamorfosi) nel Bellum civile di Petronio.

Questa “contaminazione” di modello ovidiano e lucaneo ¢ evidente pro-
prio nel gia richiamato sneipit del catalogo petroniano:

vv. 126-127
continno clades hominum venturague damna
auspiciis patuere deum.

Ovid. Met. 15, 799-800
non tamen insidias venturague vincere fata
praemonitus potuere dennms.

81 Sul rapporto fra déi e voce narrante vd. § 6 di questo capitolo; sul preambolo moralistico
e la scena divina vd. anche cap. 3 § 2.



Teologia della guerra civile 81

Se Papertura di Pharsalia 2 ¢ allusa testualmente in patuere denm, proptio su
questo singolo richiamo viene argutamente innestata la reminiscenza ovidia-
na, praemonitus potuere denrme di Met. 15, 800, con il verbo al perfetto incastona-
to fra il genitivo deum e il termine per designare i signa che gli dei mandano
agli womini (praemonitus/ auspiciis); per di pin la struttura del verso precedente
risulta, nell’insieme, vicina a quella di Mez. 15, 799 (si veda la coordinazione
insidias venturaque fata — clades venturaque damna). Questi versi, al pari del v. 111
con cui si apre la profezia della Fortuna (su cui torneremo), si presentano ca-
richi di molteplici echi allusivi, che invitano il lettore, fin dall’inizio, ad ap-
prezzare la complessa intertestualita della scena.

Ora, I'apparato divino petroniano non solo risponde all’opacita degli deéi
adirati lucanei, ma sembra invertire anche I'impotenza degli déi ovidiani
(non ... potuere). Petronio, per cosi dire, pare integrare una “lacuna lucanea”
ispirandosi alla scena ovidiana, ma questa operazione ¢ tutt’altro che indolo-
re e comporta una profonda dissonanza dalle Mefamorfosi. Se Ovidio aveva ri-
sposto alle inquietudini del Virgilio georgico circa i su#peri (cosi come agli dei
dell’Eneide) con un apparato divino tutto sommato “immobile” alle soglie
della guerra civile, 'autore del Satyricon fa agire le suggestioni provenienti dal-
la Pharsalia sul ritratto delle sue divinita e ripropone il radicale ribaltamento
del provvidenzialismo stoico proprio di Lucano: al posto di deéi impotenti
davanti alle disgrazie umane, Petronio mostra un Gétterapparat adirato (le irae
denm), attivamente impegnato in un piano di distruzione di Roma, e cerca di
rappresentare le leve, 1 moventi divini che mettono in moto il bellum civile.

In questo senso, la scelta stessa di protagonisti cosi poco convenzionali,
Dite e Fortuna, induce a riflettere™. Come sopra accennato, la “crisi del divi-
no” di Metamorfosi 15 ha posto le basi per la rivoluzione di Lucano; per
Iapparato divino anticonvenzionale di Petronio il rapporto € ancora piu
esplicito e diretto. Giove e il Gétterapparat hanno mostrato in Ovidio la loro
“immobilita”, demandando tutto a un disegno del destino su cui non eserci-
tano alcuna autorita. Eumolpo si trova dunque intrappolato in questa crisi
del tradizionale apparato divino. Da poeta epico postovidiano e postlucaneo

82 Sulla caratterizzazione di queste divinita anticonvenzionali (e sui suoi modelli) torneremo
infra (vd. § 4 di questo capitolo e cap. 3 § 2).



Stefano Poletti 82

vuole (ri)costruirne uno che possa “spiegare” la guerra civile: si ritrova cosi
per certi versi obbligato a ricorrere a figure al di fuori della tradizione. Ecco
allora entrare in scena una divinita marginale nell’epica, il dio degli inferi, che
auspica caldamente queste disgrazie, e una Fortuna onnipotente, arbitra dei
fata, che asseconda i desideri del dio dei morti. Appena prima del loro incon-
tro, ai vv. 61-66 sui triumviri e la loro sorte, viene proposto un orizzonte teo-
logico alquanto singolare: l'intera vicenda del bellum civile, una catastrofe che
ha travolto tutti e tre i gloriosi generali, viene riassunta nell’azione della Forsu-
na e della feralis Enyo®.

Proprio nella scelta di Fortuna, divinita che nell’epica non trova alcun
precedente significativo, si fa particolarmente sentire linflusso lucaneo.
Nell’¢pos della guerra civile di Lucano il gioco crudele della Fortuna ¢ motivo
centrale™. Nel poemetto petroniano il ruolo della Sorte ¢ rappresentato con-
cretamente nei deorum ministeria, & tradotto in forma drammatica in una wida
Fortuna petsonificata. La dinamica di tradizione classicistico-virgiliana e di in-
novazione lucanea trova un singolare compromesso in questa personificazio-
ne. La colonna portante dell’apparato divino del Belum civile, dunque, esula
dal pantheon canonico, nasce dalle sollecitazioni presenti nella Pharsalia e da
un volto alle “divinita invisibili” di Lucano®. I’enfatica premessa del v. 104

83  Vv. 61-66 tres tulerat Fortuna duces, quos obruit omnes | armorum strue diversa feralis Enyo. /
Crassum Parthus habet, Libyco iacet aequore Magnus, | Tulius ingratam perfudit sangnine Romam, |
et quasi non posset tot tellus ferre sepulera | divisit cineres. hos gloria reddit honores. Enyo & dai Ro-
mani identificata con Bellona. L'epitaffio ¢ materiale topico. Nel carme AL 411 (SB) v. 2
la catastrofe delle guerre civili induce a chiedersi se esistano dei (¢credimus esse deos?); Luca-
no (6, 818; cfr. anche AL 397 [SB] vv. 3-4) attribuisce la responsabilita alla Fortuna; nel
Bellum troviamo Fortuna ed Enyo.

84 Vd. la bibliografia nella n. 72 di questo capitolo. Non stupisce che negli studi si utilizzi
spesso la formula, semplicistica ma non priva di una sua efficacia, della Fortuna lucanea
come “sostituto” dell’apparato divino tradizionale: cfr. per es. Reed 2011, 25 («Lucan’s
poem undoes Virgilian fate and collapses it into “fortune”. Fortuna functions as the
chief god in this poem, replacing the gods that were always at home in Roman historical
epio»).

85 Cfr. le acute considerazioni di Connors 1989, 86: «In choosing Fortuna as his divine
agent, the poet looks to Lucan’s treatment of the role of the divine, and his reaction
against Vergil’s anthropomorphic gods; when Eumolpus gives Fortuna a voice and a
body, he imposes Virgilian conventions upon Lucan precisely where Lucan had resisted



Teologia della guerra civile 83

(sz modo vera mibi fas est impune profari), in cui la Fortuna par quasi chiedere il
permesso di parlare, puo essere letta come uno scrupolo circa la liceita di 1i-
velare il futuro, ma sembra anche, metaletterariamente, attirare ’attenzione

sulla non-convenzionalita della scena

% E notevole che Lucano alluda al cita-

to Met. 15, 799 (non tamen insidias venturague vincere fata |...]) nel contesto dei
presagi prima della battaglia di Farsalo (Lucan. 7, 151-152 non tamen abstinuit
venturos prodere casus | per varias Fortuna notas)®’, ma agli impotenti déi ovidiani
sostituisce proprio 'onnipotente Fortuna. Nella Pharsalia 1a dea rivela il futu-

86

87

them most». Cfr. anche Feeney 1991, 270 n. 93 e Courtney 2001, 184 (gia Collignon
1892, 202 accenna al rapporto fra Fortuna lucanea e petroniana). La Fortuna ha un ruolo
centrale anche nelle tragedie senecane (cfr. Keulen a Sen. Troad. 2). Sebbene la dea non
faccia parte del tradizionale apparato divino dell’epica, «dal3 diese Vergéttlichung eines
Abstraktums in vollem, personenhaften Sinn zu verstehen ist (Personifikation), zeigt der
Mythos von ihrer Beziehung zu Servius Tullius» (Fritz nel NP; si ricordi anche la rilettura
del rapporto fra il re e la Fortuna nei Fas# ovidiani). La personificazione del Belum, ciog,
potrebbe in qualche misura presupporre le tradizioni mitiche in cui la Fortuna prende at-
tivamente parte all’azione. Sulla Fortuna nel mondo romano Kajanto 1981, Champeaux
1982-1987, Billington 1996, Hecquet-Noti 2003, Fortuna/Fors nella RE (Otto) e nel NP
(Fritz), Nisbet-Rudd 2004 a Hor. C. 3, 29, 49-50/51-52.

Connors 1989, 86-87, Connors 1990, 13. I’ambito infero ¢ oggetto di reticenza e timore
reverenziale: parlare di Dite (o con Dite) necessita di un premessa apotropaica sull’essere
Jas. Cft. Verg. Aen. 6, 266-267 sit mibi fas andita loqui, sit nunine vestro | pandere res alta terra et
caligine mersas, su cui si basa Sen. HF 660-661 [...] ut inra abdita | et operta terris liceat impune
elogui (in entrambi i casi in allocuzione agli déi inferi); Ovid. Mez. 10, 19-20 (Otfeo) ‘s
licet et falsi positis ambagibus oris | vera logui sinitis”; Stat. Theb. 8, 90-91 (Anfiarao) ‘s licet et
sanctis bic ora resolvere fas est | manibus”. Nel Bellum si allude probabilmente a questa tradi-
zione, ma si va in una direzione diversa: la Fortuna ¢ in condizione di superiorita rispetto
al sovrano degli inferi. Il preambolo va dunque inteso soprattutto come scrupolo circa la
liceita di divulgare quanto sta per accadere: ¢ un fatto del tutto straordinario (nell’epica e
non solo) che la Fortuna riveli a qualcuno quanto sta macchinando. Stubbe ad /loe. razio-
nalizza il tutto molto rigidamente: «Das miBige 57 ... fas est [...] ist hier mechanisch aus
anderen geldufigen Zusammenhingen heraus entlehnt worden». Secondo Baldwin 64, il
v. 104 suggerisce una qualche forma di subordinazione della Fortuna ai disegni del Fato
(Stubbe, in ogni caso, fa notare il limite di sovrapponibilita fra le due entita). Beil 2010,
142 ritiene che il verso alluda all’ambigua natura del concetto romano di Fortuna, cieca
casualita »s provvidenza.

Vd. anche Ovid. Mez. 15, 780-782. La ricca nota di Lanzarone 2016 a Lucan. 7, 151-152
segnala la tessera virgiliana non tamen abstinuit (Nerg. Aen. 2, 534) e la ripresa siliana (Sil. 8,



Stefano Poletti 84

ro tramite gli omina; nel Bellum prende direttamente la parola (e al suo discor-
SO SeguoNo i signa).

2.3. Opacita degli omina petroniani

Proprio la scelta anticonvenzionale di Dite e Fortuna porta a meditare sul
senso ambiguo, per non dire equivoco, del catalogo di signa, del “pezzo con-
venzionale” inserito nel Be/um. Nel poemetto petroniano si ha una rappre-
sentazione esplicita delle rae deum lucanee nella scena dell’incontro fra Dite e
Fortuna. Gli omina successivi appaiono come coerente e immediata (v. 126
continuo) propaggine di questo conciliabolo, preannunciando Iinevitabile at-
tuazione del piano delle divinita adirate. Tuttavia, proprio il rapporto fra dei e
omina ¢ in Petronio particolarmente opaco, al contrario di quanto accade in
Ovidio.

Nel Bellum il catalogo ¢ introdotto da auspicia deum (v. 127), ma viene da
chiedersi chi siano precisamente gli de/ qui richiamati (cfr. per contrasto la
trasparenza della scena divina in Ovidio, ove si parla di Venere e dei supers,
che signa [...] luctus dant [Met. 15, 782]). Improbabile che questi siano da iden-
tificare sic et simpliciter con le non-convenzionali figure appena citate, Dite e
Fortuna. Dei, con la sua genericita, sembra designare non solo le divinita che
stanno per essere menzionate (v. 128 Titan, v. 130 Cynthia, v. 140 Iuppiter), ma,
come in Ovidio (cfr. praemonitus denmr |Ovid. Mer. 15, 800]), anche il pantheon
tradizionale in senso lato, proptio quelle divinita che nel Be/um non hanno
preso né prenderanno la parola. Come nota giustamente HéauBler, Titan, Cyn-
thia, Inppiter, in questo contesto, hanno soprattutto un valore metonimico
(Titan = sole, Cynthia = luna, Iuppiter = cielo)®. All'interno del Bellum un tale
slittamento semantico diventa la spia di un’assenza, rimanda il lettore a una
prospettiva olimpica su cui non ¢ data alcuna informazione.

Auspiciis potrebbe far pensare alla partecipazione degli déi al piano delle
due malvagie divinita — viene in mente, in questo senso, il ruolo attivo
dell’Olimpo nella teomachia dei vv. 264-270. Tuttavia, come il 5o/ delle Georgi-

624-625 nec tanta miseris iamiam impendente ruina | cessarunt superi vicinas prodere clades).
88 HiuBler 1978, 135.



Teologia della guerra civile 85

che e le divinita ovidiane, Titan e Cynthia appaiono allarmati da cio che sta per
avvenire (uno sce/us [v. 131], unica attestazione del termine nel poemetto), in
maniera non dissimile dalla wtis turba denm che fugge davanti al furor bellico
degli umani ai vv. 245-253, e subiscono loro malgrado il corso degli eventi®.
Proprio il primo elemento del catalogo, 'oscuramento del sole (un chiaro ri-
chiamo ai predecessori poetici), risulta emblematico™. Putares del v. 129 (civi-
les acies iam tum spectare putares)’' sembra introdurre una sorta di “congettura”
sul punto di vista di T#an (pit traspatente, in questo senso, la descrizione

89

90

91

Vv. 127-131 namgune ore cruento | deformis Titan vultum caligine texit: | civiles acies iam tum
spectare putares. | parte alia plenos exstinxit Cynthia vultus | et lucem sceleri subduxit.

La clausola del v. 128 arriva direttamente dalle Georgiche, in cui pure il sole ¢ in posizione
incipitaria: Verg. Georg. 1, 466-4G67 ille etiam exstincto miseratus Caesare Romam, | cum caput
obscura nitidum ferrugine texit (unica altra attestazione della clausola con caligine ¢ Luct. 6,
852). Di Ovidio, piu che il sole (Mez. 15, 785-786 solis quogue tristis imago | lurida sollicitis
praebebat lumina terris: cfr. il deformis petroniano), € importante la descrizione di Lucifero e
della luna insanguinata (Mez. 15, 789-790 caerulus et vultum ferrugine Lucifer atra | sparsus erat,
sparsi lunares sanguine currus). Da Lucano arrivano la calige, che sostituisce la_ferrugo virgilia-
na e ovidiana, e la denominazione Titan: Lucan. 1, 540-544 ipse caput medio Titan cum ferret
Obympo | condidit ardentis atra caligine currus | involvitque orbem tenebris gentesque coegit | desperare
diem; qualem fugiente per ortus | sole Thyesteae noctem duxere Mycenae. Confrontando Uomen pe-
troniano col caput nitidum virgiliano, Connors 1998, 111-112 osserva: «Unlike Virgil’s sun,
which is bright and beautiful, #itidum, behind its cover of gloom, Eumolpus’ sun has
been stained by the ugliness of the forthcoming Civil War, and is itself deformis and look-
ing as if it has drunk blood, ore cruento (BC 127)». Sull’omen solare cfr. Narducci 2002, 51-
74 (“La fuga del sole”) e Ambiihl 2015, 74ss.

Al v. 129 spectare & congettura di Crusius/Anton (Crusius ha congetturato veritum spectare,
ripreso da Anton che propone la sola correzione di spirare) in luogo del tradito spirare, ac-
cettato da diversi editori moderni, con significati vati e poco convincenti (“es war, als
lebten schon jetzt die Birgerfeldziige” [Stubbe]; “déja I'on elt cru respirer atmosphere
des luttes civiles” [Ernout]; “avresti creduto di respirare gia allora 'aria di guerra civile”
[Guido]). La correzione, a mio parere persuasiva, ¢ stampata, fra gli altri, da Biicheler—
Heraeus, Miiller'* e Giardina—Cuccioli Melloni. Spectare permette di tracciare un legame
preciso con quanto accade al v. 128 (vultum caligine texit) cosi come con il suo precedente
virgiliano. I’idea trova sostegno anche nei versi seguenti sulla Luna: il Sole rimuove il suo
valtus (“volto splendente” e “vista”) dalle civiles acies cosi come la Luna nega la sua luce
allo scelus imminente. Sullo sguardo del Sole cft. almeno Sen. Med. 28-31 “Spectat hoc nostri
sator | Sol generis, et spectatur et curru insidens | per solita puri spatia decurrit poli? | non redit in
ortus et remetitur diem?”; Phae. 6T7-679 “tuque, siderenm caput, | radiate Titan, tu nefas stirpis tuae



Stefano Poletti 86

della Luna) — un’ambivalenza che ritorna, significativamente, al v. 190, zussa
putares, per il comportamento prodigioso dei flumina®.

A chiusura del catalogo si legge haec ostenta brevi solvit deus (v. 141)”. Al-
quanto sorprendente ¢ il vago deus. Difficilmente con dexus si indica il Giove
appena citato (v. 140 sanguineogue recens descendit Iuppiter imbre). Piu probabil-
mente si designa ‘“Tinsieme delle divinita” (“der Himmel” traduce Ehlers).
Viene da chiedersi se non ci sia anche una sorta di Wity sul divus Inlius che
sta per entrare in scena: Cesare non € ancora tecnicamente un dexs, ma lo di-
ventera proprio grazie alla guerra civile (v. 290 “%x, dive”). In ogni caso, ¢ inte-
ressante che, in apertura (cfr. v. 127 auspiciis...denm), nello svolgimento e in
chiusura del catalogo, regni una (ricercata) vaghezza sull'istanza divina che
manda gli omina e sul suo punto di vista.

/ speculare? lucem merge et in tenebras fuge”. Sullo sguardo della divinita davand allo scelus cft.
Lucan. 7, 447-448 spectabit ab alto | aethere Thessalicas, teneat cum fulmina, caedes e Stat. Theb.
11, 121ss., in part. 135-136 (Giove e gli déi distolgono lo sguardo dalla battaglia) sic pater
omnipotens visusque nocentibus arvis | abstulit et dulei terrae caruere sereno. Sullo sguardo della di-
vinita cfr. il gia citato Narducci 2002, 51-74 ¢ Lovatt 2013, 71-77 (“Limits of power and
averting the gaze”).

92 Cft. infra p. 295. In questo senso (paradossalmente) ¢ piu esplicita la presentazione del
“punto di vista del Sole” nel famoso omen prima di Farsalo narrato in Lucan. 7, 1-6 (vedi
il voluit del v. 4 e la proposizione finale del v. 6: defectusque pati voluit [...] / ne Thessalico pu-
rus luceret in orbe). Si ricordi anche il (Sol) miseratus ... Romam di Verg. Georg. 1, 460.

93 Tralasciando linterpretazione improbabile di Baldwin («performed as an official duty»:
OLD s.v. solvo 21), gli interpreti si dividono sulla resa di so/vo del v. 141: “sciogliere, svela-

re, chiarire i prodigi” (interpretazione piu diffusa, attestata gia da Burman), con gli ostenta
considerati alla stregua di enigmi (vd. Pespressione aenigmata solvere; Hyg. Fab. 136, 3 ad
monstrum solvendum angures convocavit) oppure “adempiere, confermare i prodigi, portare a
compimento quanto da loro preannunciato” (Stubbe ad /loc., interpretazione ripresa da
Branham—Kinney, Holzberg ¢ da Delz a Sil. 16, 126). In questa seconda interpretazione
verrebbe sfruttata una particolare accezione di solvo (OLD s.v. solvo 20), indicante la realiz-
zazione/la conferma di fides, promissa, vota, con un’allusione al concetto della ““fides di omi-
na e profezie”, della loro “veridicita” e della “conferma dei fatti” (cfr. TLL 6.1.684.73-
685.18; cfr. Ovid. Pont. 3, 4, 98-99 iam pondus dices omen habere meum. | crede, brevigue fides
aderit; Lust. 17, 1, 4 nec ostentis fides defuit, nam brevi post tempore |...)). La iunctura avrebbe qui
significato analogo a implere fidenr ominis di Tac. Hist. 2, 78, 2 (victoriae decus implesse fidem
ominis videbatur).



Teologia della guerra civile 87

In questi auspicia deum si apre, insomma, un non indifferente margine di
ambiguita. Una stimolante linea di interpretazione riguarda proprio il grado
di opacita di questi sigza non solo in Lucano, ma anche in Petronio, nella mi-
sura in cui entrambi rinunciano agli dei della tradizione. Gli omina petroniani
non ci dicono nulla di quella prospettiva olimpica che appare sostanzialmen-
te ininfluente nel contesto del Bellum civile e si fanno pertanto espressione
della crisi dell’apparato divino epico e della sua capacita “significante”, crisi
presente, in diversi modi e forme, negli intertesti del poemetto e segnata-
mente in Lucano. In questo il tentativo di “ricostruzione” di Eumolpo mo-
stra pericolose crepe.

3. La profezia della Fortuna
3.1. La profezia della catastrofe

Nel percorso sugli dei e sugli omina alle soglie della guerra civile uno spa-
zio a sé richiede la componente profetica, che Petronio sintetizza nelle paro-
le della Fortuna ai vv. 111-115%*

cerno equidem gemina iam stratos morte Philippos
Thessaliaeque rogos et funera gentis Hiberae.

iam fragor armorum trepidantes personat anres.
et Libyae cerno tua, Nile, gementia clanstra
Actiacosque sinus et Apollinis arma timentes.

94 1l passo ¢ afflitto da gravi problemi testuali e interpretativi. Il pit spinoso ¢ senz’altro
quello del v. 113, trasposto dalla maggior parte degli editori prima del v. 111 (Bouhier, se-
guito da Miiller* e Schmeling—Setaioli) o dopo il v. 115 (Suringar, seguito da Biicheler in
app. € Miiller’™), con interpunzione dopo Libyae e coordinazione dei due genitivi (funera
gentis Hiberae | et Libyae. Cerno...). Questa cootdinazione ¢ perd a mio patere forzata e
poco convincente. Si tratta di un passo molto dibattuto e se non si vuole accettare il pe-
sante Libyae ... tna, Nile, gementia clanstra al v. 114, si potrebbe tentare un Libyae ... te, Nile,
gementia claustra. Lucano, in due delle tre attestazioni del termine claustrum nella Pharsalia,
utilizza un simile costrutto apposizionale: Lucan. 10, 313 regni claustra Philae; 10, 509
clanstrum pelagi cepit Pharon.



Stefano Poletti 88

Punto di partenza obbligato ¢, ancora una volta, la chiusa del primo libro
delle Georgiche. 11 v. 111 (cerno equiden gemina iam stratos morte Philippos) richiama
la rappresentazione della ripetuta strage fratricida “vista da Filippi” (Verg
Georg. 1, 489-492):

ergo inter sese paribus concurrere telis
Romanas acies iterum videre Philippi;
nec fuit indignum superis bis sanguine nostro

Emathiam et latos Haemi pinguescere campos.

11 riferimento alle Georgiche si rivela particolarmente efficace proprio nelle
sue implicazioni teologiche: Virgilio si lamenta che gli déi abbiano permesso
un ndignum (bis sanguine nostro, iterum videre ecc.) e prega che Ottaviano ponga
fine ai ripetuti spargimenti di sangue romano; Petronio presenta la Fortuna,
una divinita adirata, che, nella sua profezia, vede il perpetuarsi della strage, e
non ¢ prospettata alcuna via d’uscita.

Sul passo petroniano agisce a livello strutturale anche il finale del quindi-
cesimo libro delle Metamorfosi di Ovidio (vv. 807-842), un altro pezzo di “epos
storico” in cui le tappe della guerra civile vengono preannunciate dall’appa-
rato divino a conclusione del poema, ma non raccontate dal narratore epico
— a questo riguardo si confrontino anche le parole di Discordia al termine
del Bellum (vv. 283-295), un importante doppio della profezia della Fortuna.
Alla disperazione di Venere Giove risponde con una confortante predizione
(e vittoriose battaglie di Ottaviano, il venturo periodo di pace). Petronio ri-
prende senz’altro la scena ovidiana nella preghiera del costernato Dite a For-
tuna e nella rivelazione di quest’ultima sulle imminenti guerre civili™. 11 v.
111, certo legato a Verg. Georg. 1, 489-492, risente della mediazione di Ovid.
Met. 15, 824 (iterum. . .caede Philippi). Come detto, Ovidio relativizza il pessimi-
smo delle Georgiche con il quadro consolatorio proprio delle profezie
dell’Eneide. Petronio inverte il meccanismo: portando alle estreme conse-

95 Sul rapporto con la preghiera di Venere a Giove in Aen. 1 vd. cap. 3 § 1.1.

96 Metitano almeno una menzione Manilio e Calpurnio Siculo. Nel finale del primo libro
degli Astronomica, dopo la menzione dei signa e delle guerre civili, viene descritto 'impri-
gionamento della Discordia sotto Augusto (Manil. 1, 922-924 sed satis hoc fatis fuerit: iam



Teologia della guerra civile 89

guenze la teologia incerta e ambigua del finale di Georgiche 1, intacca e sov-
verte qualsiasi prospettiva a lieto fine. Le parole della Fortuna non lasciano
intravedere nessun salvifico orizzonte augusteo: il sangue ¢ fine a se stesso,
destinato a saziare la sete di malvagie divinita.

Come per Lucano, Iintermediazione ovidiana di Mez. 15 non preclude
certo il dialogo con Virgilio, ma, al contrario, stimola la problematizzazione
delle istanze virgiliane, prime fra tutte la funzione teleologica delle profezie
di Giove e il ruolo di Augusto nella storia. In effetti, I'attualizzazione ovidia-
na cela 1 citati “germi sovversivi” che Petronio svela e potenzia. Il Giove ovi-
diano non si puo opporre ai disegni dei fatz, che prevedono I'assassinio di
Cesare e il ciclo delle guerre civili, ma si limita a una semplice “lettura” e “in-
terpretazione” dei fabularia, proponendo Augusto come #elos della storia solo
alla fine del poema. La Fortuna di Eumolpo, per contro, appare arbitra dei
fata, attivamente impegnata nell'imminente catastrofe da lei profetizzata.
Ovidio, con la sua “teleologia paradossale”, ha aperto la strada alla piu radi-
cale messa in discussione del modello virgiliano (e delle convenzioni epiche)
di Lucano e dunque di Petronio, ove la medesima teleologia viene reinterpre-
tata da un altro punto di vista divino — da una divinita, Fortuna, che sui fata
ha un reale dominio.

11 modello lucaneo svolge naturalmente un ruolo fondamentale nella di-
namica sovversiva messa in atto da Petronio. In generale, viene ripresa la te-
leologia tutta “catastrofica” il disegno del destino prevede la rovina di
Roma. Piu in particolare, fin dai primi commentatori ¢ stata notata la vici-
nanza del passo con la profezia della matrona invasata che chiude il primo li-

bella quiescent | atque adamanteis Discordia vincta catenis | aeternos habeat frenos in carcere clansa).
Chiaro ¢ I'apporto della profezia di Giove di Eneide 1, ma un’intermediazione ovidiana ¢
probabile (si veda il lungo elenco delle battaglie; cfr. Bramble 1982, 481). Nella prima
ecloga di Calpurnio Siculo e segnatamente nella profezia di Fauno (1, 33-88) si fondono
elementi di Georgiche 1 e della profezia di Giove (ad es. Bellona incatenata: vv. 47-50 post
tergum Bellona manus spoliataque telis | in sua vesanos torquebit viscera morsus | et, modo quae toto
civilia distulit orbe, | secum bella geret; cfr. Henderson 2013, 177-178). L’intreccio del finale di
Georgiche 1 e della profezia di Giove di Eneide 1 sembra diventare, sulla scorta di Ovidio,
una movenza di prammatica.



Stefano Poletti 90

bro (Lucan. 1, 678-694; anche qui, per il “movimento di chiusura”, confron-
to obbligato sono gli ussa della Discordia)”. Snodo centrale & proprio I'idea
della ciclicita della guerra civile, indicata con I'inizio di un nuovo viaggio
dopo la morte di Cesare (vv. 692-693 iterum, rursus) e con la ripetizione di Phi-
lippi. Filippi ¢ la prima e ultima localita vista dalla matrona:

Verg. Georg. 1, 489-492

ergo inter sese paribus concurrere telis

nec fuit indignum superis bis sanguine nostro

Emathiam et latos Haemi pinguescere campos.

Lucan. 1, 679-682, 692-694

video Pangaea nivosis
cana ingis latosque Haemi sub rupe Philippos.
quis fitror bic, o Phoebe, doce, guo tela manusque
Romanae miscent acies bellumaqne sine hoste est.
consurgunt partes iterum, totumque per orbem
rursus eo. nova da mihi cernere litora ponti

telluremqne novam: vidi iam, Phoebe, Philippos.

Lucano fa un uso massiccio, ostentato e ideologicamente consapevole
dellidentita del campo di battaglia di Farsalo/Filippi per trasmettere I'idea
dell’eterno ritorno della strage fratricida, un escamotage retorico introdotto per
la prima volta nel vaticinio della matrona, che vede Filippi due volte (&is),
all’inizio e (#ferum) alla fine. Nella ben piu sintetica profezia di Fortuna il con-

97  Sul rapporto fra matrona lucanea e Fortuna vd. gia Gonzilez de Salas; sulla matrona e la
Discordia cft. Collignon 1892, 193 e piu di recente Yeh 2007, 126. Sulla scena di Lucano
cfr. almeno Roche 2009 ad /oc. e Sannicandro 2010, 135-139. Ovviamente ci sono diffe-
renze evidenti, non solo per il contesto, ma anche per forma e struttura. La profezia della
matrona ¢ molto piu lunga ed elaborata (si veda la prospettiva “aerea” da cui descrive i
diversi scenari), oltreché ordinata dal punto di vista cronologico (con I'eccezione dei vv.
688-689: vd. n. di Roche).



Teologia della guerra civile 91

cetto della ciclicita della guerra civile ¢ affidato tanto allo spiazzante riferi-
mento a Filippi, quanto alla potenziale ambiguita di altre indicazioni™. Intri-
gante ¢ I'analoga ripresa del nesso videre Philippi di Verg. Georg. 1, 490: sia in
Petronio che in Lucano Filippi da soggetto di zides diventa oggetto dell’azio-
ne, mentre il soggetto ¢ un personaggio che formula una predizione sulle
guerre civili”. Petronio pare riprendere questa ingegnosa “trovata interte-
stuale” lucanea in modo alquanto sottile: 'avverbio Zam, che in Lucano marca
in modo significativo il »idi, una sconcertante “(pre)visione gia avvenuta”,

viene associato nel Bellum al presente cerno, una “(pre)visione in atto”, quasi

98

99

Cfr. Poletti 2018, 111-113. L’ambiguita che caratterizza il campo di battaglia di Philippi
nella tradizione poetica (duplex: proelium ivi storicamente avvenuto, con la “doppia morte”
di Cassio e di Bruto, o identificazione poetica fra Farsalo e Filippi?) viene riproposta da
Petronio in modo piu netto e sconcertante. La Thessalia del v. 112 potrebbe denunciare il
tentativo di separare il doppio scontro di Filippi da Farsalo, che ¢ appunto in Tessaglia (al
V. 294 Petronio, in effetti, descrive il “capolinea” di Pompeo come Thessalici sinus). La tile-
vanza di questo elemento, tuttavia, dipende proprio da quanto peso si voglia dare alla
“geografia lucanea”, che colloca anche lo scontro con i cesaricidi in Tessaglia. Bisogna
inoltre considerare il contesto profetico, con le sue ricercate ambiguita. La prima posizio-
ne della spiazzante gemina mors a Filippi, in un elenco pure non ordinato cronologicamen-
te, stimolerebbe I'identificazione con lo scontro incombente, quello fra Cesare e Pom-
peo. Esattamente come nella profezia della matrona di Lucano, non si menziona Farsalo,
ma unicamente Philjppi. Certo in Lucano si puo tentare di distinguere le due “Filippi”,
all’inizio (= Farsalo) e alla fine (= Filippi) della visione, mentre in Petronio un’unica men-
zione assommerebbe entrambe le battaglie. 1l riferimento alla battaglia di Filippi d’altra
parte appare simmetrico rispetto alla menzione finale di Azio, una specie di cornice au-
gustea per gli eventi narrati all'inizio e alla fine della visione. La mancanza di qualsiasi ri-
ferimento a protagonisti umani, al di la del vaghissimo #mentes del v. 115, contribuisce
all’oscurita della profezia in maniera decisiva (per Fortuna e il suo interlocutore Dite con-
tano solo mortes, rogi, funera). Altre indicazioni geografiche sono ambigue e passibili di di-
verse interpretazioni: v. 112 funera gentis Hiberae potrebbe riferirsi sia alle operazioni mili-
tari di Cesatre del 49 a.C. che a quelle del 45 a.C., culminate nella battaglia di Munda; w.
114. Libya/ Nilus richiamano tanto le campagne di Cesare (assassinio di Pompeo, Bellum
Alexandrinum e Africum) quanto quelle di Ottaviano del 31-30 a.C.

Nelle Georgiche si designa la passiva visione della strage fratricida con una personificazio-
ne ricca di pathos (il passato videre Philippi si riflette nel futuro [agricola] mirabitur ossa |Georg.
1, 497]), una movenza che sara ripresa da Ovidio (Ovid. Fast. 3, 707-708 festes estote,
Philippi, | et quorum sparsis ossibus albet humus). Cfr. anche la personificazione di Modena,
Farsalo e Filippi in Ovid. Mez. 15, 822-828.



Stefano Poletti 92

Petronio stesse cercando di sintetizzare in un unico verso il concettismo lu-
caneo sul “doppio Filippi” (video Philippos | vidi iam Philippos — cerno ... gemina
tam stratos morte Philippos). Al pati degli esempi sopra citati, anche il verso ini-
ziale della profezia della Fortuna si propone come complesso e stratificato
momento intertestuale, che sembra enucleare diverse rivisitazioni poetiche
della battaglia di Filippi.

Un’ovvia differenza fra Lucano e Petronio riguarda lo statuto del perso-
naggio che pronuncia la profezia. Nella Pharsalia 'anonima matrona incarna
tipiche caratteristiche di indovini e profetesse, segnatamente ispirazione da
Apollo (v. 678 o Paean; v. 681 o Phoebe; v. 694 Phoebe) — un dato tradizionale
che pero, in questo contesto, potrebbe assumere un significato polemico-
politico (si ticordino la mitologia imperiale e Pintervento del dio ad Azio)'".
In Petronio la Fortuna ¢ una figura indipendente da Apollo: il dio ¢ parte
della sua visione, non la ispira, non la domina (v. 115; cft. infra). La Fortuna,
in questo senso, ha uno statuto ibrido: se I'utilizzo della formula cerno la avvi-
cina a indovini, profetesse e dunque alla matrona, la dea ¢ presentata pero
come entita autonoma e sovrana, connotati che la rendono simile al Giove
epico tradizionale e, al contempo, la collocano al di fuori e al di sopra della
gerarchia olimpica.

Dal rapporto con il finale di Pharsalia 1 emerge come la visione della For-
tuna passi attraverso la visione della matrona di Lucano (nel tono, nei temi).
La ciclicita o, che dir si voglia, il 7e/ss catastrofico delle guerre civili nascono
da una riflessione sul finale di Georgiche 1, cosi come da un’inversione della
teleologia eneadica (la predizione si limita ad annunciare la catastrofe), tutti
spunti lucanei che Petronio pare assorbire. D’altra parte, nel Bellum si sta rap-
presentando un livello superiore: la profezia ¢ integrata all’interno dell’appa-
rato divino ed ¢ pronunciata da una divinita che macchina la catastrofe per
Roma.

L’influsso delle “profezie lucanee” permea anche la parte finale del di-
scorso della Fortuna. Nella descrizione del mondo dei morti che si prepara

allimmensa strage'”' Petronio si appoggia al discorso del soldato rievocato

100 Cft. in generale Miller 2009.
101 Vv. 116-119 “pande, age, terrarum sitientia regna tuarum | atque animas accerse novas. vix navita
Porthmens | sufficiet simulacra virnm traducere cumba; | classe opus est”. Come gia notato da



Teologia della guerra civile 93

da Eritto e, soprattutto, alle parole di Giulia'”. Mentre i personaggi in que-
stione fungono da intermediati con il mondo sovrannaturale, nel Belum si da
voce direttamente agli esseti di tale realta'”.

Questa esplicita messa in discussione della teleologia augustea, che si ac-
compagna a una reinterpretazione dell’elemento profetico e divino, appare
plenamente coerente con la presentazione a tinte fosche dell'imperialismo
romano che apre il Be/lum: secondo una dinamica lucanea, fin dal primo ver-
so (vv. 1-3 orbem iam totum victor Romanus habebat | ... | nec satiatus eraf) & in-
vertita la visione, tipica delle profezie eneadiche, di un impero mondiale fo-
riero di pace e di ordine'.

Bouhier ad /loc. (e da Miiller?, che stampa tenvia al posto di navita), navita & superfluo di
fianco a porthmens (“traghettatore”). Se non si tratta di una sorta di “dotta autoglossatura
petroniana”, magari con ironia nei confronti delle goffaggini dello stile di Eumolpo, si
potrebbe plausibilmente pensare a una vera e propria glossa penetrata a testo (interessan-
te, in questo senso, il pesante guasto presente nel ramo degli excerpta longa, ove troviamo
certe al posto di porthmens, forse ulteriore traccia di materiale estraneo). Su questa linea,
piuttosto che epiteti ornamentali (vd. #ennia di Miiller®), proporrei un termine che enfatiz-
zi la quantita delle anime che Caronte riuscira a stento a fronteggiare: un genetico omnia,
che non stonerebbe vicino a zix e renderebbe I'idea dello sforzo richiesto al traghettatore
pet adempiete al proptio dovere (cfr. e.g. [Ovid.] Ep. Drusi 357-358 omnis expectat avarus /
portitor et turbae vix satis una ratis).

102 Lucan. 3, 14-19 “vidi ipsa tenentis | Eumenidas, quaterent quas vestris lampadas armis; |
pracparat innumeras puppis Acherontis adusti | portitor; in multas laxantur Tartara poenas, | vix
operi cunctae dextra properante sorores | sufficinnt, lassant rumpentis stamina Parcas”. Nel regno
dei morti si trovano spazi immensi (cfr. e.g. Sen. HEF 673-674 ampla vacuis spatia laxantur
locis, | in quae omne mersum penetrat humanum genns con n. di Billerbeck 1999), ma, a partire
da Lucano, ¢ attestata I'idea iperbolica dell’Ade costretto a “far spazio” per I’eccessivo
numero di morti, come in Petronio, in profezie delle guerre civili: vd. Lucan. 3, 17 7 nul-
tas laxantur Tartara poenas, 6, 799-800 regni possessor inertis | pallentis aperit sedes. La “flotta di
Caronte” ¢ un «truly diabolical witticism» (George) che difficilmente si potra ridurre a
una dipendenza da fonti comuni (George 1974, 126-127, Smith 216 ¢ Hunink 1992 a Lu-
can. 3, 16 pensano a Aen. 6, 413 + [Ovid.] Ep. Drusi 357-358).

103 Cosi acutamente gia Mossler ad foc.: «[...] eam [scil. praedictionem] usus illo suo
ministerio deorum |[...] Fortunae attribuit, quo exemptae ex vanitate somniorum vim et
potestatem divini consilii conciliavits.

104 T commentatori hanno rilevato la consonanza con Lucan. 1, 109-111 populigue potentss, |
quae mare, quae terras, quae totum possidet orbem | non cepit fortuna dwos. Cfr. Verg, Aen. 1, 236



Stefano Poletti 94
3.2. Lo sguardo di Apollo, lo sguardo della Fortuna

11 confronto con un altro importante momento profetico dell’ Eneide con-
ferma una siffatta tendenza. Nel v. 115 del Be//um viene richiamato lo scudo
di Enea'” (Aen. 8, 704-7006):

Actins haec cernens arcum intendebat Apollo
desuper: ommnis eo terrore Aegyptos et Indi,
ommnis Arabs, ommnes vertebant terga Sabaei.

Sebbene non manchino altre pit 0 meno elaborate rappresentazioni poe-
tiche della battaglia di Azio e si possano riconoscere anche altre reminiscen-
ze'", la preminenza del passo eneadico si fa sentire per pitt motivi. Una rete
di echi lessicali rende il rapporto particolarmente stretto: 'accoppiata ravvici-
nata dell’aggettivo Actins/ Actiacus, in entrambi i casi ad inizio di verso (in Pe-

(Venere ricorda a Giove la sua promessa) [Romani| “qui mare, qui terras omnis dicione
tenerent” (cfr. 4, 227-231); 7, 98-101 generi, qui sanguine nostrum | nomen in astra ferant,
quornmgue ab stirpe nepotes | ommia sub pedibus, gua Sol utrumgue recurrens | aspicit Oceanum,
vertique regique videbunt (si tratta dell’oracolo di Fauno, ricordato poco dopo da Latino: 7,
258 [progenies| totum quae viribus occupet orbem). 1'evidente vicinanza del v. 2 del Bellum a
Verg. Aen. 1,236 ¢ 7, 100-101 ha indotto alcuni a “svalutare” possibili reminiscenze luca-
nee, pure ispirate ai luoghi virgiliani, quali Lucan. 1, 109-111 e 7, 423-424 (vd. soprattutto
P'approccio scettico di George 1974, 123 e Grimal 1977, 59ss.; Soverini 1985, 1768-1769;
Schmeling—Setaioli ad /oc.; contra Courtney 2001, 185-186). Questo ragionamento non
tiene conto della possibilita che Lucano funga da intermediazione della movenza virgilia-
na, dissacrando Pideale di un saldo émperium universale sine fine (cfr. Connors 1998, 105-
106 e Stein-Holkeskamp 2010, 140-141). Che un eventuale rapporto con Lucano vada in-
teso in senso meramente parodico ¢ una prospettiva senza dubbio limitante. Il verso ha
una notevole somiglianza con AL 398 (R.) v. 1 Pompeins totum victor lustraverat orbem (vd.
anche il ritmo spondaico) segnalata da Breitenbach 2009 ad /oc..

105 Sul tema cfr. almeno Hardie 19806, cap. 8, Quint 1993, 21-31, Gurval 1995, cap. 5, Miller
2009, 66-75.

106 Lattacco Adtiacosque sinus del v. 115 del Bellum ¢ attestato in Manil. 5, 52 (sempte in
relazione alla famosa battaglia). Altrove Apollo/ Actiacus solo in Ovid. Met. 13, 715 Actiaco
guae nunc ab Apolline nota est; con Phoebus significativi sono Prop. 2, 34, 61 Actia |...]
custodis litora Phoebi e 4, 6, 67.



Teologia della guerra civile 95

tronio riferito a sinus), e di Apollo; la menzione contestuale degli arma del dio
(v. 704 arcum intendebat) e del terrore da essi provocato (vv. 705-7006); nel ver-
so precedente i gementia clanstra del Nilo potrebbero evocare il maerentem Ni-
lum di Aen. 8, 711; piccola spia, su cul ritorneremo, ¢ la presenza del verbo
cerno (v. 704). Ma ¢ soprattutto la macrostruttura, il contesto profetico, a in-
coraggiare il confronto, un confronto che mette in luce essenziali divergenze,
come fa notare Connors'":

[-..] in Eumolpus’ Bellun: Civile, Actium is the final catastrophe
which Fortuna predicts for Rome. Eumolpus claims a preced-
ent for his choice to use gods to tell the story of the Civil War
by alluding to the only place in the Aeneid where Virgil nar-
rates the role of the gods in the Civil War fought between
Octavian and Antony; but by placing this allusion in Fortuna’s
list of the terrible things which will happen to Rome, he ad-
apts his Virgilian model to new purposes and subverts the tra-

ditional praises of Octavian’s triumph.
p p

Spesso, in effetti, si decontestualizza il v. 115 del Bellum civile, riducendolo

a un semplice tributo alla scena virgiliana'”

. Anche in questo caso, invece, €
in azione il meccanismo fin qui delineato: la profezia viene slegata da pro-
spettive teleologiche ed encomiastiche e attribuita a una divinita interessata
alla distruzione di Roma. .o scudo di Enea, “icona cosmica”, “climax
dell’ Eneide” (secondo le pregnanti definizioni di Hardie), ¢ piegato a dipinge-
re il caos della guerra civile, i desideri di sanguinarie divinita. Tuttavia, piu
che di un’inversione sic et simpliciter, si tratta di una sottile messa a fuoco delle
tensioni del modello: Petronio sta sfruttando alcune inquietudini del suo in-
tertesto (segnatamente i mostruosi “orrori della guerra” ritratti sullo scudo) e
imposta un sofisticato gioco sullo “sguardo della divinita”, suggerendo una
diversa prospettiva da cui guardare (e dominare) Azio.
Consideriamo Aexn. 8, 698-705:

107 Connors 1989, 91-92 sulla scorta delle intuizioni di Zeitlin 1971, 76.
108 Miller 2009, 72 lo definisce «one-line summary of Virgil’s Actian battle»; Rudich 1997,
351 n. 159 lo interpreta addirittura come «sign of his [di Petronio] loyalty to the regimen».



Stefano Poletti 96

Ommigenumaque denm monstra et latrator Anubis
contra Neptunum et VVenerem contraque Minervam
tela tenent. saevit medio in certamine Mavors
caelatus ferro, tristesque ex aethere Dirae,

et scissa gandens vadit Discordia palla,

quam cum sanguineo sequitnur Bellona flagello.
Actins haec cernens arcum intendebat Apollo

desuper |...].

Virgilio rappresenta la battaglia di Azio come scontro fra Roma, protetta
dalle divinita olimpiche, e un nemico straniero con i suoi orrendi déi (vw.
698-700). Prima dell’entrata in scena di Apollo (vv. 700-704) sono ritratti i
demoni che raffigurano allegoricamente gli orrori della guerra, secondo una
diffusa movenza epica'”. Difficilmente si possono liquidare questi versi
come semplice stilema tradizionale e ignorare (o edulcorare) l'interpretazione
di questo quadretto mostruoso che precede 'apparizione di Apollo'"’. Sareb-
be piu prudente leggere tali figure, collocate medio in certamine, alla stregua del
Furor impins della profezia di Giove, un’entita complessa e ambigua, il cui im-
prigionamento prelude alla pax Augusta (post-Azio) e, al contempo, allude al
prezzo di sangue pagato per arrivarci''’. Si ricordi, ancora, il finale di Georg.
1, uno scenario pre-Azio'?, ove si dice saevit toto Mars impins orbe (Georg. 1,
511; cfr. Aen. 8, 700 saevit medio in certamine Mavors). Virgilio dissimula sapien-
temente la caratterizzazione della battaglia come bellum civile (in questo alli-
neandosi alla propaganda augustea)'”’, ma la Discordia richiama proptio lo

109 «These cortespond to Homeric clusters of mostly personified deities inspiring indiscrim -
inate slaughter»: cosi Miller 2009, 70, con esempi da Omero e Virgilio.

110 Significativa, in questo senso, la reticenza di Hardie 1986. Miller 2009, 70 pensa che Ma-
vors e le Dirae siano entita positive a sostegno di Roma, mentre Discordia e Bellona sarebbe-
ro a sostegno di Antonio e Cleopatra; Quint 1993, 28 (similmente Lovatt 2013, 170) ritie-
ne, invece, che le forze del caos dei vv. 700-704 siano de facto accomunate alle forze orien-
tali.

111 Aen. 1, 294-295 Furor impins intus | saeva sedens super arma; Gurval 1995, 238-239, 245.

112 Wilkinson 1969, 159ss.

113 Sul delicato tema cft. perd Lange 2009, 79-94.



Teologia della guerra civile 97

scontro fratricida!*

. Gli orrori della guerra civile si affacciano anche sull’ico-
na cosmica dello scudo di Enea. In questa cornice trova adeguato senso
I’apparizione di Apollo: lo sguardo del dio sul caos appena desctitto — cernens
haec — determina istantaneamente non solo la fuga dei nemici, ma anche la ri-
costituzione del cosmo turbato dall’ Eris'™.

Tornando al Bellum, un dettaglio particolarmente significativo ¢ la ripresa
di cerno, vera e propria chiave di volta sia della scena virgiliana che di quella
petroniana. Assai argutamente, lo sguardo di Apollo sulla battaglia viene tra-
sferito alla vista della Fortuna, una quanto mai inconsueta profetessa. Petro-
nio sta giocando con i suoi intertesti nel campo semantico della vista al fine
di rimarcare le promesse della Fortuna, il suo protagonismo, il suo dominio
assoluto. Come nell’acuta ripresa del videre Philippi del Virgilio georgico, assi-
stiamo qui a un altro gioco intertestuale sulla “vista”, questa volta con il cer-
nens haec dell’ Apollo eneadico. Nel Bellum non si dissimula lintervento degli
arma del dio (la messa in fuga dei nemici, Apollinis arma timentes), ma ¢ Apollo
ad essere visto, ad esser ridotto a tessera di un mosaico piu grande, in cui non
appare piu quale figura dominante. In altre parole, il punto di vista viene
spostato dalla divinita olimpica a una divinita che si erge a emblema di (o,
petlomeno, si allinea a) quelle allegorie del male ritratte sullo scudo di Enea.

Nell’Eneide Apollo vede gli orrori della guerra (la Discordia) e vi pone un
limite; nel Be//um la Fortuna (novella Discordia) vede Apollo partecipare al
proprio piano di stragi. Nella profezia della Fortuna il fatto che sara proprio
il dio, nella battaglia di Azio, a porre fine alla spirale delle guerre civili ¢ forse
sottinteso (questo suggerirebbe la posizione finale nell’elenco), ma non rice-
ve alcuna enfasi, proprio perché la prospettiva ¢ diversa: si enfatizza non la
fine, ma la durata e, piu sottilmente, la ciclicita dei bella civilia (Azio, come

114 Cfr. Servio ad loc.: Discordia, quia unius civitatis (et cives principes add. SDan.) erant (cfr. anche
Gransden 1976 ad loc., Connors 1989, 140, Casali 2011, 105-106 n. 82).

115 Quint 1993, 28 commenta finemente il erescendo che porta al v. 704: «Apollo is the god of
Western rationality and his decisive intervention in the battle is apparently a reaction to
the confusion and destruction bred by the Furies of War, Disorder, and Strifex». Cfr. an-
che Lovatt 2013, 176 («Apollo embodies the powerful divine gaze») e Hardie 1986, 110
(«the divine order of the cosmos is inherently superior to the forces which threaten its
disruption).



Stefano Poletti 98

suggerisce Connors, appare semmai come «final catastrophe»). L’intento
sovversivo nei confronti dell’ Eneide ¢ palese, ma tale “cambiamento del pun-
to di vista” ¢ frutto dell’esacerbazione di una componente virgiliana. Petro-
nio narra gli scontri civili (Azio compreso) dalla prospettiva delle entita de-
moniache che godono delle guerre. La Todeszone''® (medio in certamine), appan-
naggio delle forze del caos, ¢ certo rappresentata da Virgilio (con tutte le ve-
nature di ambiguita e inquietudine che ci6 comporta), ma riceve scarsa enfa-
si, ¢ destinata a sparire istantaneamente davant allo sguardo di Apollo, pet-
sonaggio decisivo ad Azio, vero deus ex machina. In Petronio, al contrario,
sono proprio tali entita malefiche a guidare gli event e a raccontare Azio (e
Apollo) dal proprio punto di vista.

Questa lettura del rapporto con lo scudo di Enea ¢ confermata dalla teo-
machia che chiude il Belfum civile, pure ispirata al finale di Aex. 8: il nudo elen-
co di divinita olimpiche che accorrono a sostegno di Cesare e Pompeo (vv.
264-270) appare strozzato fra il potente quadro delle divinita infernali (vv.
254-263) e, ben piu importante, 'apparizione della Discordia (vv. 271-295).
Quest’ultima, quasi fosse un nuovo Apollo, impartisce da una posizione do-
minante i propri cruenti iussa, i quali, di fatto, costituiscono una nuova, breve
profezia su quanto sta per accadere, parallela a quella della Fortuna'"’.

J. O’Hara ha posto 'accento sulla reticenza delle ottimistiche profezie
dell’Eneide, in cui viene dissimulato il prezzo di morte che comporta il rag-
giungimento del z/os'"®. 1approccio di O’Hara offre uno spunto prezioso
per comprendere 'operazione messa in atto da Petronio, che, come Lucano,
sembra puntare i riflettori proprio sul “lato oscuro” delle profezie virgiliane.

4. La divinita assetata di sangue

La teologia del Be/lum porta al centro della scena “divinita assetate di san-
gue”, a discapito dell’apparato divino tradizionale, pet spiegare lo scoppio
della follia fratricida. In quanto segue il motivo della “sete di sangue” della

116 Sul concetto di Todesgone vd. Homke 2012.
117 Vd. cap. 3 § 3.
118 O’Hara 1990. Cft. Schiesaro 1993; per un approccio opposto Henry 1989.



Teologia della guerra civile 99

divinita verra contestualizzato nella tradizione letteraria, soprattutto riguardo
le guerre civili. Anche in questo campo ¢ riconoscibile una precisa dinamica
intertestuale, che inverte la teleologia di stampo augusteo e racconta il bellum
civife dal punto di vista di divinita malefiche relegate ai margini del tradiziona-
le Gitterapparat.

4.1. La sete di sangue della Furia

Le battaglie portano con sé spargimenti di sangue e non stupisce che i
demoni a vario titolo implicati in esse siano ansiosi di goderne'”’. Nella lette-
ratura greca creature sovrannaturali con marcati tratti vampireschi sono le
Keres dello Seudo pseudoesiodeo, esseri mostruosi che si nutrono del sangue
dei guerrieri caduti ([Hes.] Aspis 248-257)'*, e le Erinni di Eschilo'*. Nel pri-
mo caso abbiamo a che fare con un demone meramente “parassita”, quasi la
sua unica funzione sia quella di esprimere allegoricamente gli orrori della
guerra; nel secondo caso la caratterizzazione vampiresca delle Erinni ¢ inve-
ce strettamente connessa alla loro funzione punitiva dei delitti.

119 La “divinita assetata di sangue” & una figura tipica che va dall’Ares-vampiro di IZ. 5, 289 o
dal’Ade che ha desiderio di “assaggiare” gli umani nell’ E/et#ra di Sofocle (Soph. E/. 542-
543 SaicacHar), passa per I'immagine lucanea dei Mani dei Cartaginesi vendicati, che
probabilmente Petronio ha presente (Lucan. 1, 39 Poeni saturentur sanguine manes con n. di
Roche 2009 e Giusti 2018, 4-0), e arriva fino alla Giunone di Silio, gptatum Latii tandem po-
tura cruorem (8, 204). Talvolta, pero, questi elementi ricevono, come in Petronio, particola-
re enfasi e concretezza: cfr. Dieterich 1893, 49ss., Garvie 1986 ad Aesch. Ch. 577-578,
Thome 1993, 178 n. 419, Geisser 2002 (indice s.v. “Vampir”). A questa izagery (ma in
senso diverso, non necessariamente malvagio) afferiscono le divinita oltretombali che be-
vono il sangue dei sacrifici (ad es. il Thanatos in Eur. 4/k. 843-845; anime dei morti in
0d. 11, 96).

120 Hainsworth 2000 a I/ 12, 326-327: «Lucanesque hotrorsy.

121 Aesch. Agam. 1188-1189, Ch. 577-578, Eum. 183-184, 264-267, 302, 305. Questo clemen-
to di ascendenza folklorica non sembra essere molto diffuso nella letteratura latina: fra le
testimonianze piu esplicite da citare le striges di Ovid. Fast. 6, 138 (plenum poto sanguine gut-
tur habent) e, in linea con la rappresentazione di Eschilo, la Megera ritratta da Claudiano
(In Rufin. 1, T7-79 non nisi quaesitum cognata caede cruorem | inlicitunwe bibit, patrius guem fuderit
ensis, | quem dederint fratres; Levy 1971 ad loc. cita Amm. 14, 1, 2 Megaera quaedam mortalis
[...] humani cruoris avida, detto di una donna).



Stefano Poletti 100

A partire dall’Alletto virgiliana, tuttavia, le Furie «not only |...] avenge
evil, but they cause it»'**. Le divinita infernali del Be/um non sfuggono a que-
sta logica e si pongono su un piano ambiguo: la reazione alla hybris e alla de-
cadenza dei Romani e una connaturata, “egoistica” sete di sangue si intrec-
ciano in una teodicea anomala e cupa che non conosce I’Olimpo e che, tanto
sul piano umano quanto su quello divino, restituisce 'orrore e il furor della
strage fratricida'®.

Se si accetta la datazione tradizionale neroniana del Sazyricon, Plutone nel-
la poesia epica e mitologica precedente ¢ un personaggio marginale e non as-
sume tratti malvagi e “satanici”; in Petronio diventa invece protagonista, un
dio assetato di sangue, evidentemente sotto I'influsso dell’Alletto di Virgilio
(e delle figure a lei ispirate). Proprio il personaggio della Furia, nelle rappre-
sentazioni poetiche successive al Mantovano, sembra guadagnarsi una gra-
duale indipendenza rispetto alla sfera olimpica e, al contempo, tale caratteriz-
zazione “malvagia” si estende all’ambito infero nel suo complesso. In quanto
segue ci concentreremo su una coerente rete di reminiscenze (virgiliane e
non solo) che sono sottese alla “sete di sangue” di Dite'**.

4.2. Sitis e satietas di guerra civile nella poesia augustea

Lam pridem nullo perfundimus ora cruore (v. 96): cosi si lamenta il Dite petro-
niano. Leitmotiv del poemetto ¢ proprio la richiesta di sangue (volti e fauci in-
sanguinati costituiscono un’zzagery ricorrente: vv. 259-260 Furor, vv. 272-273
Discordia; cfr. anche 'ominoso Titan ai vv. 127-128).

Immediata e spontanea ¢ I'associazione fra i perfusa ora cruore del Plutone
petroniano e Uos cruentum del Furor impins eneadico, simbolo delle guerre civi-
li: Verg. Aen. 1, 296 fremet horridus ore cruento. 11 Giove dell’ Eneide, nella sua
profezia consolatoria, descrive un demone che si ¢ nutrito di sangue ed ¢ de-

122 Hershkowitz 1998, 52-53.

123 Sulla Furia come codice poetico della guerra civile cfr., fra gli altti, Franchet d’Espérey
2003, che dedica pero ben poco spazio a Petronio.

124 Nel prossimo capitolo analizzeremo nel dettaglio il lascito della figura di Alletto nella de-
finizione del “conciliabolo infernale” del Be/lum, soffermandoci sull’evoluzione del perso-
naggio-Furia, in cui rientrano anche le personificazioni ovidiane e I’Eritto lucanea.



Teologia della guerra civile 101

stinato ormai a rimanere a bocca asciutta (per quanto “fremente”); nel Bellums
il dio infernale si lamenta che da troppo tempo non riceve il suo tributo di
¢cruor e viene rassicurato dalle parole della Fortuna. In tal senso, questi versi
fungono da preludio al ritratto del Furor scatenato nel finale del poemetto
(vv. 258-263). Nella formulazione generale dei vv. 96-97 non puo sfuggire,
inoltre, un possibile richiamo alla famosa similitudine fra Turno e un lupo da
lungo tempo a digiuno (Aen. 9, 63-64 collecta fatigat edendi | ex longo rabies et sic-
cae_sanguine fances): il sentimento di Turno viene riproposto per una divinita,
Dite, un nuovo e potente nemico degli Eneadi, a cui la Fortuna permettera
di saziare la propria sete di sangue'”.

Linflusso di Georgiche 1, la cui funzione strutturale ¢ stata sopra rilevata,
traspare anche a livello di reminiscenze puntuali. La “quartina cruenta” dei
vv. 96-99 del Bellum ¢ scandita da allusioni a due luoghi virgiliani:

vv. 96-99
tam pridem nullo perfundimus ora cruore

126

ex quo Sullanus bibit ensis et horrida tellus

exctulit in lucem nutritas sanguine fruges.

Verg. Georg. 1, 491-492, 501-502
nec fuit indignum superis bis sanguine nostro
Emathiam et latos Haemi pinguescere campos.

[.]

satis tam pridem sanguine nostro

125 Cfr. Dingel 1997 ad /oc. per il retroterra epico della similitudine. Il Furor ¢ Turno condivi-
dono molti tratti: in un’altra similitudine di Turno si dice fremit ore cruento (Aen. 12, 8 con
Tarrant 2012 ad Joc.; anche per Niso in Aen. 9, 341). Per una simile caratterizzazione di
Mezenzio cft. Aen. 10, 727-728 (Mezenzio) lavit improba taeter | ora cruor.

126 Se il richiamo alle Georgiche ¢ centrale, bisogna rilevare il precedente ovidiano del sintag-
ma perluit artus (Ovid. Mer. 4, 310 fonte suno formosos perluit artus): 'aggraziato quadretto del
bagno di Salmacide si trasforma nell’orrido bagno di sangue cui aspira Tisifone.



Stefano Poletti 102

Virgilio riflette sull’oltraggiosa quantita di sangue (v. 491 bis, v. 501 satis)
versato durante la guerra civile. Il perno della riflessione € sanguine nostro, ti-
petuto enfaticamente due volte, cui timanda l'insistenza petroniana su cruore
e sanguine. Alla speranza del Mantovano (satis iam pridem sanguine nostro. .. | lui-
mus) corrispondono i mostri infernali, che, secondo I'imagery del Turno-lupo,
dam pridem non perluunt artus e ora potranno satiari. Con I'immagine della “mes-
se di sangue” (v. 99 extulit in lucem nutritas sanguine fruges) Petronio porta al pa-
rossismo il tema della terra resa pingue dal sangue romano e la sovversione
dell’universo georgico, motivi virgiliani gia sviluppati da Lucano nel finale di
Pharsalia 7. La temporalita espressa da zam pridem ¢ inevitabilmente invertita
(siamo a un nuovo inizio delle guerre civili): la strage fratricida, che in Virgi-

127 La terra “resa fertile dal sangue” ¢ motivo molto antico: risalirebbe addirittura ad Archi-
loco (fr. 292 W, in Plut. Mar. 21, 3), ma nella letteratura greca ¢ poco presente (Aesch.
Sept. 587; West 1997, 236-237 per altri paralleli). Nella letteratura latina punti di riferi-
mento sono il citato Verg, Georg. 1, 491-492 e la probabile imitazione oraziana in Hor. C.
2,1, 29-32 quis non Latino sanguine pinguior | campus sepuleris inpia proelia | festatur anditumque
Medis | Hesperiae sonitum ruinae?, entrambi in relazione agli spargimenti di sangue delle
guerre civili. Nel luogo petroniano si elabora un’immagine pure presente all'interno della
topica ma meno diffusa, quella del raccolto che nasce dalla sanguinolenta concimazione
(cfr. il cit. Plut. Mar. 21, 3). Questo specifico elemento ha due notevoli attestazioni, in
Ovid. Her. 1, 53-54 iam seges est, nbi Troia fuit, resecandague falce | lnxcuriat Phrygio sanguine
pinguis bumus e nel finale di Pharsalia 7, nella maledizione della Tessaglia dopo la battaglia
di Farsalo (Lucan. 7, 851 quae seges infecta surget non decolor herba?; 853-854 scelerigue secundo
[scil. Filippi]| / praestabis nondum siccos hoc sanguine campos; 864-865 nullusque anderet pecori
permittere pastor | vellere surgentem de nostris ossibus herbam). Efferre ¢ assai comune pet la pro-
duzione di frutt/messi (TLL 5.2.143.46ss.), ma ¢ possibile uno specifico rappotto con
Lucr. 1, 178-179 vivida tellus | tuto res teneras effert in luminis oras? (cfr. anche Lucr. 2, 654), il
cui ezhos viene in Petronio rovesciato (cft. Fucecchi 2006 a Val. Fl. 6, 76). 11 sorgere in lu-
cemr di nutritae sanguine fruges ¢ un’apparizione demoniaca, assimilabile alle emersioni di mo-
stri infernali assetati di sangue ritratte nel Belum (v. 76 Ditis pater extnlit ora, v. 259 [Furot]
sanguinenm late tollit caput, . 272 [Discordia] extulit ad superos Stygium caput) e nell’archetipo
di Verg, Georg. 3, 551-553 (saevit et in lucem Stygiis emissa tenebris | pallida Tisiphone Morbos agit
ante Metumaque, | ingue dies avidum surgens caput altins effers). Sul tema cfr. Nisbet—Hubbard
1978 a Hor. C. 2, 1, 29, Barchiesi 1992 a Ovid. Her. 1, 53-54 ¢, sulle pregnanti “propaggi-
ni staziane”, Briguglio 2017 a Stat. Theb. 1, 329; sulle varie “perversioni” della terra du-
rante la guerra civile, Ambitihl 2015, 172-175.




Teologia della guerra civile 103

lio si spera relegata al passato e destinata a mai piu ripetersi, ¢ auspicata da
Dite per il prossimo futuro.

11 finale del discorso della Fortuna riprende le tematiche di quello del dio
dei morti, insieme al richiamo a Georg. 1, soprattutto nell'invito a Tisifone a
saziarsi (vv. 119-120 tuque ingenti satiare ruina | pallida Tisiphone, concisaque
vulnera mande). 11 v. 119, con il termine satzari, rimanda all’idea del sangue ver-
sato “a sufficienza” durante le guerre civili presente in Verg, Georg. 1, 501 (sa-
s iam pridem sanguine nostro). L'inquieta preghiera di Virgilio auspica che la
misura sia ormai colma e che sia giunta la fine degli spargimenti di sangue,
lasciando aperto un margine di ambiguita sulla responsabilita degli deéi che li
hanno permessi. L’imperativo della Fortuna, invece, incita le divinita inferna-
li, nella tigura di Tisifone, a godere dello spargimento di sangue fino alla sa-
zieta.

Nei loro commenti al Carmen Arvale, E. Norden e Th. Birt riconducono
al concetto della Jues-ruina (v. 2 Jue rue) da stornare e all'invito a Marte alla sa-
zieta (v. 3 satur fu, fere Mars) le famose preghiere di Georgiche 1 (cfr. in part. 1
vv. 501 satis iam ecc. e 511 saevit toto Mars impius orbe) e di Hor. C. 1,2 (v. 1 zam
satis ecc.; v. 37 [Marte| beu nimis longo satiate ludo), entrambe sulle guerre civili.
E singolare che, a questi esempi, venga aggiunto anche il luogo petronia-
no'?. Se i due studiosi, con i richiami a Virgilio e Orazio, mettono ben a fuo-
co un pattern tipico di tali implorazioni alla divinita nella poesia augustea (“sii
ormai sazia delle rovine che abbiamo finora subito”), I'imperativo petronia-
no satiare ruina inverte tale formula liturgica: I'invito alla sazieta coinvolge la
ruina che sta per arrivare, non la ruina passata (satis ianm).

In questa inversione Petronio ha un precedente illustre, ovvero ’'Ottavia-
no che, nei Fas# di Ovidio, invoca Marte sul campo di battaglia di Filippi:
“Mars, ades et satia scelerato sanguine ferrum” (Ovid. Fast. 5, 575). Le risonanze si-

128 Birt 1900, 177-178, Norden 1995, 135 n. 1. Cft. anche Nisbet—Hubbard 1970 a Hor. C.
1, 2, 37. I’idea della divinita da saziare con morte e distruzione ¢ frequente nelle tragedie
di Seneca: vd. ad es. Sen. Agan. 519-520 nondum malis | satiate tantis (cfr. Tochtetle 1994 a
Sen. Oed. 201 per una rassegna). Concetto e clausola del v. 119 del Bellum sono ripresi in
Claud. In Raf. 2, 206 “numina Romanis necdum satiata ruinis” (I'ultetiore ruina & Rufino). Pe-
tronio riprende il tema in 139, 2 v. 5 gemini satiavit numinis iram a proposito di Laomedonte
(su cui Setaioli 2011, 269-271), mito rievocato anche in Verg, Georg. 1, 502.



Stefano Poletti 104

nistre di questa preghiera sono state debitamente sottolineate'”. E. Gee ha
richiamato I'attenzione sulla rappresentazione di Philippi in Georg. 1, 461-497,
ma I'importanza dello sfondo virgiliano si comprende appieno considerando
la supplica agli déi nei vv. 498-502 e in particolare il citato v. 501 (satis iam pri-
dem sanguine nostro), che rievoca praticamente verbatinz 'immagine del sangue
versato a Filippi con il “benestare” degli dei. Ovidio capovolge la retorica
oraziana e soprattutto virgiliana: la strage ¢ incombente (non passata) e Mar-
te ¢ invitato a saziare la spada (a saziarsi) di sangue romano. L'imperativo
della Fortuna a Tisifone s’inserisce nella stessa linea e, ancora una volta, le
inquietudini del modello sono portate al parossismo attraverso un’inversione
del punto di vista: lo spargimento di sangue non ¢ parte di una confortante
cornice augustea; la prospettiva ¢ quella di divinita assetate di sangue e di una
Fortuna pronta a nutrirle. Dopo la battaglia di Azio sullo scudo eneadico, la
Fortuna dissacra anche questa ulteriore “tessera augustea” — nientemeno che
le patole stesse del princeps. 1 pia arma (Ovid. Fast. 5, 569) di Augusto si tra-
mutano nei mezzi che un Furor/ Mars impius usa per saziatsi.

In Petronio, anche grazie a questa audace rivisitazione del discorso del
princeps ovidiano, vengono potenziate le inquietudini virgiliane per una teodi-
cea in cui non sono zudigna 1 ripetuti spargimenti di sangue romano; si cerca
di rappresentare, a livello di deorums ministeria, quale leva possa effettivamente
mettere in moto lo scatenarsi del Furor, un evento che Virgilio ritrae ex post e
nel contesto della confortante profezia di Giove. L’ineluttabile ripetizione
dello scontro fratricida ¢ certo riconducibile a colpe umane, ma ¢ altresi lega-
ta a stretto giro al capriccio di divinita sanguinarie, un capriccio destinato ad
essere soddisfatto ogniqualvolta trascorra un po’ di tempo (am pridem) fra
una strage e l'altra. In quest’ottica la temporalita dei bella civilia si prospetta
come fatale ciclicita.

4.3. Potenze infere e Fortuna in Lucano

Nella relazione fra mondo infero e guerra civile si ritrova un importante
elemento di continuita fra Lucano e Be/lum.

129 Barchiesi 1997, 126-130, Barchiesi 2002, 10-16, Gee 2002, 61-66, Newlands 2013, 66.



Teologia della guerra civile 105

Una delle poche divinita esplicitamente ritratte da Lucano ¢ proptio
un’Erinni, che appare fra i signa nel primo libro'. Inoltre, il poeta della Phar-
salia, chiedendosi quali déi Cesare abbia invocato nell’imminenza del nefasto
combattimento di Farsalo, propone proprio il Gétterapparat infernale come
promotore dei bella impia”'. Sulla stessa linea, durante la battaglia stessa, la fi-
gura tirannica e demoniaca di Cesare, “assetato di sangue”, ¢ paragonata pro-
ptio a sanguinarie divinitd guertiere'.

E pero il personaggio di Eritto che assurge a simbolo del rapporto fra
potenze infere e bellum civile (Lucan. 6, 507-830). La strega ¢ stata interpretata
come erede di Alletto, con cui condivide un compiaciuto desiderio di strage
fratricida'”, e, pit in generale, come rappresentante (e “sostituto”) del mon-
do infernale nella Pharsalia*. Proptio questa figura fantastica, potente finzio-
ne poetica slegata dalla narrazione storica del conflitto, ¢ quanto di piu vici-
no al tradizionale apparato divino si possa rintracciare nel poema lucaneo'”.

130 Lucan. 1, 572-574 ingens urbem cingebat Erinys | excutiens pronam flagranti vertice pinum |
stridentisque comas. Cfr. Feeney 1991, 271-273 e Thome 1993, 184 n. 432.

131 Lucan. 7, 168-171 at tu, quos scelerum superos, quas rite vocasti | Eumenidas, Caesar? Stygii qunae
numina regni | infernumque nefas et mersos nocte furores, | impia tam saeve gesturus bella, litasti?.
Thome 1993, 184 ¢ n. 431 osserva che il rifiuto lucaneo dell’apparato divino non per-
mette una vera e propria entrata in scena di questi demoni, ma il passo della Pharsalia li
presenta come «Vertreter des Bésen». Thome connette dunque con finezza questo pas-
so al Dite petroniano («hier sind wir [...] in einer Zeit, in der die Unterwelt eindeutig
héllenhafte Ziige angenommen haty).

132 Lucan. 7, 568 sanguinenm veluti quatiens Bellona flagellum, tipreso al v. 277 del Bellunr:
sanguineam tremula quatiebat lampada dextra (al v. 256 la dea Bellona ¢ parte del Ditis chorus;
cfr. anche la feralis Enyo del v. 62). Sull’associazione fra Cesare (ed Eritto) e le potenze in-
fernali cfr. Nicolai 1989, 133, Hershkowitz 1998, 218-221, Tesotiero 2004, 201-207, Har-
die 2012, 186 n. 21, Chaudhuri 2014, 176ss., Ambiihl 2015, 89-90 n. 96.

133 Hardie 1993, 77. Sul desidetio di strage fratricida cft. ad es. Lucan. 6, 577-588 Sull’asso-
ciazione col mondo infero cft. in part. Lucan. 6, 513-515 coetus audire silentum, | nosse
domos Stygias arcanaque Ditis operti | non supers, non vita vetat. In generale su Eritto ¢ la sua
caratterizzazione (su cui ci soffermeremo) cfr. 'introduzione di Korenjak 1996.

134 Thome 1993, 184 n. 432: «Einen vollwertigen Ersatz fiir den ausgesparten Auftritt des
Hoéllenfiirsten bildet auBerdem die Hexe Erichtho, fast eine Ubersatan, parallel dazu auf
‘menschlicher’ Ebene in gewissen Sinn natiirlich auch der Caesar Lucans».

135 11 suo status resta indeterminato (Arweiler 2006, 33: «Mensch, Dimon, Gottin?»; cft.
anche Korenjak 1996, 23). Su Eritto come personaggio “fantastico” cfr. in part. Radicke



Stefano Poletti 106

La scena di cui ¢ protagonista permette di gettare uno sguardo nell’oscura,
desolante e paradossale teologia che domina la Pharsalia — un’importante
fonte di ispirazione per la singolare costruzione del divino che ritroviamo in
Petronio.

Nell’episodio di Eritto spicca il ribaltamento della funzione degli inferi ri-
spetto all’Eneide™. Nel poema virgiliano I'incontro con Anchise si conclude
con un’ottimistica profezia sulla potenza di Roma e del suo #mperium, in cui
pure non manca il riferimento alla guerra civile, che Petronio sembra ripren-
dere (e invertire) al v. 143 Gallica proiecit, civilia sustulit arma"”’
dell’Eritto lucanea, anche nel Be/um la sede infernale viene connessa a previ-
sioni di morte e distruzione, senza alcun Zelos salvifico per Roma. II Plutonium
petroniano diventa lo scenario in cui viene profetizzata non la gloria, ma la

. Come nel caso

rovina di Roma e, non a caso, fonde reminiscenze da Aen. 6, dal locus horridus
ove Eritto pratica la sua negromanzia e, insieme, dallo spiraculum in cui rien-
¥ Eumolpo, distinguendosi da Vir-
gilio, sceglie per il suo spiraculum 1 Campi Flegrei, con un deliberato richiamo
alla Gigantomachia, metafora della guerra civile e del disordine cosmico che
¢ destinata a recare con sé'’.

tra Alletto dopo aver scatenato la guerra

2004, 101 e Hémke 2006.

136 Cfr. Danese 1992, Narducci 2002, 126-137, Casali 2011, 104-109 (con ulteriore
bibliografia).

137 Si tratta del famoso passo Verg. Aen. 6, 826-835, in part. v. 835 proice tela manu (sulla ripre-
sa petroniana Connors 1989, 110-111 e Barnes 2002, 124-125). Anche Lucano riprende e
“potenzia” il passo (cfr. Casali 2011, 85-80).

138 Bellum ~v. 67 est locus exciso penitus demersus hiatn — Nerg, Aen. 6, 237 spelunca alta fuit vastogue
immanis biatu; Nerg. Aen. 6, 42 excisum Euboicae latus ingens rupis in antrum. Cfr. Vekphrasis sul
Plutoninm di Alletto in Verg, Aen. 7, 563-570. Sul locus horridus di Eritto cfr. in part. Lucan.
G, 642-643 hand procul a Ditis caecis depressa cavernis | in praeceps subsedit hunuus.

139 Sulla simbologia gigantomachica cfr. Connors 1998, 121-125. Nel Bellun (v. 68 Partheno-
pen inter magnaeque Dicarchidos arva) si indica una zona dei Campi Flegrei (cfr. Sbordone
1984) e piu precisamente la Solfatara: «The place described is the Phlegracan fields
propet, the Forum Vulcani or the Solfatara crater, that is, and is here said to be, between
Naples and Pozzuoli, but the description as a whole is a fantastic combination of vol-
canic and Underworld features culled from the whole area» (Muecke 2007, 83). Questa
sembra essere la zona descritta anche da Sil. 12, 133-157 (Muecke 2007, 80 e Spaltenstein
1986-1990 ad loc.). Come suggerisce Stirk 1995, 82, la collocazione dello spiraculum rende



Teologia della guerra civile 107

La costruzione del racconto da una “prospettiva infernale”, aspetto carat-
tetizzante del Bellun, deve molto al personaggio di Eritto'’. Nell’abnorme
Ericthoszene il narratore lucaneo sembra in sostanza farsi da parte e cedere la
scena alla strega e al suo personale «poem of criminal and successful civil
wan''. Eritto (per i suoi caratteri di “vates”) € stata interpretata come “dop-
pio metapoetico” del poeta, specialmente (ma non solo) dai sostenitori della
“fractured voice” della Pharsalia'*. Puo essere tischioso, a mio parere, pet-
correre la via dell'identificazione Eritto-narratore e dunque di una “scissione
ideologica” all'interno del poema lucaneo. Appare piu promettente interpre-
tare la figura come espressione di un “punto di vista” da cui raccontare (poe-
ticamente) l'orrore della guerra fratricida — un punto di vista che Lucano, nel
suo epos sovvertito della guerra civile, lascia emergere nella sua narrazione'®
e che viene adottato e sviluppato dal poeta furens Eumolpo nel suo apparato
divino.

Eritto ¢ una Kriegsprofiteurin, un personaggio che rappresenta la quintes-
senza del “piacere del male” e della sete di sangue (di morte, di cadaveri) che

particolarmente pregnante il focus de saeculo declamato da Dite contro i Romani-Giganti e
le loro opere ingegneristiche («Hier hatten die grofen Bauherren der ausgehenden Repu-
blik gewirkt, hier ihre kaiserlichen Nachfolger, Caligula und Nero vor allemy; cft. infra nn.
202-203, cap. 3 § 2.2). Secondo S. Harrison (per /itteras) potrebbe non essere casuale «the
location of the plutonium near or at the Graeca urbs which is the main setting of the
Satyrica» (per il dibattito sull’identificazione della Graeca urbs cfr. Vannini 2007, 387-391).

140 Sul rapporto fra le divinita infere petroniane ed Eritto vd. Wiener 2006, 215.

141 Cfr. Hardie 2012, 392: «In her own Thessalian landscape, and in her own poem of
criminal and successful civil war, Erictho exercises her powers without opposition or
rivals. In a world turned upside down a demonic female has no difficulty in
impersonating the male epic poet». Vd. anche Finiello 2005, 182.

142 O’Higgins 1988, Feeney 1991, 289-290, Masters 1992, 205-216, Finiello 2005, 181-182,
Arweiler 20006, Fratantuono 2012, 238-267, Pillinger 2012, Celotto 2018.

143 Sul narratore-Lucano come espressione di un punto di vista concorrente e alternativo al
“trionfo della morte” di Eritto cft. ad es. Fratantuono 2012, 267: «Brooding over it all is
the threat that madness will rule out in the end, that chaos will reclaim the universe and
no paladin, Augustan or otherwise, stand against the darkness. It will be for the poet Lu-
can, and not his rival creation Erictho [...] to see if thete is a way to conquer the night
that always threatens still darker shadows». Su Eritto come “Emergenz” e “momentary
monster” cfr. rispettivamente Arweiler 2006 e Johnson 1987.



Stefano Poletti 108

connota le figure di cui ci siamo occupati in questo paragrafo e a cui gli dei
petroniani sono evidentemente ispirati'**. Una differenza significativa, che la
distingue dai modelli e ne fa un importante precursore dell’apparato divino
del Bellum, ¢ proprio I'inusitato spazio epico che le viene concesso. Nell’epi-
sodio di Eritto non solo il “degradato” Sesto Pompeo che la consulta, ma
anche Cesare vengono presentati come meri strumenti di oscure potenze di-
vine, destinati a soccombere. Si tratta di un trionfo della morte che trova
consonanze con i vv. 61-66 del Bellum e con la brama di sangue e distruzione
del Gotterapparat petroniano, che non sembra dimostrare attaccamento nei
confronti del personaggio-Cesare'”. Da questo punto di vista la strega ¢
'unica vera vincitrice della guerra civile, e, come Dite e 'apparato divino del
Bellum, potra godere dell’esito ultimo del conflitto, un'immane catastrofe che
travolgera Roma e 1 protagonisti del bellum civile, «un cumulo di cadaveri di
cui la strega sara la regina»'*. Giustamente, fin da Collignon, si menziona il
“guadagno” per il regno dei morti rinfacciato dalla maga alle divinita infere
(Lucan. 6, 718 S/ bene de vobis civilia bella merentur”). Come visto in questo ca-

144 Cft. Finiello 2005, 181, Rosati 2017, 59.

145 Sul tema torneremo nfra (§ 6 di questo capitolo; cap. 3 § 2.3; cap. 4).

146 Sannicandro 2010, 181-185, in part. 184, da cui tiprendo la definizione di Eritto come
“vera vincitrice” della guerra civile (a riguardo cft. in part. Lucan. 6, 587-588 hic ardor
solusque labor, quid corpore Magni | proiecto rapiat, quos Caesaris involet artus). Cfr. anche
Korenjak 1996, 160: «Weder Pompeius noch Caesar werden in Pharsalos fallen. Das Bild,
das die zwei Kontrahenten einer dritten, noch schlimmeren Macht unterworfen und im
Ungliick vereint zeigt, hat [...] insofern eine gewisse Aussagekraft, als der Biirgerkrieg,
wie auch der tote Soldat feststellt (810£.), sie schlieBllich beide vernichten wird». Tutto il
passo tichiamato da Korenjak (Lucan. 6, 805-811 “wec gloria parvae | sollicitet vitae: veniet
quae misceat ommnis | hora duces. properate mori magnogue superbi | quanmwis e parvis animo descendite
bustis | et Romanorum manes calcate deorum. | quens tumulum Nili, guem Thybridis alluat unda,
/ quaeritnr; et ducibus tantum de funere pugna”) rappresenta un trionfo della morte sulla gloria
terrena che ha molto da spartire con i vv. 61-66 del Bellum (cfr. Castorina 54). In Lucano,
tuttavia, questa considerazione si lega a una «rivelazione di importanza capitale», ovvero
la «futura beatitudine dei Pompei [...], una sorta di ‘compensazione’ per la sconfitta
stotica della loro causa» (Narducci 2002, 136). Del vincitore si dice “paratgue [scil. Dite] /
poenam victori” (Lucan. 6, 801-802). Nella Pharsalia emerge (in casi eccezionali) il concetto
della morte di Cesare come “punizione fatale” per i suoi misfatti (cfr. n. 74 in questo
capitolo).



Teologia della guerra civile 109

pitolo (§ 3.1), nelle parole del fantasma di Giulia e del soldato-cadavere il re-
gno dei morti (Dite compreso) ¢ impegnato a “far spazio” alle nuove anime
che stanno per arrivare'’
ze infernali da parte di Cesare, #rait-d’union con Eritto, si colora di una certa
ironia: queste lo eleggono loro “campione”, rappresentante in terra della for-

. In questo senso, la citata “invocazione” delle for-

ze demoniache, e lo portano alla vittoria, ma col fine ultimo dell'immensa
strage di cui Cesare stesso cadra vittima.

Nell’episodio di Eritto I'apparato divino tradizionale ¢ ancora una volta
fortemente problematizzato, con consonanze interessanti (e sicuramente
non casuali) con il poema petroniano. I’Olimpo viene assimilato al mondo
sovvertito di cui Eritto fa parte'®. La maga ¢ in grado di dominare gli déi e
addirittura di usurpare il potere di Giove, impossessandosi del suo tuono —
in un depotenziamento del simbolo del dio che, come vedremo, ha una parte
importante in Petronio e nella sua “scena infernale”'*. I unica autorita che
la strega riconosce ¢, non a caso, quella della Fortuna (Lucan. 6, 614-615
(Thessala turba fatemur) | plus Fortuna potest)'™.

Ulteriori spunti sul rapporto con Lucano provengono dal ricordo di Silla
nelle parole del dio dei morti (vv. 98-99 ex quo Sullanus bibit ensis et horrida

tellus | extulit in lucem nutritas sanguine fruges)*'. Nella rievocazione del vecchio

147 Per quanto nell’opaco apparato divino della Pharsalia si delinei una “provvidenza crude-
le”, non viene tuttavia rappresentata espressamente la “felicita” di Dite per la strage delle
guerre civili (in Lucano si allietano solo le anime dei sovversivi: Lucan. 6, 793-799).

148 Sulla presenza dell’Olimpo nel panorama tessalo Dinter 2012, 67-69.

149 Lucan. 6, 467 tonat ignaro caelum Iove. Dinter 2012, 72: «Lucan fills the role of Iuppiter
Tonans with Erictho, who seems to have forces at her command that rival those of a dark
goddess». Sulla folgore di Giove cfr. il § 5 di questo capitolo. Sugli déi dominati da Eritto
vd. infra pp. 175-176.

150 Sul “dominio di Eritto” cft. la sintesi di Sannicandro 2010, 184: «Eritto domina sugli
animali, cui strappa i cadaveri dalle fauci (vv. 550-553; 627-628); domina sugli uomini,
petrché uccide i vivi e riporta in vita i morti (vv. 529-537); domina infine sugli déi, che la
temono e la assecondano (vv. 527-528: omne nefas superi prima iam voce precantis | concedunt
carmenque timent audire secundum). 1.unico limite al potere di Eritto ¢ posto dalla Fortuna,
che le impedisce di mutare il corso degli eventi, come lei stessa ammettex.

151 Ci potrebbe essere una motivazione prettamente tetorica per concludere la preghiera di
Dite alla Fortuna con la menzione di Silla. Com’¢ noto, Silla si era attribuito I agromen di



Stefano Poletti 110

padrte in Pharsalia 2 (vv. 223-224 haec rursus patienda manent, hoc ordine belli |
thitur, bic stabit civilibus exitus armis) Lucano ha immortalato I'idea del conflitto
fra Cesare ¢ Pompeo come replica esacerbata di quello fra Mario e Silla. Si
tenga comunque presente che il timore del ripetersi degli orrori sillani davan-
ti agli eventi del 49 a.C. ¢ tematica gia testimoniata nell’epistolario di Cicero-
ne e diffusa nelle fonti storiografiche'*. Tale motivo appare di norma in rela-
zione al panico della popolazione; Petronio non lo cita in quel contesto (se
non indirettamente: cfr. vv. 215-216), ma lo propone unicamente e sintetica-
mente all'interno dei deorum ministeria, del suo apparato divino mosso dalla
brama di sangue. Si da dunque plastica rappresentazione alle forze malefiche
desiderose del male di Roma, responsabili di questa tragica catena di spargi-
menti di sangue, che si affacciano a piu riprese nella rievocazione del padre
155 nella Pharsalia vista dall’esterno, dal-
la prospettiva umana, nel Belum viene rivisitata dallinterno e drammatizzata,
dando voce ai protagonisti divini e alla loro logica sanguinatria.

lucaneo: 'oscura macchinazione dei fati

4.4. Un pasto cruento: il discorso di Pitagora e la terminologia culi-
naria

Nell’zmagery della “nutrizione” delle demoniache divinita petroniane si
concentra un intreccio di riferimenti intertestuali (al discorso di Pitagora del-
le Metamorfosi ovidiane) e intratestuali (alla Cena e alla “guerra civile” di Cro-
tone)"**. Ripartiamo da ora cruore del v. 96. 11 rapporto os-cruor di solito carat-

Jelix, di “protetto dalla Fortuna™: cfr. Lucan. 2, 221; 6, 787 Sullam de te, Fortuna, querentem
(cfr. Casamento 2005, 194ss., Santangelo 2007, 207-221, Lancellotti 2020). Se Dite aveva
aperto il suo discorso con una captatio benevolentiae finalizzata a ricordare alla Fors la sua in-
stabile natura e a spingerla ad abbattere i fafz romani (vv. 79-83), lo chiude ora ricordan-
do il “bagno di sangue” che la Fortuna aveva concesso a un suo “protetto” qualche tem-
po prima.

152 Cfr. l'introduzione di Fantham 1992 ad Lucan. 2, 67-233, Radicke 2004, 203-207, Hende-
rson 2010, 446ss., cfr. anche Conte 1985, 94.

153 Lucan. 2, 68 “non alios, inquit, motus tunc fata parabant” (la Fortuna ¢ apostrofata in apertura
al v. 72 e chiusura al v. 230).

154 Connors 1998, 112ss. analizza altri paralleli fra Cena e Bellum (quelli qui proposti non
sono da lei menzionati); sul Belum e Pepisodio di Crotone cfr. Rimell 2002, 84ss. Aresi



Teologia della guerra civile 111

terizza le fauci di bestie feroci (spesso in similitudini) o morti/moribondi ri-
coperti di sangue'”. Come detto, & probabile che la presentazione delle divi-
nita sanguinarie di questi versi si ispiti principalmente all’os cruentum del Furor
impins e al finale di Georgiche 1. Non ¢ da escludere, tuttavia, che alla rappre-
sentazione di questo “pasto cruento” concorrano anche altre zesserae.
Innanzitutto va considerata 'unica altra attestazione della clausola ora
¢crunore prima dell’eta neroniana, Ovid. Met. 15, 98 nec polluit ora cruore, dal di-
scorso di Pitagora contro il sacrilegio del cibarsi di carni animali'™®. 11 v. 120
conferma questo possibile rapporto intertestuale. La singolare espressione
concisaque vulnera mande richiama Ovid. Met. 15, 92-93 “nil te nisi tristia mandere
saevo | vulnera dente invat ritusque referre Cyclopum?”. Petronio si serve di un pa-

ragone con i mostri odissiaci e la loro antropofagia per dipingere il pasto del-
la mostruosa divinita infera'”’.

11 verbo concidere pud essere messo in relazione alla violenza subita dai
corpi, ma in questo contesto antropofagico ¢ interessante anche il possibile
richiamo all’ambito culinario, con le sue attestazioni nel Satyricon. Concido &
termine tipico della macelleria, che incontriamo nella Cena (59, 7) a proposi-
to dell’ Aéax scissor, dove ben sintetizza il mix di guerra e cucina. Ricorre an-
che nel cannibalismo previsto dal testamento di Eumolpo (141, 2 s corpus
meumt in partes conciderint et astante populo comederint), un evento che s’inserisce
nella bizzarra guerra civile crotoniate. Lacero (v. 121) riprende evidentemente
Uimagery dello smembramento di concisa vulnera. 11 campo semantico della Jace-
ratio titorna anche altrove nel contesto della lotta intestina. Licastica descri-
zione di Crotone offre, ancora una volta, un panorama in cui il conflitto si ri-
solve in un’immagine di /laceratio e cannibalismo: Petr. 116, 9 cadavera guae

2019 si concentra sul parallelo fra il discorso di Pitagora e la tirata moralistica iniziale di
Eumolpo.

155 Per limitarci a or* cruor* in clausola: Verg. Georg. 3, 516; Aen. 10, 349; Ovid. Mer. 15, 98;
Val. FL. 6, 705; Sil. 1, 424; 4, 166; 10, 2406; 10, 276; 15, 432; Prud. Psych. 31; Drac. Orest.
524 pallida puniceo perfuderat ora crnore, unico caso con perfundo.

156 Cfr. Rimell 2002, 107 ¢ 178 n. 2.

157 Significativo potrebbe essere anche un altro caso ovidiano, in cui 'accoppiata ora cruore si
riferisce a episodi di cannibalismo: Ovid. Mez. 14, 237-238 tertins ¢ nobis Laestrygonis inpia
tinxit | ora cruore suo (il nesso os/eruor in Ovidio si trova solo per gli antropofagi mostri
odissiaci).



Stefano Poletti 112

lacerantur ant corvi qui lacerant (cfr. anche 115, 18). Petronio, soprattutto nella
Cena, utilizza il verbo de scissoribus carminm'™®. Come per concido si gioca
sul’ambivalenza fra le lacerazioni provocate dalla guerra, il feroce smembra-
mento cui partecipano le divinita infernali e 'ambito culinario. La terminolo-
gia della Cena viene cosi grottescamente rifunzionalizzata al banchetto degli
dei inferi, e, a sua volta, allude e prelude alla guerra “antropofagica” di Cro-
tone, anche grazie a un singolare reimpiego di alcune tessere del discorso pi-
tagorico delle Metamorfosi™. Déi e uomini si titrovano preda di una fame si-
mile, della brama di divorate iperbolicamente l'intero orbis (anch’esso, non a

caso, termine insieme cosmico e culinario)'®.

5. La folgore di Giove

La scena deliberativa petroniana agli albori del bellum civile si propone di
leggere lo scoppio della guerra da una prospettiva non olimpica. In questa
cornice bisogna valutare il senso della strana e fugace apparizione di Giove
nel poemetto. A conclusione del discorso della Fortuna, una folgore squarcia
il cielo e provoca la subitanea uscita di scena di Dite, spaventato “dai colpi
del fratello” (vv. 122-125):

vixdum finierat, cum fulgnre rupta corusco
intremuit nubes elisosque abscidit ignes.
subsedit pater umbrarum gremiogue reducto

telluris pavitans fraternos palluit ictus.

La comparsa del sommo dio nel poemetto petroniano si accompagna a

una sottile reminiscenza virgiliana, all’entrata in scena del Giove eneadico,

associato fin da subito al finis/ telos'":

158 Petron. 36, 6; 40, 5; 74, 5; 137, 12.

159 Com’¢ noto, la Crotone pitagorica subisce un rovesciamento paradossale nella Crotone
petroniana: Conte 1997, 141ss..

160 Sulla fames che accomuna mondo divino ¢ umano vd. cap. 3 § 2.3.

161 Non mi pare che questa possibile reminiscenza sia stata finora segnalata.



Teologia della guerra civile 113

v. 122 vixdup finserat, cum fulgure rupta corusco |...
Verg. Aen. 1,223 et iam finis erat, cum Iuppiter aethere summo |. ..

Nel Bellum civile 11 dio appare in modo indiretto e piu discreto, tramite il
fulgnr, fenomeno naturale e sua arma-simbolo. I’eco del modello eneadico
crea inevitabilmente aspettative. 11 Giove di Eumolpo viene fin da subito
messo a confronto con la famosa scena virgiliana: Ii il sommo dio si mostra
in tutta la sua potenza, come garante supremo del &osmos e del finis/ telos della
narrazione epica (e della storia di Roma), dopo il caos scatenato da Giunone,
coadiuvata da Eolo'®.

La folgore, che sembra ratificare il foedus fra Dite e Fortuna, costituisce
un piccolo enigma. Se da una parte allude ai rapporti di forza della tradizione
(Giove ¢ superiore a Dite, che fugge alla vista del fulgnr), dall’altra segnala
I'impotenza dell’apparato divino tradizionale (e in special modo della sua
“capacita significante”) nel contesto del bellum civile e ne sancisce l'irrilevanza
all'interno degli anticonvenzionali deorum ministeria di Eumolpo. Anche qui
un omen, un “segno divino”, assurge a simbolo paradossale dell’opacita e
dell’ambiguita di questo Gotterapparat postlucaneo. Il fulgur petroniano si
pone come punto di arrivo del percorso poetico (da Ovidio a Lucano) che
mette in scena gli dei (e il sommo dio) alle soglie della guerra civile. In
un’ottica piu generale, la singolare interazione fra Dite, Fortuna e fulgur ai
Campi Flegrei rappresenta un significativo capitolo nella storia degli ambigui
rapporti (e confini) fra cielo e inferno nella poesia epica postvirgiliana'®.

162 Nel Bellum il vetbo finierat segna la fine del discorso della Fortuna, ma, al contrario di
quanto accade nell’Eneide, non ¢’¢ un vero e proprio cambio di scena e il “ritratto di Gio-
ve” viene demandato alla descrizione del fulgur e della paradossale reazione di Dite. Sul
problematico significato di finis di Verg. Aen. 1, 223 e sull’associazione Giove-finis
nell’Eneide cfr. Austin 1971 ad loc., Feeney 1991, 137-138, Hershkowitz 1998, 106-112,
Fowler 1998. Sul rapporto con Aen. 1 e sul finis nel Bellum (appannaggio della Discordia)
torneremo nel prossimo capitolo (vd. in part. § 4).

163 Hatdie 1993 (cap. 3).



Stefano Poletti 114
5.1. Foedus e omen

Nel Bellum la folgore di Giove ¢ uno strano praesaginm, la cui funzione va
analizzata, prima di tutto, sulla base di scene e formulazioni analoghe
nell’epica latina. Al di la del richiamo ad Aen. 1, 223, il nesso vixdum finierat,
cum (v. 122) varia una movenza virgiliana, il vix ea fatus erat (cum), di norma a
conclusione di una preghiera, cui segue un prodigio che esaudisce la richiesta
formulata agli dei. Interessanti ai nostri fini sono quegli episodi in cui il pre-
sagio ¢ costituito da elementi associati a Giove, folgori o (piu frequentemen-
te) tuoni'®. La folgore petroniana non ¢ del tutto riconducibile a quei casi in
cui viene rivolta una preghiera alle divinita, una richiesta esplicita di omen o di
sostegno; puo ricordare, piuttosto, I'incoraggiamento di Venere in Aen. 8,
520-529, che scioglie un momento di tensione e incertezza dopo il patto fra
Evandro ed Enea'®.

In Petronio il ruolo del fulgur ¢ di confermare che quanto detto dalla For-
tuna e auspicato da Dite sta per accadere: ai vofa viene assicurato un bene cede-
re (v. 105). Si possono rilevare, tuttavia, alcune palesi
ghiera ¢ rivolta non a Giove, ma a un’altra divinita con cui Dite interloquisce

13

‘asimmetrie”: la pre-

direttamente, la Fortuna, la quale, per di piu, da gia per sicura la realizzazione
dei desideri del dio dei morti. In tal senso, I'evento pare suggellare questa
specie di foedus fra Dite e Fortuna'®. La folgore funge da petfetto pendant al

164 Vix ea fatus erat + prodigio in Verg. Aen. 1, 586; 2, 692; 3, 90; 6, 190 (con n. di Austin
1977). Da ricordare anche altri casi di invocazioni/preghiere “confermate” da presagi/
dallintervento divino: Aen. 5, 693-699 (vix: haec ediderat, cum ...); 7, 135-145; 9, 624-631.
Tuoni e/o folgoti in Verg. Aen. 2, 692-693; 7, 141-143; 9, 630-631. Cfr. anche Ovid. Mez.
14, 816-817 (Giove da il suo assenso alla richiesta di un dio, Marte) e Fasz. 3, 369.

165 1 prodigi avvengono dopo la formula vix ea fatus erat (Aen. 8, 520) e, fra di essi, c’¢ un ful-
gor (524). Anche al discorso del Cesare petroniano seguono confortanti omina (vv. 156-
184). Al singolare rapporto fra Cesare, omina e déi ¢ dedicato il cap. 4.

166 Cft. lo scolio di Servio a Verg. Aen. 12, 200: QV'T FOEDERA FVI.MINE SANCIT
confirmat, sancta esse facit, guia cum fiunt foedera, si coruscatio fuerst, confirmantur. Nel passo enea-
dico il fulmen appare garanzia del foedns, ma 'interpretazione precisa del verso ¢ discussa e
la notizia serviana non ¢ accettata dagli interpreti moderni (Tarrant 2012 ad /oc. chiosa
«Jupiter enforces covenants by punishing oathbreakers with his thunderbolt» e non con-
sidera lo scolio). S. Harrison (per /itreras) suggerisce un «parallel between the ratifying



Teologia della guerra civile 115

goffo e rovinoso tentativo di zunctio dextrarum dei vv. 100-101 (baec ubi dicta
dedit, dextrae coniungere dexctram | conatus rupto tellurem solvit hiatu), caratteristica
tipica del foedus'’; d’altra parte va interpretata anche in relazione a quanto se-
gue, alla lunga serie di omina che viene aperta proprio dai vv. 122-123'%,

Se la funzione del fulgnr sembra quella di omen e di suggello del foedus,
I'intervento del sommo dio segna anche un momento critico dei deorum mini-
steria del poemetto. Se ci si limita a una lettura di tipo prettamente “funziona-

, si perdono la complessita teologica di tale momento e gli ambigui rap-

E3]

le

earth tremor of Jupiter at Aen. 10, 101-102 eo dicente |...] tremefacta solo tellus and his thun-
derbolt in the Bellum civile». Interessante ¢ anche un altro tipico segno di “ratifica”, ovve-
ro il giuramento sullo Stige a chiusura del discorso del sommo dio (Verg. Aen. 9, 104-106
=10, 113-115, con Harrison 1991 ad loc.). Questo significativo frait d'union fra Giove e
Plutone puo peraltro trasformarsi in un simbolo dell’«ominous bond between Jupiter and
the Underwortld» (Hardie 1993, 79 n. 45, in riferimento alla Tebaide).

167 Si tratta di una dextrarum iunctio “perversa”, che sigla un patto distruttivo, come suggeri-
sce il concomitante “terremoto” (cosi gia Gonzalez de Salas). Tale hiatus puo essere pa-
ragonato ai fenomeni sismici che accompagnano le parole di Giove (Verg, Aen. 10, 102;
115: cft. n. prec.) o i movimenti di altre divinita (vd. Poseidone in I/ 13, 17-19; cft. Sch-
nur e Baldwin). I’immagine rinvia al topos della terra che si apre per permettere il “tran-
sito” di un abitante del regno dei morti (cfr. e.g. Sen. Oed. 579-583; Troad. 178-180), ri-
chiamando anche la sortita di Plutone in occasione del ratto di Proserpina (inabissamen-
to in Ovid. Met. 5, 421-424 e Fast. 4, 449; emersione in Hymn. Hom. Dem. 16 yGve &
0oV ¢ Claud. DRP 2, 172-187, in part. 186-187; Castorina 1971, 108, Duc 1994, 205,
Onorato 2008 al passo claudianeo). Forse Dite ¢ emerso solo con una parte del suo cor-
po dallo biatus del v. 67 (con il capo descritto ai vv. 76-77), donde 'emersione della dexzra
provoca qui un altro biatus. Secondo molti interpreti conatus del v. 101 implicherebbe pe-
raltro un fallimento della stretta di mano (Stubbe, Schnut, Connors 1989, 80). Ci satebbe
un’allusione al 7gpos dell’interlocutore che sfugge al contatto e, pili precisamente, ad Aen.
6, quando Enea chiede (invano) al padre di zungere dextram (Nerg, Aen. 2, 792-794 = 6,
700-702: imago del defunto ¢ levis e volucris come la Fortuna, come suggerisce Baldwin).
Secondo Fucecchi 2013, 46 la stretta di mano sarebbe invece impedita dal fulgur dei vv.
122-123. Al contrario dei casi citat, il fallimento del conari viene lasciato qui in una va-
ghezza sorprendente. Inoltre, un “rifiuto” da parte della Fortuna sarebbe poco sensato.
Conatus parrebbe legato soprattutto allo sforzo del dio e al poderoso evento sismico pro-
dotto dal suo movimento. Sui risvolti ironici di questo hzatus vd. infra.

168 Nel Bellum: il fulgnr non avviene sine nube, come nei presagi di guerra civile di Verg. Georg.
1, 487-488 e Lucan. 1, 530-532 (con n. di Roche 2009; cft. Nisbet—Hubbard 1970 a Hor.
C. 1, 34). Vd. la presenza di nubi nei presagi di Ovid. Mez. 14, 816 e in Verg. Aen. 7, 143.



Stefano Poletti 116

porti di forza — fra Dite e la Fortuna da una parte e Giove dall’altra — che si
delineano nella scena.

5.2. La superiorita di Giove. I confini dei regni e i tradizionali rap-
porti di forza

Perché Dite fugge alla vista del fulmine del fratello? Nella bibliografia sul
passo ¢ stata sottolineata la caratterizzazione “comica” del dio dei morti'?”.
Una buona dose di ironia ¢ innegabile, ma I'ironia, presa in se stessa, risulta
criterio interpretativo vago e generico. Anche in questo caso puo essere pro-
duttivo un confronto con la possibile “bumus epica” che soggiace alla bizzar-
ra scena petroniana, cosi da tentarne una piu precisa contestualizzazione.

Innanzitutto si impone il richiamo alla famosa teomachia di I/. 20, causa
di un cataclisma che sembra minacciare il regno dei morti. Sebbene Poseido-
ne ne sia il principale responsabile, anche Zeus ha la sua parte nel gran fra-
stuono che genera la reazione intimorita di Ade'”. Come suggerisce acuta-
mente Fucecchi, «Dite pensa istintivamente al fulmine del fratello forse pro-
ptio in quanto ‘memore’ della tradizione omerica»'”. Molto dell'improvviso
e un po’ enigmatico finale del conciliabolo, in effetti, si puo spiegare come
“ricordo intertestuale” dell’I/iade, in un’elaborata dinamica di riprese e inver-
sioni. In I/ 20 il tuono di Zeus era inscritto in un contesto potenzialmente

169 Connors 1989, 79-80, 84-85, Connors 1998, 119, Beil 2010, 142, Puccioni 1979, 277 ¢
passin, Fucecchi 2013, 46 e passim, che pensa a una caratterizzazione satirica.

170 Si noti anche I'uso di petifrasi analoghe a pater umbrarune: ctr. Il. 20, 56-57 dgwov 8¢
Bpdévince matp avopdv 1€ Oedv € / DYOOeV [...], 60-61 £de1oev & vmévepbev Gvaé
gvépmv Aidwveng, / deicag §° éx Opdvov GAto; anche nella Teggonia di Esiodo sono atte-
stati un tuono (Hes. Theog. 845) ¢ una simile reazione di Plutone (850 Tpée & Aidng
€VEPOLOL KOTaPOEVOIGIY AvAco®V). Sulle riprese latine (cft. in part. Ovid. Mez. 2, 261;
5, 356-359 et rex pavet ipse silentum [....] | hanc metuens cladem |...]; Stat. Theb. 8, 32 nec solitus
sentire metus expavit) vd. cap. 3 § 2.2. In Ovid. Mez. 5, 359-361 il timore dell’apertura di uno
hiatus, conseguente ai terremoti causati da Tifeo, induce il dio a una straordinaria sortita

per controllare, «da buon sovrano preoccupato della tranquillita dei suoi sudditi, la stabi-
lita del proprio regno» (Rosati 2009, 196). In questo contesto Ovidio colloca il ratto di
Proserpina.

171 Fucecchi 2013, 46 n. 32.



Teologia della guerra civile 117

catastrofico per Plutone, foriero di un possibile hiatus della terra e di una vio-
lazione del suo regno. Nel Belum il fulgnr sembra invece assicurare I'integrita
dell’Ade contro i Romani-invasoti (vv. 90-91 “en etiam mea regna petunt. perfossa
debiscit | molibus insanis tellus”), ma contemporaneamente denuncia che Dite
per primo sta violando i confini del proprio reame (non solo con la sua pre-
senza in superficie, ma anche, ironicamente, con lo hzatus provocato poco
prima nel tentativo di stringere la mano alla Fortuna)'” In tal modo si ha
una vera e propria ricostituzione della scena di I/. 20 e della tradizionale se-
parazione dei regni: il dio dei morti, in accordo con la topica, si ritrova sotto-
terra a tremare impaurito (8d€16ev 6 UmévepOev). La reazione di Dite, per-
tanto, parrebbe dettata dalla consapevolezza di aver travalicato 1 limiti della
sua giurisdizione, ritrovandosi faccia a faccia con il paventato fulmine del
tratello.

Un altro passo dell’liiade pud aiutare a contestualizzare adeguatamente
questa ritirata, il timore del dio e il problema dei confini dei regni: il diverbio
fra Poseidone e Zeus (per Iriders) in I/ 15, 158-219. Qui il sommo dio, chie-
dendo al fratello di lasciargli il comando delle operazioni e di abbandonare la
terra, afferma imperiosamente la propria superiorita, che si manifesta nel ti-
more degli altri déi (IZ 15, 182-183 “cov & ok d0etar gilov frop / I66v ol
@acBa, TOV t€ oTuyéovat kai dArol”). Poseidone, prima di ritirarsi rancotro-
samente nelle acque, rinfaccia al fratello la propria parita a livello di divisione
dei tre regni e ribadisce di non temerlo. Dite si comporta in maniera antiteti-
ca al Poseidone di I/. 15, in pieno accordo con la gerarchia illustrata da Zeus:
il re delle ombre lascia immediatamente il campo e rientra nei confini del
proprio regno, in preda a quell’borror (6TuY€®) che tutti gli dei provano da-
vanti alla potenza del Tonante e a cui lui, per lunga tradizione, ¢ particolar-
mente soggetto.

Secondo Connors la folgore petroniana va interpretata come un riferi-
mento alla rivalita fra i due fratelli'”:

172 Cfr. Connors 1998, 119: «The divine machinery of Dis’ gesture recreates the rupturing
of the earth by Romans which Dis has just described» (vd. anche Connors 1989, 79-80,
84-85 ¢ Beil 2010, 142). Anche questo tratto contribuirebbe a una caratterizzazione sati-
rico-menippea del dio secondo Puccioni 1979, 277 e Fucecchi 2013, 46.

173 Connors 1998, 119-121 (vd. Connors 1989, 97-99), che cita anche acutamente Plut.



Stefano Poletti 118

Dis’ fear of the lightning brings fraternal rivalry between Dis
and Jupiter into focus. In Dis” mind at least, the ancient dis-
cord between Jove and the giants could be replayed at any
time, with Dis himself as a potential victim. [...] Eumolpus
[..] constructs a picture of gods who correspond closely to
men in their conflicts, rivalries, and potential for fraternal
strife.

Certamente 'espressione fraternos ictus'™ richiama il tema del bellum civile
fra déi e il suo archetipo, la Gigantomachia: Giove sta ostentando minaccio-
samente il fu/gur in uno scenario significativo, i Campi Flegrei, sede della lotta
contro i Giganti, quasi a voler scongiurare qualsiasi nuovo tentativo di insu-
bordinazione. D’altra parte, fraternos ictus evoca, con pregnante anfibologia,
I'incombente conflitto civile: anche in questo si avverte il valore del filgur
come signum di quanto sta per accadere. Si tratta perd di un’eventualita che
Dite non teme affatto, ma auspica di tutto cuore. Connors ritiene che «frazer-
nos ictns might also suggest that Dis fears the approaching civil/fraternal
strife among the Romans»'”, ma il calembonr va inteso in senso paradossale: il
dio teme per se stesso cio che auspica per i Romani, ovvero “i colpi del fratello/
dei fratelli”.

In generale, il testo petroniano si muove in una direzione diversa da quel-
la indicata da Connors. In Dite e nella sua reazione intimorita non si ravvisa
> o di risentimento nei confronti del fratel-
lo. 11 suo rientro nei ranghi rappresenta soprattutto una sua adesione all’ordi-

alcuna traccia di “fraternal rivalry’

ne costituito: ¢ come se (metaletterariamente) si fosse ricordato all'improvvi-
so del suo tradizionale ruolo (e spazio) nell’epica. Il laconico fulmine parreb-
be da interpretare in due modi: come invito (per quanto perentorio e minac-

Pomp. 53, 7, con il parallelo ivi proposto fra il conflitto fra Cesare ¢ Pompeo e la divisio-
ne dei regni dei tre déi (su cui vd. infra).

174 1 medesimo nesso in [Vetg,| Culex: 142 fraternos plangat ne populus ictus: sebbene il contesto
sia diverso (e problematico), ¢ possibile che il termine Zeus alluda proprio alla folgore di
Giove (cfr. la nota di Seelentag 2012 ad /loc.).

175 Connors 1989, 97 n. 6.



Teologia della guerra civile 119

ciosol) al fratello a ritornare al suo posto'” e, nel contempo, come conferma
che gli interessi di Dite saranno tutelati. Non credo si possa leggere il fulgur
come manifestazione di dissenso nei confronti del piano di Dite e Fortuna'”’
o come atto di ostilita zut court nei confronti del dio dei morti. Altri poeti
percorrono ben piu esplicitamente la strada della rivalita fra Giove e Dite,
prendendo a modello (ed esacerbando) proprio il Poseidone di I/ 15. Nella
Tebaide di Stazio la discesa agli inferi di Anfiarao (anche qui un™infrazione”
dei confini dei regni) da il destro per spostare il tema della guerra fratricida
sulla coppia Giove-Dite: quest’ultimo si presenta come insoddisfatto del suo
triste regno, rancoroso nei confronti del fratello e minaccia un’invasione del
mondo supero'”®. Il Plutone staziano (con le sue minacce di una “guerra civi-
le” e di una nuova Gigantomachia) viene sviluppato da Claudiano nel De rap-
tu Proserpinae (1, 89-120), dove Giove si dimostra interlocutore comprensi-
vo'”. 1l Dite petroniano si rivolge alla Fortuna (non a Giove: una singolare

176 Cftr. I'invito di Giunone ad Alletto a lasciare le aetheriae anrae, che mette in luce la sensibi-
lita di Giove per la divisione dei regni (Verg. Aen. 7, 557-560 “fe super actherias errare
licentius anras | hand pater ille velit, summnii regnator Olympi. | cede locis™), e Vinversione ovidiana
nell’invito di Tisifone a Giunone (Ovid. Mez. 4, 477-478 “inamabile regnum | desere teque re-
fer caeli melioris ad anras”): vd. infra pp. 170-171. La tematica epica dei confini dei regni ri-
corre anche in un’altra famosa scena eneadica, quella di Nettuno che rimprovera P'inva-
sione di Eolo (Verg. Aen. 1, 124-156, in part. 124-141). La lamentela del dio per la viola-
zione dei confini ¢ un modello sia per il Dite petroniano che per quello staziano (vd. cap.
3§22).

177 Sebbene la bibliografia prenda raramente in considerazione la “fuga” di Dite, non si &
mai messo in dubbio che il fu/gnr costituisca un omen favorevole.

178 Venini 1968, 137 afferma che il Plutone petroniano «appare, come nella Tebaide, antago-
nista di Giove» (anche Ganiban 2007, 119-120 n. 9 propone un confronto in questo sen-
so, a dire il vero in modo alquanto vago e generico). Sul tema della rivalita fra Giove e
Dite nella Tebaide, cfr. almeno Feeney 1991, 350-353, Ganiban 2007 cap. 6 (che precisa:
«Jupiter nowhere gives any indication that he himself is at war with his brother. [...]
There is strife between Dis and Jupiter, but it is extremely one-sided» [p. 120]), Bennardo
2010 passim e Augoustakis 2016, 79 (indice s.v. “Pluto, fight with Jupiter”). Cfr. gia la
glossa di Lact. Plac. In Stat. Theb. 8, 36 convenienter proposito carmini a "Thebanorum odio
germanorum inducit de regno et fratres caelestes dissensisse.

179 Claudiano mette in scena in modo originale Iira dello scapolo Plutone (come nel Belurm,
lira di Dite da inizio all’epas), riproponendo il motivo staziano della rivalita fra i due fra-
telli: cfr. Wheeler 1995, 119 n. 9 («The theme of Pluto’s anger is not what one would ex-



Stefano Poletti 120

scelta politico-diplomatica, che analizzeremo fra breve) anche perché I'auto-
rita sul regno dei morti gli € stata attribuita proprio da questa divinita nel fa-
moso sorteggio fra i tre fratelli divini (la Sorte deve preservate la spartizione
che lei stessa ha deciso), ma, al contrario del personaggio staziano e claudia-
neo, non mostra insoddisfazione per il suo reame né sembra serbare rancore
nei confronti della Fortuna o del “pit fortunato” Giove'®.

I paralleli iliadici (IZ 15 e 20) permettono di vedere sotto una luce diversa
ironia della scena petroniana e di contestualizzarla all’interno dell’appatato
divino tradizionale: il tema dei rapporti di forza fra Giove e i suoi fratelli e
quello, collegato al precedente, dei confini dei diversi regni offrono
un’importante cornice per la strana fuga di Dite.

pect at the beginning of a myth that traditionally focuses on the anger of Ceres»; pp.
117-119 sul rapporto con Stazio). Com’¢ noto, nel mito del ratto di Persefone/Proserpi-
na I'eccezionale apparizione del dio dei morti sulla terra ¢ foriera di una crisi diplomatica
nel mondo divino, con potenziali conseguenze catastrofiche per 'ordine universale. La
complicita di Zeus/Giove nel rapimento (e dunque nell*‘irregolare sortita” del fratello
dal suo regno) ¢ attestata in buona parte della tradizione (cfr. Gruzelier 1993 a Claud.
DRP 1, 121). Nel poema di Claudiano, I’assenso di Giove all’azione di Plutone si manife-
sta fra I'altro in una folgore che invita Diana e Pallade a ritirarsi (Claud. DRP 2, 228-232;
Gruzelier 1993 ad /oe. riporta come parallelo intervento di Zeus per indurre la ritirata di
Diomede in Hom. I/. 8, 133-144).

180 Fucecchi 2013, 44 n. 27 richiama il tema della divisione dei regni e del ruolo della Fortu-
na. Sul sorteggio dei regni (e sull’insoddisfazione del dio) cfr. Stat. Theb. 8, 38-39 “uam cui
dulce magis? magno me tertia victum | deiecit fortuna polo” (con n. di Augoustakis 2016) e Claud.
DRP 1, 94-96 “sic nobis noxia vires | cum caelo fortuna tulit?”, 99-103 “nonne satis visum grati
quod luminis expers | tertia supremae patior dispendia sortis | informesque plagas, cum te laetissinus
ornet | Signifer et vario cingant splendore Triones, /| sed thalamis etiam probibes?”. Gruzelier 1993 a
Claud. DRP 1, 94-95 annota: «Usually this motif [s7. della divisione dei regni] arises
when a god feels that his domain and privileges are being threatened by another —
Poseidon by Zeus (Hom. I/ 15, 184ff.), Neptune by Aeolus (Virg. Aen. 1, 132£f)), Dis by
one of his brothers (Stat. Theb. 8, 34ff) — but Claudian’s Dis complains without any
external attack».



Teologia della guerra civile 121

5.3. La subalternita di Giove. La marginalita dell’Olimpo, un altro
punto di vista sulla guerra civile

La riflessione fin qui condotta permette di spiegare la “superiorita” sul
fratello che Giove manifesta nei vv. 122-125, ma la contestualizzazione nella
tradizione (e convenzione) epica desctive solo una faccia della medaglia. Un
aspetto su cui gran parte della critica ha mancato di concentrarsi ¢ il carattere
decisamente ambiguo di questa manifestazione muscolare da parte del som-
mo dio. Diversi studi hanno colto dell’ironia nella fuga di Dite — un’ironia,
come detto, molto sottile, che affonda le sue radici in un raffinato gioco con
le convenzioni epiche. A mio patere, tuttavia, tale ironia si riflette anche (se
non soprattutto) sulla causa di tale fuga: il fulgur. Che significato ha il fulmine
in relazione a quanto precede, al colloquio che ha per protagoniste le due malva-
gie divinita? Che ruolo ha in esso il sommo dio, cardine del tradizionale G-
terapparat dell’epica?

Se si considera la laconica folgore sullo sfondo della scena precedente, la
supposta superiorita di Giove, fin qui tratteggiata, viene messa in dubbio e si
coglie, piuttosto, la subalternita del dio non solo rispetto all’onnipotente For-
tuna, che di fatto lo sostituisce'®, ma anche, in una certa misura, nei con-
fronti del fratello Plutone. La folgore, signum dell’assenso di Giove, sortisce
un effetto paradossale dopo le parole della Fortuna. La dea illustra quanto
sta per accadere come sua propria decisione, o meglio, come proptio “ca-
priccio” e non si preoccupa certo di richiedere il sostegno di Giove (come
previsto dalla topica in cui appaiono simili presagi). E come autorita autono-
ma e sovrana la concepisce Dite: il dio dei morti avra pure paura “dei colpi
del fratello”, ma si ¢ rivolto a una divinita che lui considera evidentemente
ben piu potente del fratello, lo ha scavalcato costringendolo a una semplice
sanzione ex post.

Si assiste a un vero e proprio corto circuito dell’apparato divino del Ber-
lum, in cui elementi convenzionali e non convenzionali si incontrano/scon-

181 Cfr. Baldwin 65 («Even Jupiter metely falls in with her plans. His lightnings, which terrify
his brother, make no impression on her except as aids») e HauBler 1978, 137, che al tema
dedica poche, ma assai acute considerazioni («Juppiter [schickt] ein — unverlangtes — Zei-
chen, das einen BeschluB Fortunens bestitigt»).



Stefano Poletti 122

trano in una dinamica complessa. Petronio fa interagire ingredienti eteroge-
nei in modo paradossale, introducendo un tipico ozzen (il fulmine) in una sce-
na che vede protagoniste due figure molto atipiche, Fortuna e Dite. La supe-
riorita di Giove si manifesta nella fuga di Dite, che pare una specie di tributo
ai rapporti di forza del tradizionale Gotterapparat (e c’¢ del gusto per il para-
dosso gia solo nell'immagine del dio dei morti faccia a faccia con un fulmi-
ne). Il dato della tradizione viene pero drasticamente relativizzato nel mo-
mento stesso in cui si inserisce il “terzo incomodo” di un’assai poco conven-
zionale divinita, onnipotente Fortuna. Al lettore potrebbe perfino sorgere il
dubbio che il fulgur sia in qualche modo provocato dalla Fortuna e venga
frainteso da Dite ovvero venga da lui inteso 7 senso tradizionale.

Insieme a Connors, 'unico ad aver tentato un’interpretazione dell’enig-

matico fulmine di Giove ¢ Fucecchi'®

Un altro effetto spiazzante si produce indirettamente quando
il fulmine di Giove interrompe il dialogo fra Dite e Fortuna e
da, per cosi dire, il segnale d’inizio delle ostilita. Questo sem-
bra richiamare Iattenzione sul fatto che stiamo assistendo a
qualcosa che si verifica al di fuori del ‘palazzo’, sede del potere
regale [...]. La scena a cui stiamo assistendo potrebbe attestare
come Iepica sui generis del BC adotti un punto di vista parziale
e marginale tipico della satira, dove la realta ¢ spesso commen-
tata da ‘outsiders’. [...] In Petronio Iistanza moralistica non
trova portavoci autorevoli nell’Olimpo ‘restaurato’ il fulmine
di Giove ha il potere di far rientrare Dite sotto terra, ma non ¢
seguito da alcuna esplicita presa di posizione nel merito; il dio
supremo timane a margine della sceneggiatura e non ha piu

neppure un vero ruolo di indirizzo.

Fucecchi utilizza il concetto di “marginalita” in modo ambiguo (forse
consapevolmente):

182 Fucecchi 2013, 49-50 (cft. anche p. 46).



Teologia della guerra civile 123

a. la folgore di Giove induce effettivamente il lettore a immaginare P'esisten-
za di un altro consesso, dove ha luogo il wero processo decisionale, mentre
I'incontro Dite-Fortuna ¢ qualcosa di “satiricamente marginale”?

b. O ad essere presentato come “marginale” ¢ Giove, che si limita a san-
cire una risoluzione concordata da Dite e Fortuna?

Con la prima spiegazione la folgore di Giove alluderebbe ad una “pro-
spettiva olimpica”, che, pur confermando che gli eventi profetizzati dalla
Fortuna stanno per accadere, potrebbe leggerli in una maniera diversa e, so-
prattutto, fornire “cause divine” differenti per la guerra civile incombente.
La folgore, tuttavia, sembra porre I'accento proprio sulla mancanza di una
siffatta prospettiva nel contesto del Belum, spingendo verso I'idea di una
“Fortuna onnipotente” e dunque verso la seconda spiegazione.

Al di la dell’interpretazione di Fucecchi della degradazione dell’apparato
divino come tratto satirico-menippeo (che non mi sento di condividere), del-
la prima spiegazione vanno salvate alcune importanti suggestioni. Cifra ca-
ratterizzante del Gotterapparat petroniano ¢ proprio il cambiamento del punto
di vista sulla guerra civile, dall’Olimpo alle forze degli inferi e del caos: viene
portata al centro della scena e ha il predominio un punto di vista che in Vir-
gilio ¢ marginale. In altre parole, se la folgore di Giove dischiude una lettura
alternativa degli eventi — la tradizionale (eneadica?) “prospettiva olimpica” —,
tale suggerimento ¢ di natura prettamente infertestuale: il lettore € invitato a
confrontare il ruolo cardinale di Giove nell’epica in generale e nell’ Eneide in
particolare con la sua funzione nel mutato contesto. Questo confronto non
puo che risolversi in una maggiore consapevolezza della scoperta dinamica
intratestnale operante nel Bellum, ove divinita infernali, malvagie e capricciose,
detengono il primato. Per questo la folgore di Giove diventa simbolo emble-
matico della “matginalizzazione dell’Olimpo”.

Vanno pertanto considerate con cautela interpretazioni (pur ingegnose)
come quella di Friedrich, che, nel suo famoso saggio Cato, Caesar und Fortuna
bei Lucan (Friedrich 2010 [= 1938)]), tocca il rapporto fra il poemetto e Luca-
no. Friedrich, richiamandosi all’assenza del sommo dio durante I'incontro fra
Giunone e Alletto in Aen. 7, sostiene che Giove non interviene in modo si-
gnificativo nel Bellum solo perché la narrazione si limita alle premesse del
conflitto. F indubbio che lo scenario epico assai ristretto dell’imperns di Fu-



Stefano Poletti 124

molpo giochi con simili assenze e aspettative e che, scientemente, lasci aperti
simili interrogativi: questo € senz’altro uno dei paradossi del “giocattolo epi-
co” in mano al poeta fiurens del Satyricon. Ma il punto resta proptio la sistemati-
ca frustrazione di queste attese nell’orizzonte narrativo del poema. La pro-
spettiva di Friedrich, pure acuta, rischia di sottovalutare il peso dello strano
fulgur nell’economia del Bellum'>.

Su questa base conviene considerare brevemente le altre citazioni di Gio-
ve all'interno del componimento. Il sommo dio chiude il catalogo degli omzi-
na: v. 140 sanguineogue recens descendit Iuppiter imbre. Come abbiamo sopra sug-
gerito, anche questa menzione, al pari di quella di altre divinita (T7tan, Cyn-
thia), sembra essere spia della mancanza della prospettiva olimpica nel poe-
ma. Peraltro, all'interno dello stesso catalogo di signa, si ritrova una sorta di
“sovversiva” risposta al fulgur di Giove: I’'Etna manda fulmini contro il cielo
(vv. 135-136 iamque Aetna voratur | ignibus insolitis et in aethera fulmina mittit).
Ammesso che il fulgur che appate sui Campi Flegrei vada interpretato come

183 La sfaccettata opinione di Friedrich sul tema (con pregi e difetti) va letta nel dettaglio
(Friedrich 2010, 372 [= 1938, 393]): «Auf solche Art wiirde also ein Erscheinen der
olympischen Gétter, insbesondere Juppiters, méglich. Freilich tritt er in den knapp 300
Versen Petrons gar nicht auf, und die Teilnahme von Venus, Minerva und anderen an
den Ereignissen wird nur eben erwihnt (265ff), wihrend die Michte der Finsternis, Dis
pater mit seiner Helferin [si] Fortuna sowie die unvermeidliche Discordia handelnd und
redend vorgefiihrt werden. Wir haben es hier eben mit keinem Epos zu tun, sondern nur
mit einer Einleitung dazu, und es ist unwahrscheinlich, da3 Petron, falls seine Uberlegun -
gen tberhaupt jemals tiber das vorliegende Stiick hinausgingen, die notwendigen Got-
terszenen fast ausschlieSlich mit dem Fursten der Unterwelt und seinem Anhang zu be-
streiten gedachte; vielmehr muBite die ungeheure Erschiitterung des Weltreiches frither
oder spiter auch die Aufmerksamkeit des Gottervaters erregen, und der pater umbrarum
fiirchtet dementsprechend schon jetzt, von jenem in seine Schranken gewiesen zu wer-
den. [...] Auch beim vergilischen Kriegsausbruch mufite Juppiter zunichst zurtcktreten
und den bésen Michten das Feld tiberlassen, bis das Unheil in vollem Gange war. Bei
Petron ist das um so weniger wunderbar, als das hollische Werk [...] dem hochsten Rat-
schluf3 nicht zuwiderlief, sondern leichter mit ihm in Einklang zu bringen war als in der
Aeneis. Petrons Gedicht gibt uns also keine Auskunft dariiber, wie Lucan bei seinem
disteren Urteil iber die Geschehnisse das Wirken der héheren Wesen hitte darstellen
kénnen». Contro la valorizzazione dell’ipotesi di una continuazione (avanzata da Stubbe
per primo) si sono espressi Ehlers 256 e Haufller 1978, 136 n. 77. Cft. cap. 3 § 4.



Teologia della guerra civile 125

assenso del dio alla guerra civile, questa decisione gli si ritorce prontamente
contro: 'Etna (un altro scenario vulcanico-gigantomachico) sfida minaccio-
1%, Altrettanto interessante & la presentazione del rapporto
fra Giove e umani. Ai vv. 240-241 si dice che il dio aveva tremato di paura
davanti ai trionfi di Pompeo (modo quen ter ovanten | Inppiter horruerar). Tradi-
zionalmente egli ebbe paura solo una volta: davanti ai Giganti'®. Nello sce-
nario mitologico della similitudine dei vv. 206-208 (Cesare scende dalle Alpi
come Giove si slancia dall’Olimpo per combattere 1 Giganti), il dio non appa-
re spaventato, bensi forvus (v. 206 torvo Luppiter ore). Quando pero si confronta
con i “Giganti” della Roma delle guerre civili, il Giove del mito ostenta deci-

samente minor sicurezza'®.

samente il cielo

Naturalmente espressioni come luppiter horruerat sono iperboliche e, come
tali, non vanno sovra-interpretate, ma ¢ notevole questa coerente caratteriz-
zazione di Giove, ridotto a spettatore passivo e intimorito. In un certo senso

184 «When in Eumolpus’ account of the eruption of Aectna the flames go toward the sky,
the effect is to emphasize that Jove’s own weapons are turned against him in a resur-
gence of gigantic aggression» (Connors 1998, 125 con confronto con le eruzioni
dell’Etna in Verg. Georg. 1, 471-473 e Lucan. 1, 545-547; Connors 1989, 101-103). I Ci-
clopi (o addirittura il mostro ivi sepolto, Encelado) si appropriano abusivamente di una
prerogativa di Giove, fulmina mittere (Lucr. 2, 1101, Hor. C. 1, 12, 59-60, Ovid. Met. 1,
596, Trist. 2, 33, [Sen.] HO 1995-1996 fortius ipso genitore tuo | fulmina mitte [scil. Excole]).
Anche nei presagi prima della battaglia di Canne raccontati da Silio il Vesuvio, paragona-
to all’Etna, ¢ presentato mentre attacca il cielo (Sil. 8, 653-655 Aetnaceos quoque contorquens e
cautibus ignes | Vesvius intonuit, scopulisque in nubila iactis | Phlegraens tetigit trepidantia sidera
vertex)). Hardie 2009, 89, 227 riconduce la “minaccia gigantomachica” dell’Etna petronia-
no a Luct. 1, 722-725 hic Aetnaea minantur | murmura flammarum rursum se colligere iras, |
Sfaucibus eruptos iterum vis ut vomat ignis | ad caelumque ferat flammai fulgura rursum. Sull’Etna
cfr. Aitne [1] nel NP (di Mattia).

185 Hor. C. 3, 4, 49-50 (con Nisbet—Rudd 2004), Ovid. Mez. 1, 182-184, Lucan. 9, 655. Cfr.
Connors 1998, 124: «The suggestion that Jove feared Pompey triumphing three times
figuratively associates Pompey’s triumphs with the giants’ triple assault on the heavens
(cf. Virg, G. 1.281-283)».

186 Anche la similitudine dei vv. 206-208, qui toccata brevemente, puod essere interpretata
come ulteriore sintomo dell’assenza di Giove nel poema (vd. cap. 4 §§ 4.3 ¢ 5). Oltre a
quelle citate, I'unica altra menzione di Giove nel Be/um si ha al v. 156, nell'invocazione di
Cesare.



Stefano Poletti 126

non ¢ diverso da Dite, che si sente minacciato dagli uomini, e si puo specula-
re se una simile connotazione possa contribuire a spiegare il fulour (Giove ¢
d’accordo con Dite, vuole punire gli uomini e si felicita per il discorso della
Fortuna, che promette un’uscita dall’izpasse). Credo pero che il fine sia so-
prattutto quello di trasmettere I'impressione di un “Olimpo marginale”, di
un Giove deprivato della sua tradizionale autorita epica. Dite e Giove sono
accomunati dal timore — un timore che si esprime in termini molto concreti,
umani (pavitans palluit'™’, horrueral), e per questo tanto pill vergognoso per un
dio. Dite teme Giove, Giove teme gli uomini: tutto cio rende ancor piu pata-
dossale il timore del temibile dio dei morti.

5.4. 1l fulgur e il timore di Dite sullo sfondo di Lucano e Lucrezio

Fin qui abbiamo messo a fuoco 'ambiguita del fu/gur come segno inviato
da Giove: si sta introducendo una riflessione sul potere del sommo dio attra-
verso una rappresentazione ambivalente della sua arma-simbolo.

Questa ambiguita sembra inserirsi coerentemente nel percorso poetico
sul tema degli déi alle soglie della guerra civile (da Ovidio a Lucano), in cui il
dominio di Giove viene problematizzato, in forme e modi diversi. Nelle Me-
tamorfosi ovidiane, la mancanza di qualsiasi signam da parte del dio (fulmini,
tuoni ecc.) negli omina che precedono 'assassinio di Cesare (e una nuova fase
di guerre civili) va ascritta alla sua consapevolezza che ¢ impossibile cambia-
re il corso degli eventi. Alcuni famosi passi della Pharsalia offrono una pro-
spettiva stimolante sulla marginalita del Giove petroniano e della sua folgore.
Oltre alla profezia di Nigidio Figulo e alla requisitoria contro Giove in aper-
tura del secondo libro, il passaggio piu rilevante in questo senso ¢ nel setti-
mo libro, prima della battaglia di Farsalo: qui il poeta lamenta che Giove sia
rimasto immobile davanti a cotanto scelus e definisce come menzogna la stes-
sa esistenza del suo regnum (Lucan. 7, 445-455). 11 tema € molto presente an-

187 Lespressione che indica il timote (v. 125 pavitans ... palluif) appare un po’ sovtabbondan-
te: probabilmente essa mira a mettere in rilievo il paradossale timore del dio dei morti,
per natura “pallido” (cfr. la pallida Tisiphone del v. 120), che si ritrova a “impallidire per la
paura”.



Teologia della guerra civile 127

che in Seneca tragico, dove si ritrova uno stretto legame fra la messa in di-
scussione del fulgnr (e della provvidenza del sommo dio) e il dominio della
Fortuna'®.

In Lucano la denuncia dell’assenza/impotenza di Giove ¢ esplicita e di-
retta. Nel Belum il tono cambia: la polemica nei confronti degli déi ¢ rimossa
e, anzi, Eumolpo pare allinearsi appieno al disegno divino rappresentato nel
poemetto'”
di strumento della giustizia divina, ma il passo petroniano ¢ congegnato per
sollevare nel lettore analoghi dubbi sul ruolo di Giove nell’imminenza del be/-
lum civile e serve a suscitare 'impressione che il suo regnum sia illusorio, che
egli sia del tutto subalterno alla Fortuna. II dubbio lucaneo, come spesso nel
Bellum, viene “oggettivato” in una Gottersgene. Con modi e soluzioni diversi,

. La folgore non viene connessa, come in Lucano, alla funzione

Stazio attua una simile operazione nell’'undicesimo libro della Tebaide: 1 suo
Giove, ormai ridotto all'impotenza, decide di ritirarsi e invita gli altri dei a
fare altrettanto'”.

La tirata lucanea richiama le argomentazioni dell’epicureismo lucreziano
(pur senza comportare una qualche forma di adesione a questa filosofia, na-
turalmente). Proprio Lucrezio, in effetti, aveva provveduto a decostruire il
potere di Giove, anche per mezzo della lunga spiegazione sul funzionamento
dei fulmini"'. Lucrezio si propone di combattere la paura che coglie 'uomo
davanti a questi fenomeni naturali e che lo induce a postulare 'azione degli

déi per spiegatli'®. La scena petroniana va dunque letta non solo in relazione

188 Narducci 2002, 59ss.

189 Vd. § 6 in questo capitolo.

190 Ganiban 2011, 340ss. interpreta il discorso di Giove in Stat. Theb. 11, 119-135 come ti-
sposta al citato passo della Pharsalia: «Statius’ Jupiter displays not lack of concern, but
impotence». La debolezza di Giove (e della sua arma-simbolo) ¢ tematica lucanea centra-
le nell’epica flavia: cfr. almeno Criado 2013 e Pontiggia 2018. Nella Tebaide I’Olimpo e gli
inferi, Giove e Dite, concorrono al #efas della guerra fratricida, ma le forze infernali, so-
prattutto a partire dalla citata apparizione del Dite “antiolimpico” in Theb. 8, prendono il
sopravvento e il sommo dio non sembra in grado di controllare gli eventi (cfr. Feeney
1991, 350-351, Criado 2000, 44-99, Ganiban 2007, cap. 6, in part. 117-123; sull*‘autono-
mia epica” degli inferi torneremo nel cap. 3 § 2.3).

191 Cfr. ancora Narducci 2002, 62-63 ¢, su Lucano ¢ Lucrezio, Esposito 1996.

192 Cfr. ad es. Luct. 5, 1218-1221 practerea cui non animus formidine divum | contrabitur, cui non



Stefano Poletti 128

a Lucano (che si esprime esplicitamente sul regnum di Giove e sulla sua folgo-
re nell'imminenza di uno scontro del bellum civile), ma anche alla luce della te-
matica lucreziana del rapporto fra fulgur e timor, una tematica ben presente a
Petronio, come dimostra Petron. fr. 28 Miiller'. Nella descrizione della fol-
gote ai vv. 122-123 (cum fulgure rupta corusco | intremuit nubes elisosque abscidit
dgnes) ¢ accuratamente tralasciata una menzione esplicita di Giove, al contrario
di quanto accade tipicamente in simili contesti ominosi'™*. Si tratta, per cosi
dire, di una descrizione oggettiva del fenomeno celeste, che riecheggia la ter-
minologia lucreziana'”. I’idea che dietro questo fenomeno si celi Giove atri-
va solo dopo (vv. 124-125)": ¢ un pensiero che nasce dal pavor di Dite, se-
condo la dinamica descritta da Lucrezio nella sua lotta contro le vacue ango-
sce degli uomini.

correpunt membra pavore, | fulminis horribili cum plaga torrida tellus | contremit et magnum
percurrunt murmnra caelum? 11 passo ¢ ripreso da Virgilio nella lamentela di Iarba (Aen. 4,
208-210): “an te, genitor, cum fulmina torques | nequignam horremus, caecique in nubibus jgnes |
terrificant animos et inania murmura miscent?”.

193 Petron. fr. 28 Miller vv. 1-3 prinus in orbe deos fecit timor, ardua caelo | fulmina cum caderent
discussaque Maenala flammis | atque ictus flagraret Athos [...]. Analisi del carme e del suo rap-
porto con la dottrina teologica epicureo-lucreziana in Sommariva 2004, 19ss.

194 Vd. per es. Verg. Aen. 7, 141-142 hic pater ommipotens ter caelo clarus ab alto | intonuit e 9, 630~
631 audiit et caeli genitor de parte serena | intonuit laevum.

195 Luct. 2, 214-215 abrupti nubibus ignes | concursant, una formulazione ripresa da Virgilio
(Verg. Aen. 3, 199 ingeminant abruptis nubibus ignes) e variata da Ovidio (Ovid. Mez. 6, 696

bus dgnes; 8, 339 fertur ut excussis elisi nubibus ignes), da cui Petronio

exsiliantque cavis elisi 5 s

fiammato d’amore. La “fiamma amorosa” si trasforma in un catastrofico signum di guerra
civile (cfr. snfra pp. 145-146 su un’analoga “inversione intertestuale” nella descrizione del-
la flamma che tormenta la Fortuna).

196 Puo essere interessante un confronto con il fulgnr che abbatte il Capaneo staziano. Giove
non viene ritratto nell’atto di scagliare la sua folgore, mentre il processo di formazione
del fulmine viene descritto come fenomeno spontaneo, con una terminologia “scientifi-
ca”, ricca di reminiscenze del De rerum natura (Stat. Theb. 10, 913-927). Come osserva
Reitz 2017, questo “fulmine lucreziano” rappresenta una punizione appropriata pet un
eroe, come Capaneo, dai marcati tratti epicurei. Proprio in bocca a Capaneo ritroviamo
P'emistichio petroniano primus in orbe deos fecit timor (Stat. Theb. 3, 661).



Teologia della guerra civile 129

Un ulteriore paradosso riguarda proprio questa umanizzazione del dio
dei morti: Dite, rivolgendosi a Fortuna e apostrofandola come onnipotente,
sembra ignorare il regnum di Giove, ma basta una folgore e si ritrova a temere
il dio, seguendo un comportamento “umano, troppo umano”. Se si conside-
ra la scena su uno sfondo epicureo-lucreziano, le conseguenze sono radicali:
non ne esce degradato solo Dite, ma anche il fufgur. Ammesso che, come
pensa il dio dei morti, ci sia Giove dietro alla folgore, resta il fatto che non
vengono date indicazioni precise ed esplicite di nessun tipo sul suo significa-
to. 1 testo stimola le diverse chiavi di lettura che abbiamo indagato sopra (il
Jfulgnr come invito al dio dei morti a rientrare nel proprio regno, come consa-
crazione del foedus fra Dite e Fortuna, come szgnum dell’incombente guerra ci-
vile). Tuttavia, la carica ambigua e dissacrante della scena sta proprio nella re-
ticenza, nell’gpacita, nella riduzione di Giove a fulgur, senza ulteriori specifica-
zioni, senza approfondimenti. Non si puo appurate con certezza quale sia
Pautorita divina (il messaggio, il disegno) che invia I’enigmatico segno — o,
addirittura, se ve ne sia davvero una.

6. Gli d¢i della guerra civile e il loro poeta

L’apparato divino di Eumolpo puo essere interpretato come rappresenta-
zione esplicita della teologia implicita della Pharsalia. Ben diversa appare pero la
posizione del poeta nei riguardi degli dei. Nel poema lucaneo la “rimozione”
dei deorum ministeria segna un punto di rottura fra la voce narrante e la mate-
ria narrata: il poeta giudica un nefas la guerra civile e si oppone al disegno di-
vino considerato favorevole alla victrix cansa (Lucan. 1, 128). L’assenza dei
tradizionali agenti divini appare presupposto necessario perché il poeta possa
esprimere questa sua opposizione.

Puo essere utile un confronto con la Troiae halvsis, in cui pure qualsiasi te-
leologia celebrativa/imperiale ¢ accuratamente esclusa e le crudeli e oscure
forze divine che macchinano la distruzione della citta non vengono raffigu-
rate esplicitamente — in una modalita molto “lucanea” (come ¢ stato notato,
importante & perd anche linflusso di Seneca tragico)’”’. Nel racconto di

197 Sulla Troiae halosis vd. in part. Zeitlin 1971, Connors 1998 (cap. 3), Rimell 2002 (cap. 4),



Stefano Poletti 130

Aen. 2 un telos positivo nella catastrofe (ovvero la possibilita di una “via di
fuga”, per i Troaini e per gli dei della citta, di una salvezza e di un futuro per
Troia) si disvela ad Enea nell’appatizione di Ettore (Verg. Aen. 2, 289-295) e
nell’ auspicinm interpretato dal padre Anchise (Aen. 2, 679-704); 'eroe puo an-
che accedere alla visione del «# divino della vicenda terrena nell’akmé della
tragedia, grazie alla madre Venere (Aen. 2, 589-633). In una chiara allusione
all’Enea virgiliano, nella Troiae halosis emerge il punto di vista di un Troiano,
cosicché, seppur in un complesso gioco di focalizzazione, la narrazione risul-
ta piu affine al racconto di un messaggero tragico che alla descrizione di
un’opera d’arte'™. Il narratore non rappresenta esplicitamente gli déi in azio-
ne (il vago Delio profante [Petron. 89 v. 4] indica che la costruzione del cavallo
avvenne per “ispirazione divina”), ma si limita a constatare pateticamente
che, dopo la prodigiosa morte di Laocoonte e dei suoi figli e la conquista del
fuoco delle arae da parte dei nemici, gli déi hanno abbandonato la citta al suo
destino di morte, senza alcuna speranza di salvezza (Petron. 89, vv. 51-53,
64-65)"".

Vinchesi 2007, Simons 2009, 112-118, Girtner 2009a, Gioseffi 2011, 29-32, Setaioli
2011, 9-10, Ragno 2018. Connors 1998, 96-97 confronta acutamente la rilettura disillusa
del mito di Troia nel Satyricon con la visita di Cesare alle rovine della citta nella Pharsalia
(Lucan. 9, 950-999; sulla scena lucanea vd. recentemente Kersten 2020, 14-17 ed Esposi-
to 2020, con bibliografia). Ragno 2018, 11 mette in evidenza linflusso dell’interpretazio-
ne “antivirgiliana” del mito troiano nelle Troades di Seneca.

198 Cfr. in part. Petron. 89 vv. 11-12 ¢ patria, pulsas mille credidimus rates | solumque bello libernm
(Connors 1998, 89, Courtney 2001, 142, Vinchesi 2007, 27, Setaioli 2011, 9). Sulle incoe-
renze nella focalizzazione vd. Girtner 20092 e Ragno 2018, 28-29 (cfr. perd Horsfall
2008, 389 su Enea narratore in Aen. 2: «He is so very cleatly employed as impersonal, all-
seeing, all-hearing messenger»).

199 Sono stati riconosciuti altri tratti di gppositio in imitando nei confronti del modello virgilia-
no, mirati ad accentuare lostilita degli déi e del destino. Apollo, tradizionalmente filotro-
iano, viene presentato come divinita ostile (sul problema e il rapporto col discorso di Si-
none in Virgilio vd. Habermehl ad /oc.). Laocoonte appare come debole, anche a causa
dei fata che rendono inefficaci i suoi attacchi al cavallo (Petron. 89, vv. 20-24). Infine, il
prodiginm dei serpenti avviene quando il cavallo ¢ gia stato portato in citta (non nel conte-
sto del dibattito sul cavallo, come in Virgilio), ponendosi pertanto come «sinnlose Grau-
samkeit dunkler Michte» (Habermehl 176). Cfr. Connors 1998, 89-90, Courtney 2001,
142, Simons 2009, 114-115, Ragno 2018, 10-11. Sul prodigio e sul ruolo di Apollo nel



Teologia della guerra civile 131

Nel Bellum la situazione ¢ programmaticamente diversa. Il poeta Eumol-
po si propone di rappresentare gli dei del bellum civile (gli déi di una nuova
Troiae halosis) e, piu precisamente, in polemica con Lucano, di riscrivere ini-
zio del conflitto da questa prospettiva superiore, che solo il poeta epico puo
(anzi deve) avere. Cosa accade dunque nel Be/um civile quando gli dei rientra-
no in scenar Le divinita petroniane sono sanguinarie, egoiste, degradate, le
uniche che possano “spiegare” lo scatenarsi dello scontro fratricida, una ca-
tastrofe cosmica, su cui non si apre alcun orizzonte salvifico. Questo, come
detto, sembra essere un punto d’incontro con la “teologia in negativo” di
Lucano e con la sua rimozione dell’Olimpo (ma anche una risposta al “Gio-
ve depotenziato” di Mez. 15). Vanno pero rilevate due differenze fondamen-
tali con Lucano. In primo luogo, gli déi petroniani non sembrano interessati
né a Cesare, pure presentato con una certa simpatia dalla voce narrante, né
alla sua causa, né al suo trionfo, ma mirano unicamente alla distruzione di
Roma (un dato importante su cui ritorneremo)*”. In secondo luogo — quel
che qui piu ci interessa — nel Be//um, dopo che gli dei sono rientrati in gioco,
la voce del poeta epico si ritrova ad essere “complice” delle divinita.

Laffinita fra la tirata moralistica iniziale e le argomentazioni di Dite e del-
la Fortuna denuncia un allineamento del narratore alla prospettiva catastrofi-
ca espressa dall’apparato divino™'. Il moralismo del dio dei morti, interpreta-
to da molti studi come diretto contro la domus anrea e altri progetti ingegneri-
stici di Nerone™”, va letto soprattutto nei suoi tisvolti ironici. Dite viene ca-
ratterizzato come un moderno declamatore; oggetto dellironia petroniana
sono le forme e i modi del discorso moralistico, che passano dalla bocca di

mito di Laocoonte vd. infra pp. 244-246.

200 Vd. in part. p. 186 e cap. 4.

201 Su questo tema cft. in generale Fucecchi 2013.

202 Fin da Burdelotius ¢ Gonzalez de Salas nella vituperatio dei vv. 87-90 (in part. aedificant anro
/ [...] mare nascitur arvis |...] / en etiam mea regna petunt) sono stat letti riferimenti all’attua-
lita neroniana, alla domus anrea, col famigerato stagnum instar maris (Svet. Nero 31), e ai pro-
getti sul lago Averno. Cfr. Campanile 1990: «Plutone ¢ tradizionalmente il dio dei morti,
e i latini individuavano proprio nel lago Averno lingresso dell’Ade, quindi si potrebbe
mettere in relazione e etiam [v. 90 del Bellum civile] |...] a queste faraoniche intraprese di
Neroner. Cft. anche Grenade 1948, 277, Motford 1967, 171, Rose 1971, Griffin 1984,
137-138, Stirk 1995, 82.



Stefano Poletti 132

un ipocrita Eumolpo (vd. il magmatico znejpif) a quella del dio dei morti —
una figura altrettanto ipocrita e degradata®”.

Si crea cosi una sorta di immedesimazione del poeta-Eumolpo coi suoi
dei. Il poetastro sembra condividere le mire distruttrici delle divinita e ne
racconta con furor poetico la realizzazione. A questo riguardo centrale ¢ la
domanda retorica dei vv. 58-60, in chiusura del preambolo moralistico:

hoc mersam caeno Romanm somnoque iacentem
quae poterant artes sana ratione movere,
ni furor et bellum ferroque excita libido?™"*

Tale domanda della voce narrante rappresenta un grottesco contrappunto

1, 8) cosi come al tantaene animis caelestibus irae? eneadico (Verg. Aen. 1, 11),

203 Nel doppio passaggio moralistico non bisogna ravvisare una stanca tiproposizione di
medesimi temi (cosi ad es. Paratore 399-400, Luck 1972, 138), bensi un esempio di vir-
tuosistica “vatiazione sul tema”, che serve ad allineare la prospettiva del poeta ¢ quella
della divinita. La tirata viene affidata, con gusto del paradosso, a un sanguinario Plutone
(Grenade 1948, Stirk 1995, 82-83, Fucecchi 2013). Tutto cio intacca con 'arma dell’iro-
nia la figura stessa del “moralista” e le forme del moralismo (vd. Murgatroyd 2013, 253-
254, Rudich 1997), piuttosto che sic et simpliciter gli oggetti della vituperatio, ammesso e non
concesso che fra questi rientrino Nerone e la sua domus aurea. Sul moralismo nel Bellum
(in relazione a Lucano e al modello di Mez. 1) vd. cap. 3 § 2.1-2.

204 Azzardata 'idea che il (peraltro assai vago) sana ratione del v. 59 voglia veicolare la possibi-
lita di un zelos positivo — nell’eta neroniana, secondo Wiener 2010, 159 —, con conseguen-
te valutazione positiva di Cesare. Tale domanda retorica nella diegesi sembra sancire una
consonanza del narratore con la prospettiva catastrofica delle furenti divinita, senza per
questo postulare un felos positivo. Rudoni 2014, 193-194, identificando acutamente la
clausola lucreziana ratione moveri (Luct. 1, 335; 341; 4, 754), commenta: «Not ineffectively,
the most eminent and committed antagonist of human irrationality is evoked here, at the
apex of the moralistic tirade, to introduce, with lucid sarcasm, the dominion of furor over
degenerate Romen. Inoltre, la somiglianza fra il v. 58 (hoc mersam caeno Romam somnoque ia-
centens) e la presentazione dei Troiani nella Troiae halosis (Petron. 89 v. 56 inter sepultos Pria-
midas nocte et mero) tisulta in questo senso particolarmente ominosa: una decadente Roma
va incontro ad una meritata distruzione, esattamente come Troia (e nel Bellum civile nessu-
na “rinascita” sembra essere all’orizzonte): cfr. Connors 1998, 110-111, Yeh 2007, 177-
183.



Teologia della guerra civile 133

fornendo una “glustificazione morale” degli déi adirati che stanno per entra-
re in scena: siamo agli antipodi della critica alla collera divina e alle sue con-
seguenze nefaste da parte del narratore lucaneo e di quello virgiliano. La do-
manda dei vv. 58-60 del Belum, che arriva (ironicamente) al termine di una
verbosa tirata moralistica di una sessantina di versi, corrisponde dunque a
una tipica “movenza incipitaria”, di cui problematizza il tradizionale conte-
nuto etico-teologico™. In generale, al contratio di quanto accade nella Phar-
salia, non ticeve particolare enfasi la connotazione di nefas/ scelus della guerra
. Questa peculiaritd del narratore epico petroniano apre una riflessio-
ne complessa sul rapporto fra voce del poeta e piano divino, sulla rivoluzio-

civile

205 Cftr. Roche 2009 a Lucan. 1, 8. L'importante rapporto (a mio parere alla stregua di una ci-
tazione) fra Bellum v. 60 e Lucan. 1, 8 ¢ stato valorizzato da Fucecchi 2013, 41-42, che a
ragione patla di una «neutralizzazione del pathos» in Petronio. Cfr. anche Haulller 1978,
134-135: «Trotz jener bombastischen Ausstaffierung mit Furor, Discordia und anderen
Nachtgestalten wird der Burgerkrieg im ganzen eher als Wohltat denn als Plage gesehen».

2006 1l termine scelus fa la sua compatsa solo nella fugace (quanto eccezionale) rappresentazio-
ne del punto di vista della Luna (v. 131 Jucens sceleri subdnxcit). In Lucano Penfasi sull’‘indi-
cibile scelus” della guerra civile ¢ programmatica ed ¢ proposta fin dal proemio (Lucan. 1,
2 iusque datum sceleri canimus con nota di Roche 2009; 1, 37 scelera ista nefasque; 1, 667 sceleri
nefando). Nel Bellum I'unica mora del narratore si ritrova nella tirata moralistica iniziale, pri-
ma della descrizione dell’evirazione (v. 19 heu, pudet effari perituraque prodere fatal) — una ri-
presa decisamente caricaturale della “retorica del mefas” lucanea. Anche gli altri commenti
del narratore sono assai poco significativi e si perdono in un vago moralismo: v. 66 Jos
oria reddit honores; v. 222 miserabile visu (fuga da Roma); v. 238 quid tam parva queror? e v.
243 pro pudor! sulla fuga di Pompeo (peraltro precisa imitazione di movenze lucanee: vd.
Lucan. 2, 708); v. 245 tanta lues, sempre nel contesto della fuga; con Broukhusius e gli edi-
tori maggiori (Biicheler, Miiller) considero interpolato il v. 47 namque hoc dedecoris populo
mornmaque ruina (sulla lode di Catone in cui il verso & contenuto cft. infra pp. 219-220). E
soprattutto la domanda retorica dei vv. 58-60 che contribuisce a definire la prospettiva
del narratore in modo decisivo. Da notare, inoltre, che la voce narrante del Belum, aggan-
ciata al piano del suo singolare apparato divino (la distruzione di Roma) e a un orizzonte
narrativo assai circoscritto (il trionfo della Discordia, su cui il poema si chiude brusca-
mente), risulta pit “monolitica” rispetto a quella del narratore lucaneo, in cui, com’e
noto, sono stati identificati diversi livelli: vd. per es. Narducci 2002, 88-106 («voce ‘onni-
sciente’, tradizionale dell’epica»; «la voce di un romano dell’epoca neroniana»; «la voce
[...] di uno spettatore contemporaneo degli avvenimenti del poemay); per una sintesi a
riguardo cfr. Ludwig 2014, cap. 2.



Stefano Poletti 134

ne lucanea e sulle conseguenze paradossali del tentativo di dare un volto agli
dei della Pharsalia.

Oltre al parallelismo fra preambolo moralistico del poeta e discorso di
Dite, bisogna valorizzare il rispecchiamento metapoetico fra gli dei “furenti”
del Bellum civile e il poeta vesanus che declama il poemetto®’. Connors ha se-
gnalato il rapporto fra 'immagine del poeta sotto Vonus del belli civilis ingens
opus e quella di Fortuna sotto il peso di Roma: 118, 6 sub onere labetur, vv. 82-
83 “ecquid Romano sentis te pondere victam, | nec posse uiterius perituram exctollere
molem?”. Scontato, quanto emblematico, ¢ il rapporto fra la liberta dell’ispira-
zione del poeta furens e la liberazione del Furor da lui ritratto: 118, 6
praecipitandus est liber spiritus, ut potius furentis animi vaticinatio appareat; vv. 258-
260 Euror, abruptis ceu liber habenis, | sanguinenm late tollit caput, orague mille |
vulneribus confossa cruenta casside velat”™. Non a caso, Eumolpo, in preda al suo

207 Sull’imagery che lega poema e poeta cfr. Connors 1998 (in part. 116-117) e Rimell 2002,
cap. 5. Il legame fra poeta e forze infere ha interessanti risonanze in eta neroniana e fla-
via. Sugli aspetti metapoetici della maga Eritto vd. zzfra. Molto suggestivo il richiamo a
Seneca tragico in Rimell 2002, 108 n. 23: «When poetry erupts from below, the Erinyes
become the ‘new Muses’, and the poet a ‘vates who through his song can bring to life the
frightening creatures buried in the underworld’ [citazione di Schiesaro 1997a, 95]» (cft.
anche Rimell 2015, 5 n. 17). Nella radicale (e paradossale) inversione della “resistenza al
nefas” del narratore lucaneo hanno senz’altro un ruolo le tragedie di Seneca e, in partico-
lare, un passo importante per la comprensione del Belum come il prologo del Tieste:
come nota Schiesaro 2003, 41, «unlike an epic poet, the dramatist Seneca is not statutor-
ily supposed to sing the great (positive) deeds of the past, and the proem to Thyestes
carries Lucan’s logic one step further as it radically denies the act of resisting the poison-
ous advance of mefas» (sul vates e sulla funzione metapoetica delle forze infernali cft.
Schiesaro 2003, 8-12, 17-18, 29-30, 183-190 e passim). Inevitabile il confronto anche con
la Tebaide di Stazio, ove le Furie diventano Muse, pur all’interno di una poetica “lucanea”
che considera un #efas la guerra fratricida (Bessone 2011, 95-101 e passin). Su Eumolpo
come poeta vesanus (e il suo rapporto con Orazio) cfr. Labate 1995, Conte 1997, 72ss.,
Cucchiarelli 1998, Hardie 2009, 225-227, Carmignani 2013 e le note di Habermehl ai
passi di 118. Sugli aspetti metapoetici delle “Alpi sublimi” e della figura di Cesare nel Be/-
lum vd. cap. 4 §2.2.

208 Cfr. Rimell 2002, 93 e 179: «[...] the Belum Civile when the poetics of Furor are un-
leashed on the world». Rimell confronta inoltre 'immagine “bellica” del Furor liber habenis
con loratore di Petron. 5, vv. 13-14 max et Socratico plenus grege mittat habenas | liber, et
ingentis quatiat Demosthenis arma (a riguardo vd. anche Rimell 2007, 81-82).



Teologia della guerra civile 135

Sfuror poeticus (con ogni probabilita proprio nella composizione del Belum),
viene ritratto come essere mostruoso e ferino, rinchiuso e desideroso di
“scatenarsi”’, in una rivisitazione della famosa similitudine fra un orso furen-
te e il poeta vesanus nell’ Ars poetica oraziana: 115, 1 quasi cupientis exire belnae
gemitum (cfr. Hot. AP 472-473 certe furit ac velut ursus, | obiectos caveae valuit si
frangere clatros). Leffundere di 124, 2 (cum haec Enmolpos ingenti volubilitate verborum
¢ffudissel), da confrontare anche con defudit e erumpit pectore voces (rispettiva-
mente di Fortuna e Discordia: vv. 102, 282), evoca la violenta “liberazione”
di un qualcosa a lungo incatenato e “compresso”” —una violenza insita an-
che nella stessa definizione del poema come mpetns (118, 6)*°. Da questo
punto di vista significativa ¢ anche la clausola oraque mille nella succitata de-
scrizione del Fauror (v. 259): ovviamente mzille va costruito con vulneribus e ora €
plurale poetico, ma suggestivo ¢ il possibile richiamo al Zgpos delle innumere-
voli “bocche del vate”, qui trasfigurato grottescamente nell’immagine delle
mille ferite che si aprono sugli ora del Furor"'. In questa cornice si inserisce
anche la Discordia che chiude il poemetto. In un’allusione strutturale alla 7za-
trona lucanea alla fine del primo libro (sul cui statuto metapoetico si ¢ molto
insistito)®"?, il mostro preannuncia furibundo pectore (v. 282) gli imminenti
eventi della guerra civile, in un’anticipazione (una sorta di “proemio”) che,
pero, non avra paradossalmente sviluppo, essendo il poema di Eumolpo un
abbozzo limitato alle premesse del conflitto.

209 Rimell 2002, 27, 91, 94. La studiosa propone anche un confronto con i Greci che si “sca-
tenano” appena usciti dal cavallo di legno nella Troiae halosis: <EBumolpus’ struggle to keep
everything in triggers the Bellum Civile, an effusive piece of poetry that pours from his
body (cum haec ingenti volubilitate verborum effudisset, Sat. 124.2) like his Greek soldiers
(¢ffundunt, TH 57) to tell again of war and violence at the heart of Rome» (p. 94).

210 Cfr. Habermehl ad /oc.

211 Cfr. Verg. Georg. 2, 43 = Aen. 6, 625 non, mibi si linguae centum sint orague centum. 11 parallelo
¢ segnalato da Rudoni 2014, 192-193, che pero premette (p. 192 n. 2): «[...] relevant for
our purposes [...] is not the image’ of the many mouths [...], but the merely ‘formal’ re-
semblance». Sul zgpos cfr. Gowers 2005. Sul rapporto con le molte lingue della Fama
(Verg. Aen. 4, 183) cfr. Hardie 2012, 102. Sulla “mostruosita” insita in quest’immagine
cfr. Lowe 2015, 201.

212 Feeney 1991, 275, Masters 1992, 133-149, Hardie 1993, 107-108, Day 2013, 93-98. Sulla
definizione della poetics of Discord vd. in part. Connors 1989, 154-158.



Stefano Poletti 136

Fra il tema (il furor della guerra civile), il poeta (il furor poetico) e i suoi dei
(demoni furenti: Dite, Fortuna, Discordia... e Furor) ¢’¢ un’evidente forma
di osmosi. Se ¢ vero che nel Bellum civile 1a tipica invocazione alle Muse viene
tralasciata, in questo rispecchiamento si possono cogliere le “fonti di ispira-
zione divine” dell’epos del vesanus Eumolpo™”
Discordia sono figure del poeta furens, che proprio dal punto di vista di divini-
ta infernali e furenti (e grazie alla loro ispirazione) racconta la follia della
guerra fratricida che si scatena. A Eumolpo, poeta epico postlucaneo, sono
rimasti solo questi dei e queste Muse. Un poema siffatto potrebbe essere

. Esseri mostruosi come Furor e

213 Connors 1989, 63: «No Muse, no stately proem, no reference to the production of po-
etry (e.g. the verb cano)». Tale giudizio sulle (innegabili) stranezze strutturali dell’epillio
petroniano (cfr. anche Fucecchi 2013) andrebbe un po’ stemperato. Gia la dichiarata
mancanza di #ltima manus (118, 6) basterebbe a giustificare I'assenza di un proemio con
tutti 1 crismi (cfr. Connors 1989, 63, Poletti 2014, 204). E pero soprattutto il preambolo
teorico di Eumolpo (118) a fungere da “proemio provvisorio”. Qui vengono presentati il
soggetto del carmen (belli civilis ingens opus, fra I'altro con una sorta di movenza epica incipi-
taria: cfr. Verg. Aen. 7,45; Lucan. 1, 68) e il tema dell’ispirazione poetica: 118, 1 putavit s
continuo in Heliconem venisse; 118, 6 ut potius furentis animi vaticinatio appareat (cfr. Hardie 2019,
35: «[118, 6] speaks the language of inspiration, of the excited kind that we find in Ps.-
Longinus: Eumolpus is in tune with the heated sublimity that characterises much of
post-Vergilian Roman epic», con riferimento a Stat. Theb. 10, 830 maior amentia). A questo
riguardo, con Conte 1996, 68 ¢ Vannini 293, tenderei a salvare il tradito sanitatem di 118, 3
neque generosior spiritus sanitatem amat come ulteriore riferimento al poeta vesanus, contro il
pur ingegnoso vanitaters di Pithou (all’obiezione di Habermehl e altri, secondo cui il tema
del furor poeticus arriva solo in 118, 6, si potrebbe rispondere che la menzione dell’Elicona
costituisce gia un’indicazione sulla “falsa ispirazione” di questi poeti, come conferma
Hot. AP 296-297 excludit sanos Helicone poetas | Demoeritus). Secondo Castelli Montanari
1980, 56 la mancanza di un’invocazione alle Muse sarebbe addirittura coerente con i
principi espressi in 118: «Traspare il concetto di una collaborazione umano-divina, priva
da parte dell'uvomo di quell’atto di modestia che altrove (ad es. nel #pos dell’invocazione
alle Muse, assente nel Bellum civile di Petronio) mette il poeta in secondo piano, preluden-
do ad un incontro col dio nella sua fantasia poetican. Connors 1989, 49, seguita da Ha-
bermehl, sottolinea finemente la possibile ironia in appareat di 118, 6, che «precludes any
claim to true divine inspiration». Eppure credo che non vada sottovalutata la domanda su
quali possano essere le fonti di ispirazione divine, le Muse di Eumolpo (le vette dell’Eli-
cona o le profondita degli inferi?). Lucano, com’¢ noto, invoca Nerone come “Musa” per
il suo poema (Lucan. 1, 63-66 con Roche 2009 ad loc.).



Teologia della guerra civile 137

opera degna della lucanea Eritto (rappresentante e vates in terra del mondo
infernale), non certo del Romanus Vergilius: Eumolpo nel suo carmen evoca
sulla terra i demoni inferi e ritrae il dispiegarsi della loro potenza distrutti-

va?,

214 Una suggestione, questa del Bellum civile di Eumolpo come potenziale “impetus poetico di
un’Eritto”, che va inquadrata nei tratti metapoetici di cui il personaggio ¢ caricato in Lu-
cano. Come messo in luce in questo capitolo (vd. § 4.3), proptio nella scena di cui ¢ pro-
tagonista la (straordinaria) figura della maga lucanea viene proposto un “punto di vista”
sullo scontro fratricida (un modo di leggerlo e raccontarlo) che il Bellum, con le sue divi-
nita, si sforza di oggettivare. Questa affinita non significa ovviamente piena coincidenza
(per es., la giustificazione moralistica della guerra non ha un ruolo particolare nell’episo-
dio di Eritto).



CAPITOLO 3
LA METAMORFOSI DEGLI DEI.
PATTO INFERNALE E ALLEGORIZZAZIONE DEL DIVINO

Nel capitolo precedente abbiamo inquadrato I'incontro fra Dite e Fortu-
na e i connessi omina sullo sfondo del ritratto degli dei alle soglie della guerra
civile nella poesia latina. Ispirandosi a Met. 15 (dove Ovidio da un volto alle
oscure potenze divine del finale di Georg. 1), Petronio si propone di rappre-
sentare la “provvidenza crudele” di Lucano, rovesciando gli accenti ottimisti-
ci dei modelli augustei e ricorrendo a un Gotterapparat al di fuori dei canoni
tradizionali. Da una parte si impone il punto di vista di divinita “assetate di
sangue” (cui il narratore-Eumolpo si allinea), dall’altra 'Olimpo viene margi-
nalizzato, Giove ridotto all’irrilevanza.

In questo capitolo verranno scandagliati alcuni aspetti strutturali del con-
ciliabolo fra Dite e Fortuna. L’incontro fra le due divinita e la loro caratteriz-
zazione si basano su una raffinata rivisitazione di diverse Gorterszenen
dell’Eneide e delle Metamorfosi. Da tale trama allusiva traspare una sovversione
del ruolo delle divinita tradizionali, delle scene tipiche e dei luoghi ad esse
connessi. In particolare il Zgpos del concilium deorum olimpico viene rimpiazzato
da un “patto infernale”, una scena cardine dell’apparato divino di Virgilio e
di Ovidio, che la innova significativamente con I'aggiunta di personificazio-
ni'. Queste offrono un punto di vista alternativo e potenzialmente destabiliz-
zante nei confronti dell’Olimpo e delle forme epiche tradizionali. I Bellum
assimila e rielabora la “lezione ovidiana”; al contempo, segue la tendenza di
Lucano alla valorizzazione delle figure allegoriche e si ispira all’originale per

1 Ho scelto Pespressione generica di “patto infernale” per designare una siffatta scena (il
modello dell’incontro fra Giunone e Alletto e le sue riprese, ma importante ¢ anche I'epi-
sodio parallelo con Eolo in Aen. 1), che gia in Ovidio incontra notevoli variazioni. 11 ter-
mine “patto”, in particolare, se da certi punti di vista ben definisce il contatto (o, che dir
si voglia, I’accordo) fra diverse sfere di influenza ovvero fra diversi agenti della narrazio-
ne epica, non deve e non vuole nascondere i complessi (e spesso ambigui) rapporti gerar-
chici che si instaurano fra di essi. Simile discorso vale per il termine “infernale”: come
vedremo la componente infera assume un ruolo di volta in volta differente, che rifugge
da semplificazioni — in Ovidio il demone infernale “si trasforma” in personificazione al-
legorica.



Teologia della guerra civile 139

sonaggio di Eritto, che rappresenta una sintesi delle allegorie delle Meta-
morfosi. La brusca chiusa dell’epillio, affidata proptio a una personificazione,
la Discordia (divinita tipicamente associata agli “inizi”, non al finis della nar-
razione epica), ¢ emblematica di tale sconvolgimento delle convenzioni e
sembra oggettivare il paradosso lucaneo di un bellum civile a cui pone un fi-
nis proprio la discordia (Lucan. 5, 299 finem civili faciat discordia bello).

L’aberrante Gitterapparat petroniano va contestualizzato in questa “meta-
morfosi degli déi”, nella reazione ovidiana e lucanea al modello virgiliano. In
tal senso, nella sezione finale di questo capitolo ¢ indagata Iaffinita fra gli dei
di Eumolpo e I'apparato divino dell’epica flavia e segnatamente della Tebazde
staziana, in cul, mutatis mutandis, si pud riconoscere un tentativo di sintesi fra
la tradizione omerico-virgiliana e la rivoluzione della Pharsalia.

1. Il rapporto con I’Eneide. Dal concilium deorum al “patto infer-
nale”

1.1. 11 “patto infernale” fra Giunone e Alletto

Ineludibile punto di riferimento del “patto infernale” fra Dite e Fortuna ¢
Pincontro tra la furia Alletto, convocata dalle tenebre dell’Ade, e Giunone,
due divinita ansiose di scatenare le ostilita in Italia — un conflitto che assume
i connotati di un bellum civilé’. 1.a scena in cui un demone infero viene incita-
to a procurare disgrazie agli esseri umani ¢ tipico meccanismo propulsivo
della macchina epica, spesso associato allo scoppio della guerra. In questo
(ma non solo) I'episodio di Alletto funge da archetipo per gli “epic succes-
sors of Virgil”. In tale logica, il verso con cui viene introdotto il discorso di
Dite, v. 78 ac tali volucrem Fortunam voce lacessit, racchiude una significativa spia.
11 nesso Jacesso + voce appare alquanto singolare in questo contesto: di solito ¢

2 Friedrich 2010 [= 1938], 372, Zeitlin 1971, 76, Luck 1972, 138, Rimell 2002, 78, Fucecchi
2013, 38. Sulla guerra in Italia come bellum civile ctr. Verg, Aen. 7, 317 “hac gener atque socer
coeant mercede suorum” e 335 “tu potes unanimos armare in proelia fratres” (con n. di Horsfall
2000, Horsfall 2001, 160ss.).

3 Hardie 1993, 58ss.; cft. anche Fo 1982, 227ss., Thome 1993, 130-181, Hershkowitz 1998,
51ss., Rosati 2017.



Stefano Poletti 140

impiegato per la provocazione di nemici (il discorso di Dite non mira a pro-
vocare un nemico, bensi ad aizzare la Fortuna contro un nemico comune, i
tracotanti Romani)*. Se & vero che, come suggerito da Pecere, I'espressione
potrebbe essere connessa all'idea dello “sfidare la sorte” °, ¢ perd Pincontro
fra Giunone e Alletto a fornire un preciso punto di confronto: il discorso
della dea ¢ infatti introdotto da guam [Alletto] Iuno his acuit verbis ac talia fatur
(Aen. 7, 330).

Dite ¢ ben consapevole dell’onnipotenza della sua interlocutrice e si di-
mostra riverente nei suoi confronti, come dimostra la aptatio ai vv. 79-81 (su
cui ritorneremo), che assume quasi un andamento innodico®. Nella trama re-
torica del suo discorso si possono perd rintracciare chiari indizi che giustifi-
cano il termine Jacesso. Dopo la captatio ¢ tormulata una domanda sottilmente
“provocatotia” (vv. 82-83)", cui corrisponde pil sotto una setie di imperativi
(vv. 94-95). Questi sono riconducibili agli imperativi tipici del D#-S7/ delle
preghiere (cosi sembra intendetli la Fortuna: v. 105 wofa), ma suonano anche
come incalzanti esortazioni, che danno per scontato che la Fortuna adempira

4 TLL 7.2.832.31-32 (Pecere).

5 TLL 7.2.832.51-52 (Pecere).

6 V. 79-81 “rerum humanarnm divinarumaque potestas, | Fors, cui nulla placet niminm secura potestas,
/ quae nova semper amas et mox possessa relinguis [...]” (sulla congettura magistra in luogo del
tradito potestas del v. 79 vd. infra n. 36). Sul’andamento innodico, per limitarci al Satyricon,
un buon parallelo ¢ I'inizio del carme di 133, 3: al v. 1 Priapo invocato con la perifrasi di
Nympharum Bacchigue comes + tre relative ai vv. 1-4 (Landolfi 2007, Setaioli 2011, 267-268).
Sull’invocazione si ¢ soffermato Fucecchi 2013, 44 n. 27: «Il ‘padre Dite’, re degli inferi,
sceglie infatti di adottare un profilo basso e maliziosamente diplomatico nell’approccio a
Fortuna, che pute in passato gli ha giocato un brutto tiro facendogli perdere il sorteggio
dei regni».

7 V. 82-83 “ecquid Romano sentis te pondere victam | nec posse ulterius perituram extollere molem?”.
11 sintagma ecquid+sentire (TLL 5.2.55.69-70) ¢ abbastanza diffuso per provocare I'interlo-
cutore spingendolo a reagire a un pericolo imminente o a una situazione grave e insoste -
nibile (cfr. ad es. Hor. Epist. 1, 18, 82-83; con non posse in Liv. 3, 11, 12; 4, 3, 8; 5, 52, 1).
In poesia uno stilema analogo ¢ utilizzato da Ovidio nelle Metamorfosi per esprimere una
situazione intollerabile (il verbo usato ¢ sempre Zolerare, qui vatiato in extollere, coerente-
mente con la pregnante imagery del peso, del “sollevare e abbattere” della volubile Fortu-
na): Ovid. Mez. 2, 301-302 negue enim tolerare vaporem | uiterins potuit; 9, 289-290; 11, 630-
631.



Teologia della guerra civile 141

alla richiesta. Proprio questo, in effetti, richiama esplicitamente gli ordini di
Giunone alla sua famula Alletto®. Dopo Virgilio, la movenza della provoca-
zione verbale tivolta a un demone malefico ¢ destinata ad avere lunga fortu-
na’. Di norma, una divinita aizza un mostro infernale, il quale poi, a sua vol-

ta, istiga gli esseri umani alla violenza. In Petronio la funzione del demone
infero ¢ di fatto sdoppiata fra due figure “gemelle”, due personificazioni car-
dine dei deorum ministeria: 1a Fortuna stessa, che Dite invita a scatenare la

guerra, e Discordia, che sobilla gli uomini al combattimento™.

10

10

Vv. 94-95 “Guare age, Fors, muta pacatum in proelia vultum, | Romanosque cie, ac nostris da funera
regnis”. Le esortazioni alla violenza dominano I'interazione verbale di Giunone con Allet-
to: Verg, Aen. 7, 331-332 “hunc mibi da proprinm, virgo sata Nocte, laborem, | hanc operam |...],
338-340 fecundum concute pectns, | dissice compositam pacem, sere crimina belli; | arma velit
poscatque simul rapiatque inventus”. Quare age si trova nelle esortazioni di Alletto a Turno
(Verg. Aen. 7, 429; il sintagma ¢ molto raro). Simili sono le movenze di Giunone con
Eolo (Aen. 1, 65-75), cui pero si aggiunge la promessa di una ricompensa.

Sul “patto infernale” da Ovidio a Petronio vd. § 2.3 di questo capitolo. All’episodio di
Aen. 7 si ispira I'incontro fra Giunone e Tisifone in Silio (cfr. in part. Sil. 2, 543-544 sic

voce instimulans dextra dea concita saevam | Eumenida incussit muris). Un’azione di Tisifone
“alla maniera di Alletto” ¢ messa in moto da simili invocazioni nella Tebaide di Stazio
(Ganiban 2007, cap. 2, Criado 2000, 19ss. e passim, Briguglio 2017, 12-32): 1, 56-59 (Edi-
poO) “di, sontes animas angustaque Tartara poenis | qui regitis, tugue umbrifero Styx livida fundo, |
quam video, multumqne mibi consueta vocari | adnue, Tisiphone, perversaque vota secunda”™; 4, 483-
487 (menzione della dea anche a 4, 213); 8, 65-68 (Dite [!]); cft. anche 7, 6-33 (Giove a
Marte, tramite Mercurio). Claudiano utilizza il verbo /lacessere per introdurre il discorso di
Megera a Giustizia: Claud. In Raf. 1, 356 dirogue prior sic ore lacessit. Probabile Pinflusso di
Aen. 7 (cfr. almeno In Raf. 1, 358-359 con Aen. 7, 332-333) e del diverbio fra Tisifone e

Pietas in Theb. 11, ma forse non ¢ da escludere un qualche influsso petroniano.

Sul rapporto fra Alletto e la Discordia petroniana (ed enniana) vd. §§ 3-4 di questo capi-
tolo. Friedrich 2010, 372 n. 10 [= 1938, 27 n. 2], dopo aver notato acutamente questa si-
mile funzione di Fortuna e Discordia, conclude: «Es wird uns kaum tberraschen, daf3 der
Dichter mit seiner Fortuna nichts Rechtes anzufangen weil3. Man fragt sich, warum sie
bemiht witrd, wenn statt ihrer Discordia die Menschen aufeinanderhetzt, an die sich Dis
pater ebensogut wie an jene hitte wenden kénnen». Questa duplicazione non offusca
pero la caratterizzazione della Fortuna come nuova e onnipotente divinita. Sebbene,
come vedremo, anche la Discordia assuma significativamente tratti tipici di Giove, resta
comunque una divinita di una categoria inferiore rispetto alla Fortuna.



Stefano Poletti 142

11 debito della Fortuna nei confronti di Alletto traspare soprattutto dai vv.
109-110: “e# mibi cordi | quippe cremare viros et sanguine pascere luxcum”. Questa af-
fermazione, con cui la dea si allinea ai sanguinari desideri del dio dei morti,
appare affine alla descrizione di Alletto in Aen. 7, 325-326 cui tristia bella |
iraeque insidiaeque et crimina noxia cordi''. Insieme alle somiglianze del contesto
sopra delineate, #rait d’'union ulteriore fra i due personaggi ¢ la peculiare asso-
ciazione di cordi (esse) e azioni violente, un’associazione ossimorica e parados-
sale, all’insegna di un perverso attaccamento affettivo al male'.

Se Fortuna e Discordia assorbono cosi i caratteri furiali, provoca ben
poco stupore che Tisifone, la furia che nella poesia epica postvirgiliana assu-
me a pieno titolo il ruolo di Alletto, nel Be//um sia figura relativamente margi-
nale: viene invitata a fruire della grande distruzione (vv. 119-120), ma non ha
il compito di scatenare le ostilita”. Anche la caratterizzazione di Dite ha un
ovvio debito verso Alletto, cosicché I’Olimpo ¢ estromesso a favore di un

11 Cfr. anche il v. 257 Letumqune Insidiaeque et lurida Mortis imago, in cui, accanto alla possibile
eco di Aen. 7, ¢ da citare anche Aen. 12, 336 Iraeque lnsidiaeque, dei comitatus, aguntur.

12 Cfr. Fernandelli 1999, 25 (sul rapporto fra Discordia enniana e Alletto): «La chiusa della
frase [scil. virgiliana] sviluppa un effetto ossimorico, quasi paradossale, che punta verso
Pallusione etimologica: da cui #ristia bella. . .cordi a Dis-cordia». Fernandelli mette in relazione
la proposizione relativa cui tristia bella...cordi a Enn. Ann. 220-221 S. corpore tartarino
prognata Paluda virago, | cui par imber et ignis, spiritus et gravis terra (sui problemi del passo e
sull’identificazione del personaggio con la Discordia cfr. Hardie 2009, 99ss.). Sul piacere
del male cfr. Rosati 2017, 57: «Quella che [...] fa di Alletto un personaggio-simbolo del
‘piacere del male’, ¢ la componente ‘affettiva’ (cordi) che caratterizza la sua azione e ac-
compagna il suo agire a fine di male». Vd. anche Thome 1993, 80s..

13 Tisifone ¢ spesso presentata come “flagellatrice-capo” (Verg. Aen. 6, 571, Ovid. Met. 4,
451-485, Stat. Theb. 1, 93-94, Sil. 2, 530). Alla luce del sole ¢ definita pallida Tisiphone
(Georg. 3, 552, Aen. 10, 761 = Bellum v. 120). 1l suo protagonismo nelle disgrazie umane,
citato episodicamente da Virgilio (come nota gia Servio ai passi citati, la Furia ¢ metafora
del furore e della peste), trova sviluppo nell’epica postvirgiliana, in cui Tisifone eredita il
ruolo della sorella Alletto. Nel Be//um Tisifone non ricopre una funzione narrativa rile-
vante (cosi come le Furie in generale: cft. il vago v. 255 horrida Erinys; v. 256 Megaera), ma
¢ ritratta come una specie di co-reggente del regno dei morti, deputata ad accogliere
I'immensa strage, insieme a Dite e a Caronte (mea Tisiphone la definisce Dite al v. 97; a lei
si rivolge la Fortuna al v. 120). Improbabile, in ogni caso, I'idea di un goffo scambio T7s/-
phone | Perse-phone postulato da Martin 1999, 159.



Teologia della guerra civile 143

nuovo pantheon tutto discendente dal demone di Aen. 7. Thome, confrontan-
do con acume il Dite petroniano con il Plutone virgiliano (che odia Alletto:
Verg. Aen. 7, 327 odit et ipse pater Pluton), osserva che Petronio attribuisce cari-
caturali tratti “satanici” al dio, rendendolo affine a una Furia. Sarebbe la pri-
ma attestazione di un ‘“Plutone satanico” a nostra disposizione, se si accetta
la datazione pre-Stazio (vd. Theb. 8 e la rappresentazione staziana del dio dei
morti)'*.

Nella dinamica intertestuale con Aen. 7, importante ¢ il rapporto gerat-
chico che lega Dite e Fortuna. Nell’episodio eneadico, cosi come nelle sue ri-
prese successive, ¢ sempre una divinita di rango superiore, di norma olimpi-
ca, a impartire ordini a un demone infernale, che funge da sottoposto. Nella
versione petroniana del “patto infernale” i rapporti di forza fra le due divini-
ta vengono sostanzialmente invertiti: in Dite si avverte soprattutto la subor-
dinazione di Alletto (non certo la superiorita olimpica di Giunone), essendo
il dio ritratto come figura gerarchicamente inferiore alla Fortuna®. All’elabo-
rata epiclesi di Dite (vv. 79-81) la dea risponde con il secco (e alquanto para-
dossale) o genitor e con una proposizione relativa sulla sua sfera di potere, il
regno dei morti che la Sorte stessa ha assegnato al dio nel famoso sorteggio
fra i tre fratelli'®. Gli imperativi che Dite rivolge alla Fortuna sono conferma-

14 'Thome 1993, 98-99: «Sogar Pluto distanziert sich von Allecto, et hat also bei Vergil noch
nicht die Rolle eines Hollenflirsten angenommen wie dann bei Statius. Diese satanischen
Zige miussen ihm allerdings spitestens bereits in frithneronischer Zeit zu eigen gewesen
sein, wie die schon parodistische Ubertreibung im ,Biirgerkriegsepyllion’ des Petron
zeigt» (sul Plutone staziano torneremo in questo capitolo; cfr. anche supra pp. 119-120).

15 Fucecchi 2013, 44 n. 27: «[...] sia nella visita ad Alletto che in quella [s in Ovidio] a Ti-
sifone la superiorita autorevole di Giunone contrasta con la situazione petroniana» — una
giusta osservazione, che non deve pero far perdere di vista quanto non solo la Fortuna,
ma anche Dite abbiano da spattire con il personaggio di Giunone.

16 V. 103 G genitor, cui Cocyti penetralia parent”. Sulle invocazioni di Dite come sovrano degli
inferi cfr. ad es. Verg, Aen. 6, 264, Sen. Oed. 256, 868-869, [Sen.] HO 938 nigrantis regna qui
torgues poli, Lucan. 6, T42-T43 pessime mundi | arbiter. Sulle invocazioni con «motivi para-
encomiastici» (Fucecchi 2013, 45 n. 31) cft. Ovid. Mez. 10, 17-18 e 32-35 (Otfeo a Pluto-
ne e Proserpina), Stat. Theb. 8, 90-93 (Anfiarao a Plutone), Claud. DRP 1, 55-62 (Lachesi
a Plutone; vd. la n. di Gruzelier 1993 ad /oc.). Anfiarao (Stat. Theb. 8, 93 sator) e la Lachesi
claudianea esaltano la potenza generatrice di Dite. In Petronio viene enfatizzata la sfera
“paterna”: v. 76 Ditis pater, altro nomen honoris (O. 3.189.26ss. e 190.66ss.; TLL



Stefano Poletti 144

ti da quelli che la Fortuna a sua volta rivolge a Dite e poi a Tisifone (vv. 116-
117; 119-120). Anch’essi richiamano gli ordini di Giunone ad Alletto e il rap-
porto gerarchico fra le due; come detto, la Fortuna non ha petd bisogno di
demoni inferi per scatenare la guerra (¢ questa una sua autonoma decisione),
bensi li invita semplicemente a godere della catastrofe incombente.

Cercando di ridimensionare ’assimilazione della Fortuna petroniana alla
Giunone virgiliana, Grimal'” osserva:

La Fortuna d’Eumolpe ne ressemble aucunement a la Junon
de Virgile; ce n’est pas une femme irritée qui essaie, envers et
contre tous, et en rébellion contre les Destins, de nuire aux
Troyens; elle est beaucoup plus proche du Jupiter de I'Endide.

Senza dubbio la Fortuna appate come onnipotente e di fatto sostituisce
Giove, ma il quadro che abbiamo delineato — il rapporto privilegiato con il
settimo libro — induce a non sottovalutare 1 tratti comuni con l'iraconda mo-
glie del sommo dio'®. Dietro I/ della Fortuna si puo facilmente intravedere
la leggendaria /72 di Giunone, che, ansiosa di ostacolare la potenza romana
contro il volere del marito, mette in moto la vicenda dell’ Eneide”. 1.a deco-

6.2.1820.28ss.; 10.1.685.16-17), v. 124 pater umbrarum. Se in Cic. Nat. deor. 2, 66 si fa riferi-
mento alla ricchezza di Dite in quanto simbolo della “forza generatrice” della terra, nel
Bellum 1 vari epiteti sembrano funzionare kot’dvtigpacwy (un padre che genera solo
morte, che dimostra affetto al piu per la sua Tisifone [v. 97]). D’altra parte, ’associazione
fra Dite e ricchezza viene allusa da Petronio nella tirata contro I'escavazione (vv. 90-93).
Cft. ancora Fucecchi 2013, 49 sull’epiclesi di Dite: «Da un lato essa potrebbe infatti com-
pensare implicitamente P'effettiva assenza di Giove, figura ‘paterna’ per eccellenza, non-
ché detentore del potere decisionale nelle scene divine a carattere deliberativo. D’altra
parte, il testo sembra evidenziarne la criticita proprio mentre tenta di accreditarne il valo-
re letterale: come quando Fortuna si rivolge al dio ‘sterile’ per antonomasia chiamandolo
genitor (103)». Per una poco plausibile genealogia di Fortuna come figlia di Dite cfr. Gri-
mal 1977, 155 (interessante, in ogni caso, il parallelo con le Parche).

17  Grimal 1977, 99; sulla stessa linea anche HiuBler 1978, 136 n. 76 e 137 n. 80.

18 1l rapporto che lega la Giunone virgiliana alle divinita femminili dominanti nel Belum ¢
evidente anche per la Discordia (cfr. §§ 3-4 di questo capitolo).

19 Cfr. gia Stubbe (a v. 76s.): «Der Totengott erscheint hier neben Fortuna als die Rom
feindliche Gottheit. In der Aeneis ist es die Junow.



Teologia della guerra civile 145

struzione del tradizionale apparato divino passa anche da una sovversione
delle relazioni gerarchiche (e sessuali) della regale coppia divina. Alla compo-
nente femminile e irrazionale viene tolto I'intralcio della controparte maschi-
le e razionale, quella del marito-sovrano, che limita le manie persecutorie di
Giunone e che, di fatto, non permette alla dea una piena assimilazione alle
brame distruttrici di Alletto, anche nei momenti di rabbia pit soverchiante™.
La Fortuna si presenta come una specie di “Giunone emancipata da Giove”,
una divinita femminile che si appropria di una funzione tradizionalmente at-
tribuita al maschio”, mentre il ruolo maschile viene ricoperto da una divinita
a lei sottomessa, dall’accondiscendente fratello di Giove, mosso da impulsi
altrettanto crudeli e rabbiosi e dall’ostilita nei confronti dei Romani.

11 rapporto fra Fortuna e Giunone ¢ corroborato da una precisa remini-
scenza virgiliana, tratta non dal settimo, bensi dal primo libro dell’ Eneide, dal-
la scena in cui sono introdotte la regina degli déi e la sua z7a. Le prime parole
pronunciate da Giunone, adirata contro Enea, sono con tutta evidenza ripre-
se nell’esordio del discorso di Dite, con la descrizione della Fortuna sopraf-
fatta dal peso di Roma:

Verg, Aen. 1, 37-38
“mene incepto desistere victam

nec posse Italia Teucrorum avertere regem?”

vv. 82-83
“ecquid Romano sentis te pondere victam

nec posse ulterius perituram extollere molem?”.

20 Sulla coppia divina nell’Eneide (¢ sulla dinamica fra kosmos e chaos) cfr. almeno Feeney
1991, 129-155, Hershkowitz 1998, cap. 2. Quanto alla mancata assimilazione di Giunone
al “chaos universale” rappresentato da Alletto, importante ¢ I'invito della dea al demone a
tornare negli inferi (Verg. Aen. 7, 557-559).

21 Gia nella Giunone di Aen. 7 ¢ stata notata una sorta di “gender inversion” (Hershkowitz
1998, 104-105 con bibliografia).



Stefano Poletti 146

Nelle patole victam | nec posse, in entrambi i casi in apertura del primo di-
scorso di una divinita nel poema (un raffinato divertissement con le “movenze
incipitarie” dell’epas), si percepisce lo sdegno della dea “vinta dall'uomo”, co-
stretta a subirne le azioni®. Dite, insomma, sembra invitare metaletteriamen-
te onnipotente Fortuna a “immedesimarsi” nella Giunone virgiliana e nella
sua zra.

L’invito di Dite viene accolto: la dea condivide i suoi sentimenti. La For-
tuna descrive la propria 7ra come una flamma che la consuma, un doloroso
vulnus interiore. 1l riferimento intertestuale piu diretto dei vv. 105-106 (“ec
enim minor ira rebellat | pectore in hoc leviorque exurit flamma medullas”) ¢ alla fiam-
ma d’amore che divora Didone: Verg. Aen. 4, 66-68 est mollis flamma medullas |
interea et tacitum vivit sub pectore vulnus. | wuritur infelix Dido [...]. Didone rappre-
senta un pericoloso ostacolo alla teleologia eneadica, alla fondazione di
Roma; proprio per questo la regina ¢ destinata a essere abbandonata
dall’eroe, la sua flamma amorosa a trasformarsi in odio e ira, in desiderio di-
struttivo nei confronti di Enea e dei futuri Romani. Significativamente, la
Fortuna levis abbandona Roma, passa dall’amore all’odio (v. 107 odi), come
un’amante infedele, vorace di novita (realizzando, anche in questo, I'invoca-
zione di Dite: v. 81 “Guae nova semper amas et mox possessa relinquis™), e si propo-
ne di distruggerla. Il rapporto fra Fortuna e Didone ¢ dunque un gioco di
contrappunti, di somiglianze e differenze, che, nel loro insieme, mettono in
rilievo il tema della /evitas (non a caso: levior flamma), della mutabilita dei senti-

22 1l parallelo, rilevato cursotiamente da Jessen 1872, 12, sembra esser poi passato inosset-
vato ai commentatori petroniani. La reminiscenza verbatim ¢ rafforzata da diverse asso-
nanze: ‘mene incepto desistere victams | nec posse Italia Tencrorum avertere regem?” —“ecquid Romano
sentis te pondere victam | nec posse ulterins perituram extollere molem?’. 1l tema ritorna in Verg.
Aen. 7,310 “vincor ab Aenea”. A proposito di “meccanismi incipitari”, si ricordi che, nella
descrizione del fulgnr dei vv. 122-123, Petronio allude sottilmente all’entrata in scena del
Giove eneadico (v. 122 —Verg, Aen. 1, 223; cft. supra pp. 112-113). Anche in base al pre-
gnante parallelo con Verg, Aen. 1, 37-38, ¢ sconsigliabile postulare una lacuna dopo il v.
82, come vorrebbe Fuchs 1959, 77-78 (<nonne vides populum niminm languere potentenr> | nec
posse ulterins ecc.), per associare I'immagine della sopraffazione ai Romani piuttosto che
alla Sorte (I'zmagery della mole riprende evidentemente il pondere victam del verso preceden-
te).




Teologia della guerra civile 147

menti”. D’altra parte, la rappresentazione della collera della Fortuna non
puo non richiamare il vulnus (Uira, Vodinm, la flamma) della dea protettrice di
Cartagine, Giunone: Verg, Aen. 1, 36 cum Iuno aeternum servans sub pectore
vulnus; V. 50 talia flammato secum dea corde volutans.

L’incontro fra Giunone ed Eolo in Aen. 1, che segue il discorso della dea
e con cui si apre la narrazione eneadica, appare speculare a quello di Aen. 7:
Giunone provoca il caos scatenando da una parte Alletto, dall’altra i venti
(un elemento, questo, pure connotato in senso infero)*. La “carica infernale”
dell’episodio del Belum rende il patto fra Giunone e Alletto il referente piu
esplicito e immediato. Tuttavia dal passo-gemello di Aex. 1, che (come nel
Belluni) da il via alla narrazione epica, giungono ovviamente diversi spunti”.
Accanto alla caratterizzazione di Giunone, interessante ¢ la figura di Eolo
come divinita maschile e sottoposta, un re, come Dite, rinchiuso in un regno
sotterraneo di cui ¢ geloso custode. Se sia Eolo che il dio dei morti scatena-
no il caos, nella sua invettiva contro i Romani Dite appare legato, un po’ pa-
radossalmente, anche al Nettuno che, in Aen. 1, 132-141, rimprovera 'inva-
sore Holo riportando Pordine. Rilevante ¢ il carattere incipitario di tale scena
divina, che, per cosi dire, mette in moto la macchina epica (su questo punto
ritorneremo sotto, confrontando I'episodio con il concilium di Met. 1).

La Fortuna “impotente”, “vinta da Roma” rievoca senz’altro la Giunone
virgiliana “vinta da Enea”, ma I'immagine ¢ densa di richiami allusivi, che ¢
opportuno approfondire.

Dietro questi versi ¢ stata vista un’allusione alla figura «de la divinité qui
supporte un poids qui, sans cela, s’effondrerait», Atlante o Ercole (Grimal

23 Cfr. anche Connors 1989, 89-90: «Her own description of her hatred teveals her fickle
nature since her words recall love, specifically Dido’s love. And when these words are set
against odi [v. 107] [...], we get an even stronger impression of Fortuna’s swift changes
of hearts. L’aggettivo /vis indica una fiamma di debole intensita, che sta svanendo (riferi-
to a passione amorosa che sfuma rapidamente in [Sen.] Ocz. 191).

24 1 venti sono intrappolati in una caverna — una chiara allusione agli infeti e all’imprigiona-
mento dei Titani (Hardie 1986, cap. 3). Sul rapporto fra i due episodi cfr. Hardie 1986,
332 e Hardie 1993, 60.

25 De Nadai 2000, 114.



Stefano Poletti 148

1977, 105): in effetti un simile giro di frase ricorre a proposito delle Alpi al v.
151 totum ferre potest umeris minitantibus orbem, ove il modello sembrerebbe pro-
prio Atlante, figura mitica e catena montuosa®. Si potrebbe a mio parere
ipotizzare anche l'inversione di una famosa e diffusa iconografia della Fortu-
na, in bilico sopra una sfera: qui avtemmo una moles in bilico sulla Fortuna®.
Il legame fra una divinita oppressa dal peso dell’'uomo e la guerra ¢ molto
antico: gia nei Cypria la Terra si lamenta del peso degli uomini, donde la deci-
sione di Zeus di scatenare la guerra di Troia™.

La descrizione del potete romano come carico oneroso, difficile da soste-
nere, conosce numerose altre attestazioni, soprattutto in relazione alla philo-
ponia del princeps” — un attributo che, nel Bellum, verrebbe riferito alla dea
Fortuna, a un fattore di incertezza e di instabilita. Fin dall'invocazione, per-
tanto, inizia I'inversione della retorica augustea e imperiale in senso lato. In
un poema in cui il ruolo di Giove viene usurpato dalla Fortuna, un siffatto
rapporto sovversivo mira a decostruire la tipica associazione fra la somma
divinita olimpica e I'imperatore stesso. Allo scoppio della guerra civile non
compare alcuna divinita che assicuri stabilita (e un futuro) al potere romano
e la mutevole Fortuna ¢ la dominatrice incontrastata dell’apparato divino. In
questo contesto vanno inquadrati anche i vv. 108-109 destruet istas | idem, qui
posuit, moles dens: 1l dens arbitro della storia di Roma ¢ proprio la Fortuna (non,
come pensano alcuni critici, Marte)™, la quale, dopo averne permesso i suc-

26 Cfr. p. 239 n. 49 ¢ pp. 306-308.

27 Cftr. Pacuv. fr. 262 Fortunam insanam esse et caecam et brutam perbibent philosophi | saxogue
instare in globoso praedicant volubili: | id quo saxum inpulerit Fors, eo cadere Fortunam autumant
con nota di Schierl 2006 (da cui cito il frammento).

28 Cfr. fr. 1 W. e nfra p. 157.

29 In poesia i passi piu significativi sono senz’altro Ovid. Trist. 2, 221 non ea te moles Romani
nominis urget, Ovid. Met. 15, 1-2 quaeritur [...] quis tantae pondera molis | sustineat, Calp. Sic.
1, 84-85 Romanae pondera molis | |...] excipiet. Vinchesi 2014 (ad Calp. Sic. 1, 84) vede una
possibile eco del passo di Calpurnio nel luogo petroniano. Rimell 2007, 80 pensa acuta-
mente a una precisa inversione di Ovid. Mez. 15, 1-2 (vd. anche il suo pre-testo, il “peso
della fondazione” di Verg. Aen. 1, 33, ostacolato da Giunone). Cfr. Ingleheart 2010 (ad
Ovid. Trist. 2, 221), per un’utile lista di passi sul tema «responsibility and burden of rul-
ing the empire», e TLL s.v. zoles 8.1340.83ss.

30 Che il deus sia Marte & ipotesi attestata a partire almeno dalle edizioni di Anton ¢ Werns-



Teologia della guerra civile 149

cessi, si propone ora come unico obiettivo I'abbattimento del colosso roma-
no (moles).

Nel Bellum, infine, si ha un deliberato rispecchiamento fra lo stato di so-

praffazione della Sorte sotto il peso di Roma (vv. 82-83) e quello di Roma
sotto il suo stesso potere (vv. 84-85): 'Urbe ¢ “sopraffatta dalla buona sor-

tC”

, non riesce a sostenere la propria mole, le proprie ricchezze — tema per-

vasivo del Bellum fin dall’incipit’. 11 tgpos di “Roma che rovina sotto il suo
stesso peso” ha lunga tradizione, a partire dall’Epod. 16 di Orazio, cui Petro-
nio sicuramente allude™. 1l #pos ricorre nella descrizione delle cause del con-

31

32

dorf. L’interpretazione ¢ ripresa da Baldwin (seguita da Stubbe, Sage, Schnur, Walsh,
Schmeling e Holzberg): «Mars, the father of Romulus and Remus, and patron of the
city», con richiamo a Verg. Aen. 1, 276s. Mavortia moenia, ove I'aggettivo non solo funge
da patronimico (“figlio di Marte”: vd. Bellum v. 268), ma suggerisce anche I'importanza
del dio della guerra per i Romani. Gia Erhardus/Goldast faceva notare che «deus |...]
émoivmg utrumque sexum complectitur» (cfr. Horsfall 2000 a Verg. Aen. 7, 498; TLL
5.1.890.16-40). Interessante Hor. C. 1, 34, 12-15, ove una potenza divina indicata inizial-
mente come deus viene poi specificata proprio come Fortuna. La Fortuna petroniana parla
di sé in terza persona perché sta presentando caratteristiche del proptio numen. Tale espe-
diente retorico ¢ spesso utilizzato dalle divinita epiche per definire estensione e limiti del-
la propria sfera di influenza (cfr. ad es. Verg. Aen. 10, 112 “rexc Luppiter omnibus idem” e
Ovid. Met. 4, 426-427 “nil poterit Iuno nisi inultos flere dolores? | Idgue mibi satis est?”). La ca-
ratterizzazione della Fortuna come, per usare un’espressione manzoniana, dio “che atter-
ra e suscita” ¢ topica e i vv. 108b-109a parrebbero fornire una perfetta definizione di
questo concetto (vd. il cit. passo di Orazio). Dato che il #gpos ¢ largamente alluso sia nel
discorso della Fortuna che in quello di Dite, anche il contesto provvede a dirigere I'inter-
pretazione in modo inequivocabile.

Le due imagery, peso/forze-tisorse, paiono dividersi distintamente fra i vv. 82-83 ¢ i vv.
84-85. L’imagery del peso e le correlate metafore vengono riprese in contrappunto dalla
Fortuna nel suo discorso ai vv. 107-109, cosi come I'idea del disprezzo per i propri beni:
si confronti in part. ipsa suas vires odit Romana inventus con v. 107 odi (che corrisponde a vv.
80-81 nulla placet ... nova semper amas) e ~. 108 muneribusque meis irascor ecc. A proposito di
“weighty problems” nel Be//um cft. le acute considerazioni di Connors 1998, 114-117.

Cft. in part. Hot. Epod. 16, 1-2 altera iam teritur bellis civilibus aetas, | suis et ipsa Roma viribus
ruit — vv. 84-85 ipsa suas vires odit Romana inventus | et quas struxit opes, male sustinet (vd. il
gioco poduN-vis/ Podun-Roma, su cui cfr. Schmeling—Setaioli ad /oc., Johnson 2012, 156,
Macleod 1979). La menzione di vires “autodistruttrici” (Liv. Praef. 4, Flot. 1, 47, 6, Manil.
1, 912), cosi come il pregnante sintagma spse+suus (Prop. 3, 13, 60, Manil. 1, 912), sono
spesso attestati nel 7gpos. I’Epod. 16 di Orazio, che sembra cristallizzare alcuni tratti ar-



Stefano Poletti 150

flitto nel primo libro della Pharsalia”®. Come rilevato da Grimal, il tema
dell’invidia dei fata contro la grandezza di Roma, argomento cosmico presen-
tato da Lucano nel suo “cappello introduttivo”, viene inserito da Petronio in
una sezione dei deorum ministeria, nel discorso di Dite™. Di conseguenza si as-
siste a una drammatizzazione delle tradizionali (e un po’ trite) formule di “fi-
losofia della storia”: vengono calate in un dialogo fra il dio dei morti e una
Fortuna personificata e contribuiscono alla loro caratterizzazione.

1.2. Un “concilium infernale”

Dalla nuova gerarchia dei ruoli divini e dalla costatazione dell’onnipoten-
za della dea Fortuna emerge la contaminazione di due diverse (e antitetiche)
scene tipiche del Gotterapparat dell’epos. La rete dei richiami intertestuali mette
in luce una “fusione” fra il patto infernale improntato ad Aen. 7 e il zgpos epi-
co del concilinm deorum. Al concilium subentra nel Bellum la forma ristretta di in-
contro divino, il dibattito a due, in cui una divinita sottopone a Giove/Zeus
una richiesta o una supplica, che il sommo dio decide di accogliere™. 1l risul-

chetipici del tema, potrebbe aver avuto un influsso diretto su molti di questi testi e anche
sul passo petroniano, che per formulazione parrebbe uno dei piu vicini a Epod. 16, 2. Sul
materiale topico sembrano innestarsi alcuni spunti originali. In primo luogo, I'immagine
della ruina viene accennata solo nel v. 85, mentre il fulcro del v. 84 ¢ costituito dall’odiz. In
secondo luogo, al posto della semplice menzione di Roma viene utilizzato il sintagma Ro-
mana inventus, una clausola prediletta da Ennio (Ann. 499; 550; 563 S.). 1l verso ha una so-
miglianza notevole con AL 871, 3-4 desidia et luxu robur Romana inventus | perdidit, forse un
componimento di eta umanistica ispirato a Petronio.

33 Si veda soprattutto Lucan. 1, 70-72 imvida fatorum series summisque negatum | stare din
nimioque graves sub pondere lapsus | nec se Roma ferens; 81-84 in se magna rnunt: laetis hunc
nuniina rebus | crescendi posunere modum. Nec gentibus ullis | commodat in populum ferrae pelagique
potentem | invidiam Fortuna suam. Senz’altro, come nota Roche 2009 a Lucan. 1, 71, il tema
del “soccombere sotto il proptio peso/le proprie forze™ si ricollega a quello dellinevita-

bile caduta che attende un potente all’apice della buona sorte: Roche cita Sen. Agam. 57-
63 ¢ 86-89 /icet arma vacent cessentque doli, | sidunt ipso pondere magna | ceditque oneri fortuna suo,
Grimal 1977, 104 aggiunge Sen. NQ 3, 7 (’elenco potrebbe essere lungo: Berti 2004, 215
n. 3).

34 Grimal 1977, 50, 98, 105 (Grimal parte dal presupposto che Lucano imiti Petronio).

35 Per classificazioni e rassegne dei concili divini cfr. almeno Romano Martin 2009 ¢ Reitz



Teologia della guerra civile 151

tato € un nuovo spazio epico per questo singolare Gotterapparat e per la sor-
prendente scena deliberativa di cui esso € protagonista. Il concilio/incontro
fra divinita sull’'Olimpo, dominato da Giove/Zeus, subisce una brusca degra-
dazione-inversione: 'Olimpo ¢ soppiantato da uno scenario infernale popo-
lato da divinita grottescamente malvagie ed egoiste, alle quali viene deman-
dato il compito di decidere le sorti dell'umanita; il padre degli dei ¢ spodesta-
to da una figura inedita, la Fortuna.

11 riferimento a tali scene tipiche dell’epos si sostanzia attraverso una preci-
sa rete di riferimenti intertestuali. In prima linea ¢’¢ naturalmente I’ Eneide. 11
concilinm che apre Aen. 10 e, in special modo, la preghiera di Venere a Giove
per arrestare la guerra sono un modello puntualmente alluso e sovvertito. Se,
come sopra segnalato, negli imperativi piu incalzanti alla Fortuna si possono
riconoscere reminiscenze degli ordini di Giunone ad Alletto, la tessitura del
discorso di Dite ricalca in effetti la lamentela di Venere. Entrambi i perso-
naggi esordiscono con una ossequiosa e solenne invocazione alla somma di-

vinitd™, a cui segue una domanda retorica che punta a smuovere Pinterlocu-

2012 (sull’epica flavia). Gli studi sul tema distinguono correttamente fra i veri e propri
concilia e 1 colloqui fra due divinita, categoria, quest’ultima, a cui afferisce la scena di cui
sono protagonisti Dite e Fortuna. Ciononostante, nel titolo di questo paragrafo e altrove,
con lespressione “concilinm infernale” (vd. anche Fucecchi 2013, 44: «uno strano ‘conci-
liabolo’») ho voluto mettere in rilievo la “contaminazione intertestuale” delle due tipiche
Gitterszenen (incontro con la divinita infera secondo il modello di Aen. 7 e concilium deo-
rum), evidente nei richiami sia all’Eneide che alle Metamorfosi. Nella cornice del Bellum la
singolare scena si pone come sostituto del tradizionale concilio di dei a carattere delibe-
rativo, di cui, come vedremo, sembra rappresentare un’estremizzazione in senso “tiranni-
co” (sulla scia di Ovidio).

36 Aen. 10, 18 “o pater, o hominum rerumque acterna potestas” — ~. 79 “rerum  humanarnm
divinarumque potestas (sul parallelo vd. Zeitlin 1971, 77 n. 1, Fucecchi 2013, 44 n. 27). Da
segnalare lattraente correzione magistra (accettata da Diaz y Diaz e Schmeling—Setaioli)
per il tradito potestas del v. 79, proposta sulla base di CLLE 255, v. 3 rerum humanarum divi-
narumque magistra, invocazione a Venere (i proff. Cesare Letta e Heikki Solin, che ringra-
zio, datano liscrizione al II-III sec. d.C.). Il termine pofestas, in effetti, potrebbe essere pe-
netrato a testo per influsso del v. 80 “Fors, cui nulla placet nimium secura potestas” (cosi Miil-
ler!, che propone anche Iespunzione del v. 79) ed ¢ probabile che uno scriba/interpola-
tore abbia avuto nell’orecchio anche il passo dell’Eneide. Se escludiamo una serie di for-
tuite casualita (come un modello comune, ipotesi avanzata da Schmeling—Setaioli), ¢ pos-



Stefano Poletti 152

tore, denunciando una situazione ormai insostenibile’. In entrambi i casi la
climax retorica (vd. lo sdegnato efiam) coincide con un riferimento all’Oltre-
tomba e, pill precisamente, all'infrazione del confine fra mondo dei vivi e
mondo dei morti®. Anche lespressione Romanis arcibus, impiegata dalla For-
tuna al v. 107 (“omnia, quae tribui Romanis arcibus, odi”), & tessera virgiliana, che
ritorna, non a caso, nelle parole profetiche della Discordia al v. 293 (Romanas
arces). Nell’ Eneide le Romanae arces ricorrono solo nelle profezie: una volta per
la catastrofe della seconda guerra punica, che Giove preannuncia in Aex. 10,
11-14; due volte a proposito della futura gloria di Roma, specialmente in re-
lazione alla sua fondazione; anche le attestazioni delle Georgiche hanno una si-
mile funzione celebrativa®. 11 background virgiliano rende la ripresa della for-
mula particolarmente pregnante: Fortuna, rivelando quanto sta per accadere,
dichiara la fine della prosperita della citta e 'incombente disastro della guerra

sibile che "anonimo autore del carme epigrafico abbia preso “di peso” il verso da Petro-
nio (non a caso ¢ l'unico verso pienamente comprensibile di un breve e sconclusionato
carme di cinque versi). Il problema testuale va contestualizzato nella questione delle ripe-
tizioni lessicali nel Bellum, soprattutto in clausola (vd. praeda/praedam ai vv. 50-51, dove la
quasi totalita degli editori accoglie pleberz di Burman, a mio parere con buone ragioni; vi-
deret/ vidit ai vv. 244-245, dove I'assai problematico »idit ¢ di norma corretto in vicit di Ja-
cobs).

37 Vetg. Aen. 10, 20-22 “cernis_ut insultent Rutuli, Turnusque feratur | per medios insignis equis
tumidusque secundo | Marte rnat? non clansa tegunt iam moenia Teuncros” — vv. 82-83 “ecquid
Romano sentis te pondere victam, | nec posse ullerius perituram extollere molem?”.

38 Verg. Aen. 10, 39-41 “punc etiam manis (baec intemptata manebat | sors rerum) movet [scil. Inno)
et superis immissa repente | Allecto medias Italum bacchata per nrbes™, v. 90 “en_etiam mea regna
petunt”.

39 Romanis arcibus ticorre in Georg. 2, 172 (Augusto) mbellem avertis Romanis arcibus Indum e nel
cit. Aen. 10, 12-13 “(...] cum fera Karthago Romanis arcibus olim | exitinm magnum atque Alpis

immittet apertas” (la formula, in questa forma e posizione metrica, non appare altrove atte-
stata); cfr. anche Georg. 2, 535 (Roma) septemque nna sibi muros circumdedit arces (= Aen. 6,
783 con circumdabit, nella profezia di Anchise) e Aen. 4, 234 (parla Giove) “Ascanione pater
Romanas invidet arces?”. Ctr. Pease 1935 a _Aen. 4, 234: «The plural often means high points
of land [...], but here would suggest to a Roman reader the seven hills of Rome with the
structures eventually erected upon them» (cfr. anche Horsfall 2013 a Aen. 6, 783 ¢ TLL
2.742.9ss.). Burman, commentando il passo petroniano, aggiunge: «Quia [Roma] septem
arcibus seu collibus est imposita [...] vel quia aedificiis de quorum luxuria mox questus
erat Ditis Pater superbissimis tumebat.



Teologia della guerra civile 153

civile; il tema della fondazione di Roma viene “decostruito” nei due versi se-
guenti (vv. 108-109). A questo proposito, Fucecchi valotizza il parallelo di
Aen. 10, 12, vicino per suono (olim-odi) e per atmosfera: «Dopo che Cartagi-
ne ha fallito, Fortuna ¢ decisa a togliere a Roma tutto quanto le ha conces-
so»™. Sembrerebbe che la Fortuna voglia riecheggiare (e amplificare) I'unico
risvolto inquietante delle parole del Giove virgiliano. Questa trama allusiva
implica uno stravolgimento del modello: la Fortuna viene investita del ruolo
del sommo dio per accondiscendere alla cruenta richiesta di Dite, che assu-
me la posa di Venere. Come sintetizza Zeitlin, nel Bellum «the scene is Hell.
The speaker Dis. The purpose of the speech that follows, the destruction of
Rome by war»; nell’Eneide «the scene is Olympus. The speaker Venus. The
purpose of the speech that follows, an end to war for the Trojans»*.

11 disegno d’insieme che consegue da questa contaminazione di “patto in-
ternale” di Aen. 7 e concilinm deorum di Aen. 10 ¢ assai sottile. Nell’economia
dell’Eneide 1 due episodi sono strettamente legati: nel concilio degli déi Vene-
re denuncia esplicitamente il “patto” fra Giunone e Alletto; Giove, cio¢, vie-
ne chiamato a ripristinare Pordine sovvertito in .4en. 7 e a cercare una solu-
zione alla discordia (un processo, insomma, dal disordine all’ordine): Aen. 10,
9 “quae contra vetitum discordia?”; 106 “nec vestra capit discordia finem”. Petronio,
conscio del legame strutturale dei due episodi, i impiega per costruire il pro-
prio apparato divino, invertendo pero il processo dal chaos al kosmos suggerito
dall’Eneide. La carica infernale dell’episodio di Alletto contamina e di fatto
sostituisce I'ordine cosmico che ha il suo simbolo nel concilio olimpico e
nell’autorita di Giove. Al di la delle singole allusioni (in larga parte identifica-
74 che, come
vedremo, si rivela essenziale anche per la comprensione del finale del Be/um.

te dagli studiosi), va rilevata questa “imitazione combinatoria

40 Fucecchi 2013, 45-46.

41  Zeitlin 1971, 77 n. 1.

42 Sullattenzione degli “epic successors of Virgil” per le corrispondenze strutturali dei mo-
delli e sul processo di “combinatorial imitation” cfr. Hardie 1989, 3-4 ¢ 11, Hardie 1993
passim (cfr. anche Hardie 2015a, ix su Virgilio-Omero).



Stefano Poletti 154

2. Il rapporto con le Metamorfosi. Dinamiche politiche fra umano e
divino e ruolo dell’allegoria

Anche nel rapporto con le Metamorfosi appare pienamente attivo il
meccanismo individuato per la relazione con I'Ewneide, ovvero la
contaminazione intertestuale di concilium deornm e “patto infernale”. Da una
parte, centrale ¢ il modello del concilium di Met. 1, con un Giove tiranno e i
suol propositi distruttivi contro 'umanita corrotta; dall’altra il ruolo delle
personificazioni allegoriche ovidiane, autentiche eredi letterarie di Alletto,
aiutera a comprendere la caratterizzazione e la funzione delle divinita
petroniane. L’originale rilettura dei citati zopoi (concilimm deornm e “patto
infernale”) nelle Metamorfosi funge da mediatore del modello virgiliano e
consente di mettere a fuoco le peculiari dinamiche dell’apparato divino del
Bellum.

2.1. 1l concilium di Met. 1: 1a punizione del’'umanita corrotta

Come visto nel capitolo precedente, I'incontro fra Giove e Venere di Aexn.
1 ¢ problematizzato nella sua “attualizzazione” (alle soglie della guerra civile)
nel finale delle Metamorfosi — un’importante premessa per I'operazione esplici-
tamente antifrastica lucanea e quindi petroniana. Petronio ribalta la rappre-
sentazione delle divinita tradizionali, impotenti davanti a quanto sta per acca-
dere, e, al contempo, inverte il senso del loro (fragile) disegno teleologico. Se
le Metamorfosi si chiudono con un apparato divino che, nel momento stesso
in cui confessa la propria impotenza, accoglie i “nuovi dei” nati dalle guerre
civili (Cesare e Augusto), all’'inizio del poema ¢ collocato un concilinm deorum
in cui la dinamica fra umano e divino assume caratteri del tutto differenti, se
non opposti. Proprio questa scena ¢ un altro modello strutturale del Be/um.

Dopo aver descritto la progressiva degradazione delle eta dell’'umanita,
Ovidio giunge alla proles de duro ferro e ne ritrae la corruzione morale (Met. 1,
127-148). 1 celesti abbandonano la terra (per ultima la vergine Astrea), ma
anche I'Olimpo ¢ sconvolto dalla Gigantomachia, cui si accenna brevemente,
insieme alla metamorfosi del sangue dei Giganti in uomini (vv. 149-162).



Teologia della guerra civile 155

Giove convoca dunque gli dei a concilio, espone la sua decisione di stermi-
nare il genere umano (la scelta della modalita cade sul diluvio) e racconta la
vicenda di Licaone, che assurge a simbolo dell'immoralita umana (vv. 163-
261).

11 finale di Metamorfosi 15 risulta importante fonte di ispirazione per il mo-
mento ('imminenza della guerra) e per il rapporto fra la scena divina (con la
profezia del bellum civile) e gli omina. 11 concilinm di Metamorfosi 1 funge invece
da modello in relazione a quel che precede la Gdtterszene, ovvero il lungo pre-
ambolo di Eumolpo. Come ha rilevato per primo Fucecchi, sia nel Belum ci-
vile che in Metamorfosi 1 a una tirata moralistica della voce narrante contro la
corruzione degli uomini segue un concilio divino (in posizione incipitaria
della narrazione) in cui viene stabilita la punizione da infliggere all’umanita
corrotta®.

La decadenza morale ¢ argomento tipico del dibattito storiografico sulla
fine della repubblica romana e viene trattato da Lucano nella rassegna dei
publica belli semina (1, 158-182)*. Se il poeta dedica debito spazio all’analisi
storico-politica delle causae dei duces, esposte subito prima, nella sezione sui
belli semina si puo rilevare una tendenza di Lucano a “destoricizzare” il di-
scorso sulle cause morali, che si risolve pertanto in una rassegna di Zgpo: priva
di precisa contestualizzazione, nell’esposizione di una generica, «inevitabile

43 Fucecchi 2013, 48: «E probabilmente da Ovidio che [...] Petronio trae spunto per trasfe-
rire su Roma, la citta-mondo, il tema del castigo universale che, questa volta, consiste ap -
punto in una guerra civile». I principali paralleli addotti da Fucecchi sono i seguenti: le
virtu abbandonano la tetra e subentrano i vizi (Ovid. Mez. 1, 129-131 e 149-150 — Bellum
249-257); le escavazioni, su cui titorneremo (Ovid. Met. 1, 138-140 — Bellum 90-94); 1a di-
scordia (Ovid. Mez. 1, 144-148); la strage purificatrice, con la metafora della malattia incu-
rabile (Ovid. Mez. 1, 190-191 “cuncta prius temptata, sed inmedicabile corpus | ense recidendum
est, ne pars sincera trahatur” — Bellum ~v. 58-60 hoc mersam caeno Romam sommoque iacentem |
quae poterant artes sana ratione movere, | ni furor et bellum ferroque excita libido?; cfr. anche Bellum
vv. 53-55 uulla est certa domus, nullum sine pignore corpus, | sed veluti tabes tacitis concepta
medullis | intra membra furens curis latrantibus errat). A questd aggiungerei il motivo dello
yoyog vavtidag (Cucchiarelli 1998, 131-132) e un ulteriore parallelo, per certi versi em-
blematico, sulla ricerca di ricchezze: Ovid. Mer. 1, 140 effodiuntur opes — ~v. T quaerebantur
opes (sempte in attacco di verso).

44 Cfr. Roche 2009, 38-39 e Jal 1963, 360-390.



Stefano Poletti 156

legge storica [...] che prevede Iinconciliabilita fra [...] prosperita e sanita
morale»®. Nel preambolo petroniano viene dato grande peso all’invettiva
moralistica a discapito della presentazione del contesto storico-politico (il
triumvirato), ridotto all'inaspettato “epitaffio” dei vv. 61-66. La degenerazio-
ne morale viene cosi ulteriormente destoricizzata, con un potenziamento, per
converso, della carica retorico-moralistica®. D’altra parte, tramite il richiamo
al modello ovidiano, la corruzione dell’'umanita viene ricondotta a un para-
digma mitico che prepara 'entrata in scena della divinita in funzione di “giu-
dice”. Il passo delle Metamorfosi si presta a un siffatto riuso, poiché Ovidio,
rielaborando lo schema tradizionale dell’eta del ferro, «introduce numerose
variazioni |[...], modernizzando e adattando alla realta romana 1 riferimenti
economici e sociali»*'.

Un dato non valorizzato da Fucecchi ¢ che gia Lucano, sfruttando questa
“presentizzazione del mito” ovidiana, potrebbe alludere alle Metamorfosi. Si
puo riconoscere un legame fra Pharsalia 1 e Met. 1 nella descrizione della de-
cadenza morale, con Cesare (secondo un pattern lucaneo) ritratto sulla falsari-
ga dell’adirato Giove ovidiano: gia nell’¢pos storico di Lucano la guerra civile
si configura come punizione divina, come sostituto del diluvio mitico decre-
tato dal sommo dio in apertura delle Metamorfosi®. Petronio, pertanto, sta

45 Berti 2004, 110ss., con confronto con Sallustio. Emanuele Berti & tornato sul tema in
Berti 2020, valorizzando il possibile rapporto con Seneca il Vecchio.

46 Cfr. Wiener 2006, 213-214 ¢ Roche 2009, 45-46. La tirata moralistica petroniana include
qualche minimo riferimento storico (vv. 45-49 su Catone), lasciato abbastanza nel vago
(cfr. infra p. 221). Sugli influssi degli storici (Sallustio e la Praef. di Livio in particolare) cfr.
Grimal 1977, 53 ss.., La Penna 1985, Tandoi 1992, Magnelli 2001.

47  Cosi Barchiesi 2005, 172, che insiste sull’«effetto di romanizzazione», di «“presentizzazio-
ne” del mito.

48 Wheeler 2002, 370: «Among the causes of the civil war is the guilt of the Roman people
(158-82), which [...] harks back to the conditions of Ovid’s iron age before the flood
(Met. 1, 127-50). So it should cause little surprise that Caesar enters the Bellum Civile [scil.
di Lucano] conceiving great rebellion and future war in his heart (ingentisque animo motus
bellumaque futurum | ceperat, 183-84), just as Jupiter enters the Metamorphoses conceiving
great wrath in his heart: zugentes animo et dignas love concipit iras, Met. 1, 166». Per i riferimen-
ti a Mer. 1in Pharsalia 1 (fra gli altri, fers animmus [Ovid. Mer. 1, 1 — Lucan. 1, 67], il caos pri-
mortdiale [Ovid. Met. 1, 13-14 — Lucan. 1, 76], discors concordia/ concordia discors [Ovid. Met.
1, 433 — Lucan. 1, 98]) cfr. Roche 2009, 26-27, con bibliografia. Sul (problematico) nesso



Teologia della guerra civile 157

dando pieno sviluppo, a livello di apparato divino, a uno “spunto intertestua-
le” offerto da Pharsalia 1, ispirandosi al concilinm a scopo punitivo delle Meza-
morfosi per dare un volto alla provvidenza crudele di Lucano.

Gli intenti distruttivi degli dei ovidiani e petroniani nei confronti
dell’'umanitd non rappresentano certo un unicum nella letteratura antica®.
All'inizio dei Cypria si racconta che Giove scateno la guerra di Troia per al-
leggerire la Terra, afflitta dal “fardello” della gran quantita di uomini (6@pa.
Kevooelev Bavate Bapoc)™ — un antico motivo forse riecheggiato nell’insi-
stita izagery del peso che opprime gli déi di Eumolpo™. Altro possibile riferi-
mento di Ovidio (e di Petronio) sarebbe, secondo Fucecchi, il concilinm
deorum in apertura del primo libro delle Sazire di Lucilio, in cui gli deéi, delibe-
rando su come poter salvare Roma, decidono di punire Lentulo Lupo quale
capro espiatorio per la dilagante corruzione morale, descritta probabilmente
con una similitudine medica (come nelle Mezamorfosi € nel Bellun)™.

Enfatizzando la /gnée Lucilio-Ovidio, oltreché il carattere anticonvenzio-
nale della Gotzersgene petroniana e la forte componente moralistica, Fucecchi
propone di leggere il Be/lum come un compromesso fra genere epico e satiri-
co, che ben si adatterebbe al “romanzo menippeo” petroniano™. Nell’istanza

colpa-punizione in Lucano cfr. cap. 2 § 1.4 e n. 56.

49 Fucecchi 2013, 43 e 47-48 (le fonti citate detivano dalla nota di Barchiesi 2005 a Ovid.
Met. 1,163-252).

50 Fr.1W. v 5; cfr. anche lo schol. (D) a IZ 1, 5, in cui il frammento & citato. F incerto se
dei Cypria facessero parte altri elementi di cui parla lo scoliasta (cfr. Currie 2015, 285ss.):
Iempieta dell’'umanita; la guerra di Troia consigliata al sommo dio da Momo al posto di
uno sterminio “per mezzo di fulmini o diluvi”. Prima del conflitto troiano Giove, con
analoghi scopi, avrebbe scatenato la guerra tebana.

51 Yortuna Romano pondere victa (v. 82, su cui vd. supra pp. 147-150); Dite, quasi a impersona-
re una nuova Gaia, turbato dalle escavazioni (vv. 90-93); il motivo della ze//us che non puo
sopportare peso ¢ presente nell’epitaffio dei triumviri (v. 65).

52 Fr. 4-6 M. consilium summis hominum de rebus habebant. | quo populum atque urbem pacto servare
potisset | amplins Romanans; tr. 53 M. serpere uti gangrena malo atque herpestica posset (del fram-
mento sono state perd proposte diverse interpretazioni). Cfr. Fucecchi 2013, 48.

53 Sul preambolo cft. anche Slater 1990, 196: «Though the metre is hexameter, the genre
could as easily be satire as epic. The subject of the next forty-two lines is the moral de-
cay of Rome, couched in terms so general that we still have no firm signal from the po-
etry itself that the time is that of the civil warm. Una simile interpretazione “satirica” ¢



Stefano Poletti 158

etica, legata all’ambiguo statuto morale del narratore Eumolpo e dei suoi déi,
¢ sottesa senz’altro un’intenzione ironica da parte dell’autore-Petronio (non certo
da parte di Eumolpo). Non credo pero che il riferimento alla satira basti, di
per se stesso, a spiegare 'enigmatico conciliabolo del Be/um. In primo luogo
va valutato il significato del testo luciliano. Un aspetto rilevante del concilium
di Lucilio, nota parodia di un concilio dell’¢pos enniano, ¢ il legame fra la sce-
na divina e P'attualita di Roma (crisi politica e morale). Questa caratteristica,
come ha osservato Manuwald, ha reso Pesperimento luciliano molto impor-
tante per 'epica successiva™. Cio ¢ indubbiamente vero per la scena mitica
“romanizzata” di Ovidio e, a maggior ragione, per il contesto romano ritrat-
to da Petronio, che imita Ovidio e con lui condivide i propositi distruttivi,
non salvifici, degli dei. La degradazione di tipo satirico non va dunque consi-
derata come univoco strumento interpretativo di questi concilia deornnr”. Per
esempio, la scena del Belum non pare assimilabile fout court al concilio degli
dei dell’Apokolokyntosis (Sen. Apoc. 8-11). 11 componimento petroniano ¢ di
fatto fruibile come abbozzo epico (dopo l'introduzione e il concilio, vi ¢ una
specie di aristia dell’eroe-Cesare), indipendentemente dal contesto del ro-
manzo, sia questo considerato o meno “satirico-menippeo”.

Naturalmente il poemetto va interpretato anche nella sua connessione
con la cornice romanzesca (dal punto di vista tematico e simbolico) e in pat-
ticolare, come detto, con la caratterizzazione di Eumolpo, assai poco credibi-
le moralista. Si puo al limite ipotizzare che Petronio, con la lunga tirata ini-
ziale, voglia puntare (ironicamente) I'attenzione sulla forte componente mo-
ralistica presente anche nell’epica di Lucano e, se si vuole, su una certa con-
vergenza con la denuncia di tipo satirico. Sia in Lucano che nell’zmpetus di
Eumolpo Pesposizione delle causae del conflitto provoca una notevole Refar-
diernng dellinizio dell’azione epica: in Pharsalia 1 Cesare entra in scena al w.

gia presente nelle prime edizioni del poemetto: cfr. Sochatoff 1962.

54 Manuwald 2009; sulla stessa linea Barchiesi 2005 a Ovid. Mez. 1, 163-252 (che valotizza
anche il De consulatu suo ciceroniano).

55 Cfr. in questo senso il dibattito fra Fantham e Schmidt in Schmidt 2001, 135-136, che ri-
flettono, in particolare, sul famoso commento di Servio sul concilio di Aen. 10 (Serv.
Aen. 10, 104 1otus hic locus de primo Lucilii translatus est libro |...). sed hoc quia indignum erat
heroo carmine, mutavit |...)).



Teologia della guerra civile 159

183 (da considerare anche la lunga introduzione dei vv. 1-66), nel Bellum al v.
141 (la narrazione inizia perd gia ai vv. 67-140, con la scena divina e gli omi-
ﬂﬂ)56
manzo non basta a spiegare il singolare colloquio Dite-Fortuna (e il Belum
nel suo complesso) come una specie di compromesso epico-satirico ispirato
a Lucilio »ia Ovidio.

La cornice del genere epico fornisce le coordinate fondamentali per in-
quadrare 1 degradati deorum ministeria petroniani. Qualche confronto con i

. In ogni caso, la supposta istanza satirica (o satitico-menippea) del ro-

“meccanismi divini incipitari” dell’epica postovidiana puo risultare partico-
larmente istruttivo a questo riguardo. Come sopra accennato, Lucano, in
apertura del suo ¢pos, riprende il legame fra scadimento etico e sanzione divi-
na proprio delle Metamorfosi, dando il destro alla rielaborazione petroniana.
Inoltre, come notato cursoriamente anche da Fucecchi, la prima Gatterszene
del Bellum trova una corrispondenza nel concilium in apertura della Tebaide,
pure ispirato al modello ovidiano, in cui Giove decreta la punizione di Tebe
ed Argo”. L’epos stotico dei Punica puo fornire ultetiori spunti in questo sen-
so. Nel poema di Silio, a livello di Gétterapparat, sono esposte due cause che
portano alla guerra fra Cartagine ¢ Roma™. In primo luogo, ¢’¢ il dominio
“troppo grande” di Roma, tale da invadere la sfera di influenza di una divini-
ta — una causa, questa, presentata dal punto di vista dellirata Giunone. Al di
la della topicita, come nel Belum una Roma vittoriosa e dominatrice del
mondo spinge 'apparato divino a prendere contromisure. Questa somiglian-
za a livello strutturale ¢ suffragata da un’interessante analogia tematico-lessi-
cale in apertura dei due poemi:

56 Sullintroduzione” di 66 versi in entrambi i poemi vd. Soubiran 1987.

57  Fucecchi 2013, 48: «[La guerra civile] ¢ la forma prescelta da Giove per punire [...] Tebe
e Argo: una decisione che nella Tebaide di Stazio il sovrano dell’Olimpo comunica
allinterno di una tipica scena deliberativa di apertura (Theb. 1, 197-320)». Sullo stretto
rapporto fra il concilium di Met. 1 (con le sue dinamiche politiche, su cui ritorneremo) e la
scena staziana cfr. Feeney 1991, 353, Dominik 1994, 4-5, 164 n. 1, Ganiban 2007, 54-55
e Briguglio 2017, 1-12 (in part. 5) e 256-257, che mette in luce anche il legame di Theb. 1
con Lucan. 1.

58 Feeney 1991, 304-306, Marks 2005, 13-20, Fucecchi 2020, cap. 3.



Stefano Poletti 160

Sil. 1, 29-33
verum ubi magnam aliis Romam caput urbibus alte

totum signa videt pictricia ferre per orbem,

iam propius metuens bellandi corda furore

Phoenicum exstimmulat.

vv. 1-3

orbem iam totum victor Romanus habebat

In secondo luogo, anche nei Punica ritorna la (progressiva) decadenza
morale di Roma. Giove stesso (nella sua appatizione, un po’ tardiva, nel tet-
zo libro: 3, 575-585; cfr. anche 2, 165-167) riconosce questa causa ¢ la inseti-
sce in una teleologia positiva. A questo proposito si impone anche il raffron-
to con la tirata moralistica di Fides nel secondo libro (2, 496-5006). Alle soglie
della guerra, Fides si fa portavoce di una visione pessimistica “generalizzata”
(non si patla so/o di Roma, ma dell'umanita in generale), ispirata ai motivi
dell’eta del ferro e della fuga di Dike — una personificazione che, anche qui,
offre un punto di vista alternativo a quello del’Olimpo™.

Si tratta di forme di “metabolizzazione” del tema della guerra civile (e
delle sue cause morali) nell’epica flavia®, che (qualunque sia la “direzione”
della possibile imitazione) costituiscono uno stimolante punto di confronto
per il Bellum, per la sua assimilazione del modello ovidiano e per la sua rap-
presentazione del divino.

Tornando al rapporto con Ovidio, se Fucecchi ha il merito di aver identi-
ficato D'allusione strutturale a Mez. 1 nel Bellum (umanita corrotta — concilinm
deorum — punizione “catastrofica” dell'umanita), credo che l'idea dell’ascen-
denza satirica per spiegare le stranezze della scena petroniana abbia precluso

59  Sulle personificazioni in Stazio ¢ Silio vd. § 5 di questo capitolo.
60 Fucecchi 2018.



Teologia della guerra civile 161

un’indagine pit profonda degli stimoli offerti dal modello ovidiano e un’ade-
guata contestualizzazione del Be//um nel panorama epico.

2.2. Uomini-giganti minacciano il potere del dio

La reinterpretazione del concilio degli dei virgiliano in Mez. 1 appare par-
ticolarmente feconda per Pepica successiva. 1l succitato concilium deorum di
Theb. 1 ne ¢ profondamente influenzato, soprattutto per quel che riguarda la
sua componente politica, ovvero la rappresentazione del potere del sommo
dio. Anche nell’anticonvenzionale Gtterapparat del Bellum sono tipresi e svi-
luppati vari aspetti del ritratto del Giove ovidiano, del suo potere, del suo
rapporto con le altre divinita (non solo gli déi del concilinm, ma anche i loro
nemici, i Giganti) e con 'umanita.

Nell’episodio di Metamorfosi 1 le forze antagoniste al dominio di Giove
sono ben definite: uomini dell’eta del ferro, Giganti, uomini nati dal loro
sangue e Licaone. La presentazione assai repentina della Gigantomachia e
della metamorfosi annessa non ha mancato di suscitate perplessita negli stu-
diosi, alcuni dei quali hanno postulato un goffo amalgama di diverse tradi-
zioni®". Non ¢ questo il luogo per indagare nel dettaglio I'assai complessa
strutturazione del passo ovidiano, ma va considerato almeno un dato. Fin
dalla prima entrata in scena dell’'umanita e delle tradizionali divinita olimpi-
che, Ovidio suggerisce una contiguita fra i Giganti e gli uomini non solo di
carattere genealogico (la razza degli uomini sarebbe nata dal sangue dei Gi-
ganti), ma anche e soprattutto di tipo politico: entrambe le categorie si pro-
spettano come minaccia al potere di Giove — minaccia che richiede una sua

61 Si veda pet es. Vian 1952, 29: «Ovide combine, avec maladresse, le mythe des 4ges et
deux traditions diluviennes paralléles». Anche il commento di Barchiesi 2005 (Mez. 1,
151-162) rileva una sostanziale mancanza di chiarezza. Ziogas 2013, 61ss. ¢ Van Noor-
den 2015, 226ss. insistono sulla liberta di Ovidio rispetto ai modelli esiodei.



Stefano Poletti 162

pronta e risoluta reazione®. Il Dite petroniano riprende e sviluppa questi at-
gomenti del Giove ovidiano®.

Nel Be/lum, dopo I'allocuzione alla Sorte (vv. 79-83) e la generica denuncia

della corruzione di Roma (vv. 84-86 ipsa suas vires odit Romana inventus | et quas
struxit opes, male sustinet. aspice late | luxuriam spoliorum et censum in damna
Sfurentem), inizia un j'accuse del dio dei morti contro la Aybris dei Romani, da lui
ritratti come forza che sovverte I'universo (vv. 87-93)%

62

63

64

Rosati 2001, 46. Sulla contiguita fra umani e Giganti cfr. anche Bretzigheimer 1993, 26 e
soprattutto Hardie 1999, 93 («Lycaon is the kind of human that he is because he is one
of the race of humans born of the blood of the Giants blasted by Jupiter [...] It is be-
coming very difficult to say what exactly does constitute the humany). Sull’episodio di Li-
caone come teomachia vd. Chaudhuri 2014, 84-89.

Connors 1998, 118: «The Roman architectural assault on the heavens is parallel to the
mythical aggression of the giants against Olympus, and the Roman mining assaults on
the realm of Dis are a kind of anti-gigantomachy» (cfr. anche Grimal 1977, 109-110 e
Stirk 1995, 82-83). Connors non ha considerato Ovidio, ma ha notato le reminiscenze
“gigantomachiche” e le ha interpretate come un’allusione al tema della guerra civile. An-
che in questo senso, in effetti, il modello ovidiano forniva un interessante parallelismo: al
conflitto fratricida fra gli uomini corrisponde “in cielo” la lotta fra Giove e i Giganti, che
rende vana la fuga della vergine Astrea. Il “lessico gigantomachico” di Giove sembra poi
mirato a caratterizzare gli uomini come nuovi Giganti: rimane da combattere un’altra
guerra (civile) per la supremazia del mondo, quella fra uomini e dei.

La “ribellione” contro le leggi del cosmo emerge chiaramente al v. 89 et permutata rerum
statione rebellant. Cfr. la hybris di Serse, che, esattamente come i Romani, sovverte 'ordine
naturale e impersona un colosso destinato alla caduta: Sen. Swas. 2, 3 “Sed montes perforat,
maria contegit”. numquam <in> solido stetit superba felicitas, et ingentium imperiornm magna fastigia
oblivione fragilitatis humanae collapsa sunt. scias licet ad finem non pervenisse quae ad invidiam
perducta sunt. maria terrasque, rerum naturam statione mutavit sua: moriamur frecenti, nt hic primum
invenerit guod mutare non possit (sul tema vd. anche Sen. Ben. 6, 31, 6). Analoghe espressioni
si riscontrano nelle immagini di dissoluzione cosmica frequenti in Seneca (cfr. ad es. Sen.
Ben. 6, 22 ommnia ista ingentibus intervallis diducta et in custodiam universi disposita stationes suas
deserant; subita confusione rerum sidera sideribus incurrant, et rupta rerum concordia in ruinam divina
labantur) e nella poesia didascalica, prontamente recepite da Lucano per descrivere la ca-
tastrofe della guerra civile: «Petronius, like Lucan, connects cosmic disturbance with the
onset of civil strife» (Bramble 1982, 538; cfr. anche Narducci 2002, cap. 3 “Lo sfondo
cosmico”).



Teologia della guerra civile 163

aedificant anro sedesque ad sidera mittunt,
expelluntur aquae saxis, mare nascitur arvis,
et permutata rerum statione rebellant.

en etiam mea regna petunt. perfossa debiscit
molibus insanis tellus, iam montibus haustis
antra gemunt, et dum vanos lapis invenit usus,

inferni manes caelum sperare fatentur.

Si passa dall’aggressione al cielo allo sconvolgimento della superficie tet-
restre (inversione terra/mare), fino all’attacco alle profondita della terra; il
quadro si chiude con l'iperbole dei Mani che sperano di rivedere il cielo. Pro-
prio in questi riferimenti al cielo, che tornano in Ringkomposition, si manifesta
Vimagery gigantomachica. 1 Romani sedes ad sidera mittunt (v. 87): una simile
iperbole ¢ diffusa per le attivita edilizie, ma, in bocca a una divinita, richiama
inevitabilmente I'idea dell’assalto dei Giganti. Non ¢ un caso che I'espressio-
ne ad sidera sia attestata in Metamorfosi 1 in relazione alla “costruzione” con
cui i tracotanti Giganti cercano di raggiungere ’Olimpo: Ovid. Mez. 1, 151-
153 neve foret terris securior arduus aether, | adfectasse ferunt regnum caeleste
Gigantas | altaque congestos struxisse ad sidera montes®. Nel gioco di inversioni pe-
troniano si rifiuta la centralita di Giove e dell’Olimpo come motore
dell’apparato divino. A costituire un attentato al regnam della divinita non ¢
Pattacco al cielo, che, anzi, non pare avere di per se stesso particolari conse-
guenze, bensi Iassalto alle profondita della terra alla ricerca delle pietre pre-
ziose (vv. 90-93), un dato che, al contrario dell’edificazione di “grattacieli”,
era ben presente anche nel quadro ovidiano (Ovid. Mez. 1, 138-140 #tum est in
viscera terrae | quasque recondiderat Stygiisque admoverat umbris, | effodiuntur opes,
inritamenta malorum). L'iperbole dell’escavazione che raggiunge gli inferi, ri-
corrente nelle tirate moralistiche, viene dunque nel Be/um “presa alla lettera”,
caricando il paradosso fin quasi al ridicolo: il dio dei morti in persona pre-
senta le attivita ingegneristiche dei Romani come una minaccia concreta con-
tro il suo regnum.

65 Cft. anche Ovid. Fast. 5, 39-40 excstruere i montes ad sidera summa parabant | et magnum bello
sollicitare lIovem. Sulla connessione fra gigantomachia e altitudine degli edifici cfr. Fabbrini
2007, 40ss.



Stefano Poletti 164

L’operazione messa in atto da Petronio ¢ perd ben piu sottile. Questa
iperbole tipica del moralismo viene associata a un #gpos epico, quello di terre-
moti catastrofici che provocano (o potrebbero provocare) un innaturale con-
tatto dell’Oltretomba con la luce®. Il timore di Dite per lintegrita del pro-
prio regno ¢ nell’epica spesso connesso a combattimenti fra déi che si svol-
gono nel mondo supero, alla teomachia e allo scontro fra Zeus/Giove e Ti-
feo: cosi ¢ nella Teogonia di Esiodo e nel canto delle Muse nel quinto libro
delle Metamorfosi. Mentre nel fgpos il potenziale danno all’aldila compate a /ate-
re, quale mero effetto collaterale di una lotta nell“aldiqua” (anzi in cielo) per
la conquista dell’Olimpo, nel Be//um il centro del conflitto e la posta in gioco
si spostano nelle profondita della terra.

Nel “lessico gigantomachico” del discorso di Dite si fa strada un’altra im-
portante innovazione del zgpos. 11 mix di paura e lamentela ¢ gia nel modello
ometrico e viene rielaborato da Ovidio in Met. 5, nella costernazione di Pluto-

ne per il possibile spavento dei Mani dopo la Gigantomachia®. E vero che

66 La vituperatio dell’estrazione di metalli ¢ diffusissima nella trattatistica di Seneca e Plinio il
Vecchio: Sen. NQ 5, 15 (cfr. anche Epist. 94, 56-59 e Ben. 7, 10, 2-4; menzioni piu episo-
diche del tema in Episz. 90, 25 e 45); Plinio il Vecchio, dopo aver accennato al tema nella
famosa tirata contro la violenza perpetrata alla terra (2, 157-158), dispone ulteriori vitupe-
rationes in posizioni tattiche, nei proemi di 33, 1-3 sui metalli e 36, 1-3 sulle pietre (sinteti-
co cenno anche in 12, 2). A riguardo cfr. Citroni Marchetti 1991, 162ss., 202ss., 258ss. e
Nisbet-Rudd 2004 a Hor. C. 3, 3, 49ss. (con precedenti greci). I’escavazione alla ricerca
di ricchezze che raggiunge addirittura i Mani ¢ un motivo connesso all’associazione tic-
chezza-Plutone/regno dei morti: Ovid. Am. 3, 8, 35-38 ¢ Mez. 1, 137-140 (cfr. Bomer
1969-2006 a Ovid. Mez. 1, 139 e Courtney 1993 a Tiberian. 3, 1). Sugli eventi catastrofici
di carattere tellurico e sull'innaturale contatto dell’oltretomba con la luce del mondo su-
pero che ne deriva c¢’¢ una ricca documentazione, che in parte approfondiremo nelle pa-
gine seguenti: vd. Hom. I/. 20, 54-66 (una teomachia che scatena un terremoto), Hes.
Thegg. 681-683 (Titanomachia), Hes. Theog. 850-853 (Zeus e Tifeo), Verg. Aen. 8, 241-246
(similitudine su Ercole che scoperchia la caverna di Caco), Ovid. Mez. 2, 260-261 (il disa-
stro di Fetonte), Ovid. Mez. 5, 354-361 (Tifeo), Sen. HF 54-59, Stat. Theb. 7, 816-817 ¢ 8,
31-33, Sil. 5, 615-619 (terremoto), la minaccia di Eritto a Dite in Lucan. 6, 742-744. Cft.
Connors 1989, 79ss., Connors 1998, 118-119, Bennardo 2010, xxii ss., Billerbeck 1999 a
Sen. HF 293 (sul #gpos secondo cui «die Toten vor dem plétzlich einfallenden Tageslicht
erschreckeny), Kroll 1932, 396ss. Cfr. anche cap. 2 § 5.2 sui confini dei regni.

67 Hom. I 20, 61-65 £d6¢e1oev & vmévepbev dvaé évépov Aidwvevg, / deicag & €k



Teologia della guerra civile 165

sia nel Giove delle Metamorfosi (1, 192-195) che in Petronio abbiamo la preoc-
cupazione per le divinita sottoposte (i sewidei, gli inferni manes), ma nel Bellum
il pericolo che le riguarda ¢ diverso. Davanti alle escavazioni dei Romani le
ombre non sembrano provare timore, bensi il sentimento opposto, la spe-
ranza di un ritorno alla luce del sole (v. 93 dnferni manes caelum sperare fatentur):
il topos viene di fatto decostruito proprio per mezzo di questa confessione
delle ombre (fatentur), una confessione che serve a “sconfessare” un #pos che
le vede protagoniste®. Tale peculiare vatiazione della topica contribuisce ad
accentuare una componente sovversiva e gigantomachica. L’espressione cae-
lum sperare qui significa “sperare di vedere il cielo” (per parafrasare le parole
del Caronte di Dante)®”, ma non puo non suonare iperbolica e dunque ancor
piu pesantemente “ubristica” se si considera che essa ¢ attestata per la spe-
ranza di una divinizzazione e per le ambizioni dei Giganti, fra cui il Tifeo di
Met. 5. Proprio questo, anzi, porta a chiedersi se znferni manes, pur significan-

Bpovov Ghto Kol Taye, i ol drepbe / yolav avappriEele Moceddwmv évosiybmv, / oikia
d¢ Bvntoiot kai abavdartoiot gavein / opepdaré’ ehpmevta, Té te oTVYEOLGL BE0i TTEP.
Ovid. Met. 5, 356-358 rex pavet ipse silentum, | ne pateat latogue solum retegatur biatn |
inmissusque dies trepidantes terreat nmbras.

68 Fucecchi 2013, 45 n. 30.

69 In questa sconfessione del sgpos del timore della luce da parte delle ombre Petronio sfrut-
ta argutamente un altro Zgpos che le riguarda, ovvero quello della loro “nostalgia della
luce”, della Sebnsucht per la vita terrena: cfr. Stubbe e Baldwin ad /..

70 Caelum sperare & detto delle divinizzazioni: modello del verso ¢ senz’altro Verg. Georg. 4,
325 [Aristeo a Cirene| “quid me caelum sperare inbebas?”; fra le riprese Sen. HF 238 e [Sen.]
Oct. 952. A cio bisogna aggiungere analoghi nessi come spes aetheris, che ricorre in relazio-
ne alla hybris di Tifeo (Ovid. Met. 5, 348 aetherias ansum sperare Typhoea sedes) e, in un senso
diverso e piu vicino al nostro, in relazione a Ceo intrappolato negli inferi (Val. FL 3, 226-
227 spemque actheris amens | concipif). 1 Mani non aspirano certo a una sede celeste (cosi
TLL 3.84.16), ma la scelta del nesso potenzia I'iperbole del contatto fra inferi e superi e
tinge di una carica ubristica la speranza dei Mani. Iubentur dei longa in luogo di fatentur del-
la classe O e del Florileginm Gallicum sembra essere frutto di contaminazione con Verg,
Georg. 4, 325. Gli editori precedenti a Buicheler (cosi anche S.J. Harrison [per litteras]) pre-
feriscono zubentur e un richiamo pit esplicito al passo virgiliano, intendendo “i Romani
invitano 1 Mani a sperare il cielo”, “illudono i Mani di poter rivedere il cielo”, un senso al
limite accettabile. La “confessione dei Mani” e il loro atto di insubordinazione risultano a
mio parere piu efficaci.



Stefano Poletti 166

do le “anime dei defunti” (certo le piu titolate a voler rivedere la luce del
sole), non voglia anche alludere metonimicamente agli abitanti dell’Oltre-
tomba, comprese le creature ivi imprigionate dopo la vittoria degli Olimpici:
in questo senso la “Titanomachia dei Romani” (la loro rebellio) sembra prelu-
dere alla possibilita di una nuova, vera Titanomachia.

In sintesi, Dite non puo che (o meglio, ha tutto I'interesse a) presentare i
Romani come nuovi Giganti che danno 'assalto al suo regno in una sorta di
“gigantomachia al contrario”. Il dio dei morti cerca di legittimare le proprie
rivendicazioni politiche e, a livello metaletterario, di fondare il proprio statu-
to come motore del Gitterapparat dell’epica. Nel fare cio si appropria di una
retorica che nelle Mefamorfosi ha giustificato la lotta olimpica di Giove contro
1 Giganti, il suo potere, il cosmo da esso salvaguardato e, infine, lo sterminio
della razza umana, nata dai Giganti e altrettanto trasgressiva nei confronti
dell’ordine costituito™.

La contiguita fra uomini e Giganti e il “lessico gigantomachico” del mo-
dello ovidiano vanno calati nella pit ampia cornice del potere del Giove epi-
co e delle sue implicazioni, soprattutto in relazione all’Eneide e al patto fra
Giunone ed Eolo in Aen. 1. In questi tre episodi (concilium di Met. 1, incontro
Giunone-Eolo, colloquio Dite-Fortuna), tutti in posizione incipitaria, la sce-
na divina ha una funzione strutturale, in quanto fondamento dell’azione epi-
ca ¢, al contempo, rappresentazione del potere della divinita, delle minacce
ad esso mosse e dell’equilibrio fra gosmos e chaos.

71 Cfr. Connors 1998, 118-119: «While Dis’ complaints in Eumolpus’ poem about interfer-
ence with the underworld are traditional, the source of that interference is untraditional:
Eumolpus replaces traditional divine rivalries and strife with a human assault on the di-
vine order of the world». Per quanto poco convenzionale possa apparire 'immagine
dell’'vomo che minaccia Dite, va pero considerato che, insieme alla contiguita fra uomini
e Giganti sopra rilevata, ¢ proprio la retorica politica del Giove di Met. 1 a fungere da im-
portante precedente per le argomentazioni del dio dei morti contro i Romani-Giganti. In
tal senso inevitabile ¢ il confronto con il Dite staziano, in cui pure ¢ stata identificata
un’appropriazione delle prerogative di Giove: cfr. Feeney 1991, 351ss.



Teologia della guerra civile 167

E opportuno partire dal confronto fra Ovidio e Virgilio™. In entrambi gli
episodi entrano in gioco i rapporti di forza fra le divinita e le dinamiche di
potere fra uomo e dio. 1l valore tutto politico e “attuale” di queste scene mi-
tiche ¢ reso esplicito dalle prime similitudini dei due poemi (da cui peraltro
trapela una ben diversa concezione del potere)”. Le divinita adirate che deci-
dono e attuano il diluvio nelle Metamorfosi — ovvero Giove e poi Nettuno —
discendono dalla Giunone e dall’Eolo di Aen. 1 (Giove come Giunone; Nettu-
no come Eolo). Un rapporto, questo, da intendersi in senso tutto antifrastico,
se si pensa che nell’ Eneide il patto fra 'indignata dea ed Eolo va contro il vo-
lere del sommo dio e che la tempesta abbattutasi su Enea viene placata da
Nettuno, presentato come garante del &osmos.

La relazione con I’Eneide si fa ancor piu sovversiva se si considera che
nelle Metamorfosi per il genere umano non ¢ previsto alcun Ze/os (al contrario
di Enea e dei futuri Romani, destinati a dominare il mondo), bensi lo stermi-
nio pianificato e messo in atto dagli déi € mero strumento di affermazione
del potere divino nei confronti dell’'umanita che lo minaccia™. Con le moti-
vazioni di carattere morale si fonde I'esigenza di ristabilire la supremazia, fa-
cendo sorgere il fondato sospetto che nell’argomentare del dio si celi una
certa tendenziosita. Si fa strada, cosi, una concezione del £osmos problemati-
ca, decisamente ambigua se confrontata con la “tempesta placata” dell’episo-
dio virgiliano e col fatum di Enea e dei Romani. Nelle Metamorfosi, appena en-
trato in scena, Giove, per salvaguardare 'ordine costituito, decide di gettare il
mondo nel caos del diluvio universale e di sterminare 'vomo. Tale £oswos ap-

72 Della vasta bibliografia vd. Solodow 1988, 111ss., Anderson 1997 a Ovid. Met. 1, 262,
Wheeler 2000, 29ss., Lenzi 2015, 93ss. Piu cauto Barchiesi 2005, 193 sul rapporto col
Nettuno virgiliano («C’¢ forse un riferimento per contrasto [...]»).

73 Verg, Aen. 1, 148-153 ¢ Ovid. Mez. 1, 199-206 con Rosati 2001, 45-46 ¢ Barchiesi 2005,
187, che rileva I'enfasi su «complotto e repressione» in Ovidio. Sulle “prime similitudini”
e sulla rilettura ovidiana vd. cap. 4 § 5. Sull’attualizzazione cfr. anche il paragone con il
Palatino in Ovid. Mez. 1, 175-176.

74  Cft. ancora Rosati 2001, 41-43. Barchiesi 2005, 180 confronta in senso lato 'apparato di-
vino virgiliano e omerico con quello ovidiano e nota: «[...] non si conferisce protezione a
un eroe o un popolo, anzi si decide lo sterminio del genere umano. |[...] Viene del tutto
rimossa, rispetto all’Eneide, la fondamentale, sia pur problematica, nozione di un fatum
universale che si lega alla supremazia di Giove».



Stefano Poletti 168

pare di per se stesso conflittuale e per certi versi caotico, proprio perché ani-
mato dalla necessita costante di ribadire il predominio della divinita nei con-
fronti dell’'umanita. Per contro, Virgilio, quale motore dell’epos, ricorre fin
dall’inizio a un conflitto di giurisdizione fra déi (Giunone us Giove; Eolo »s
Nettuno), un conflitto destinato a una risoluzione in cui 'uvomo trova il suo
posto nel disegno di Giove e del fatum. A ben vedere, I’ Eneide si apre con due
“Invettive antitetiche”: Giunone si scaglia contro 'uvomo-Enea che rappre-
senta un limite al suo potere e aizza la furia dei venti per ostacolatlo; Nettu-
no rimprovera ad Eolo I'invasione e riporta 'ordine favorendo Enea. In Ovi-
dio Uindignatio delle divinita (in blocco, senza distinzioni), di cui Giove ¢ auto-
revole portavoce, ¢ univocamente indirizzata contro tutta 'umanita (in bloc-
co, senza distinzioni): per questo ¢ necessatio, paradossalmente, scatenare il
caos per salvaguardare il cosmo.

Tale operazione antifrastica ovidiana viene tiproposta (ed esacerbata) nel-
la scena petroniana. Come sopra sottolineato, le divinita del Be/fum si appro-
priano dell’indignatio della Giunone virgiliana, esattamente come accade per il
Giove delle Metamorfosi”. Dite appare inoltre affine non solo ad Eolo (un re
rinchiuso nel suo regno dai tratti “infernali”’), ma anche a Nettuno”. L’emet-
sione dei mostruosi orz dell’adirato dio dagli inferi (la prima di molte: v. 259
[Furor| tollit caput oraque |...] velat; v. 272 |Discordia] extulit |...| Styginm caput,
cfr. v. 255 emergif) richiama (e sovverte) quella, placida e maestosa, del dio del
mare: v. 76 Ditis pater extulit ora — Nerg, Aen. 1, 127 summa placidum caput extulit
unda’’. Soprattutto, linvettiva di Dite contro i Romani-invasoti si ispira a

75 Sulla scia di Ovidio, anche nella Tebaide 1a figura del sommo dio assume i tratti “collerici”
della Giunone virgiliana (Feeney 1991, 354, Franchet d’Esperey 1999, 104-114, Ganiban
2007, 52-55, 115-116).

76 1l parallelo fra Dite e Nettuno ¢ stato valorizzato soprattutto dagli studiosi staziani, inte-
ressati ad indagare le possibili fonti dell'invettiva di Plutone all’inizio del libro ottavo del-
la Tebaide (Venini 1970, Criado 2000, 81, Bennardo 2010, xvi ss.).

77 Grimal 1977, 101. Cft. Ripoll 2019: «Le motif le plus rédupliqué est celui de la téte qui
s’éleve. [...] Cette répétitivité du motif lui donne Pallure d’'un “tic” mécanique qui 6te
tout effet de surprise, et partant, toute grandeur, a une image dont le modele virgilien,
Iémergence de Neptune sortant des profondeurs marines pour calmer la tempéte |...],
frappait par sa majesté et son exceptionnalité, au point culminant d’un épisode de forte
tension dramatique. On peut bien patler, chez Eumolpe, d’'une banalisation du motif, qui



Teologia della guerra civile 169

quella di Nettuno contro I'invasione di Eolo. Tuttavia, al contratio dell’ Eneide
e in linea con le Metamorfosi, nel Bellum il conflitto fra déi non ¢ decisivo per
lazione epica™ e si avverte solo 'esigenza della divinita di affermare il pro-
prio potere sull’'umanita che la minaccia. Dietro «l paravento dello pseudo-
7 Tattacco al regnum della divinita diventa pretesto per innescare
un’immane catastrofe. Si ripropone (in una forma ancor piu radicale) una

moralismo»

concezione ambigua dell’ordine cosmico, la cui salvezza risiede paradossal-
mente nella necessita di scatenare il caos per ribadire la supremazia del dio.

Dopo i propositi distruttivi del Giove e del Nettuno delle Metamorfosi,
puo apparire naturale la scelta del terzo fratello, il dio dei morti, senz’altro il
piu interessato dei tre a uno sterminio. Come visto nel capitolo precedente,
cifra caratterizzante del Gotterapparat petroniano ¢ la “sete di sangue” della
divinita adirata (vv. 94-99), un tratto che rende ancor piu esplicita la tenden-
ziosita di Dite nei confronti delle supposte trasgressioni dei Romani e rivela
il suo desidetio di awmentare il proptio potere e il numero dei propri sudditi,
un desiderio tutto tirannico e imperialista, di cui ¢ palese la natura ipocrita
('imperialismo di Dite corrisponde all'imperialismo romano) e paradossale
@il regno del dio dei morti non corre certo il pericolo di un collasso demo-
grafico)®.

Draltra parte, la scelta sorprendente di due divinita quali Dite e Fortuna si
fa in una certa misura obbligata, se si pensa alla rappresentazione filoromana
(o perlomeno “filo-Enea”) che avevano ricevuto nell’ Eneide (e non solo) pro-
prio Nettuno (vd. la sua apparizione in Aen. 1, ma cfr. anche Aen. 5, 799-815
e 8, 699) e Giove, fautore, quest’ultimo, di una determinata interpretazione
del fatum romano. Nel Bellum, come in Metamorfosi 1 (al contrario di quanto
accade nel finale di Metamorfosi 15), tale prospettiva ¢ del tutto assente e lascia
il posto a un desiderio di rivalsa del dio nei confronti dell'uomo e a una cata-

“dégonfle” ses potentialités sublimes par une réitération insistante».

78 Si tenga ovviamente presente la parziale eccezione della scena (enigmatica) del fulour dei
vv. 122-125: cft. cap. 2 § 5.

79 Fucecchi 2013, 34.

80 Fucecchi 2013, 45. Al contratio di quanto accade nella Tebaide staziana e nel De raptu
Proserpinae claudianeo, il Dite di Petronio non si lamenta del regno a cui ¢ stato destinato
proprio dalla Fortuna (vd. supra pp. 119-120).



Stefano Poletti 170

strofe fine a se stessa. Dite, ai margini del Gétterapparat epico-mitologico, e
Fortuna sono divinita non compromesse con questa tradizione; la Fortuna,
in particolare, puo fornire una nuova interpretazione del corso degli eventi,
dato che ¢ lei stessa a determinarlo. Ispirazione appropriata arriva dalla Phar-
salia di Lucano, in cui una Fortuna personificata, sebbene non rappresentata
esplicitamente, ¢ spesso evocata quale divinita malvagia®'.

Oltre alla “retorica gigantomachica” e alla peculiare dinamica umano-
divino/caos-cosmo, resta da considerare un’ultima caratteristica della gerar-
chia del potere descritta da Ovidio. Nel concilinm delle Metamorfosi, comuni-
cando la sua drastica soluzione, Giove assume tratti apertamente monarchici
e tirannici e le altre divinita non prendono parte al processo decisionale®.
Un confronto con il conciliabolo petroniano, da questo punto di vista, per
quanto forse meno immediato, ¢ comunque istruttivo. Ovviamente non si
puo sapere se, in che misura e con che modalita una personificazione della
Fortuna appatisse nell’epica perduta (certo un suo ruolo da protagonista
sembra assai improbabile). Al di la di questo, il marcato processo di “monar-
chizzazione” del Giove delle Metamorfosi, che decide lo sterminio dell'umani-
ta in completa autonomia, puo illuminare la scelta di una figura singolare
quale quella di Fortuna. Nella dea si puo riconoscere I'estremizzazione di
una siffatta tendenza assolutistica: tale divinita evidentemente non ha (e non
ha bisogno di) un concilium di déi per prendere le decisioni, né tanto meno un
luogo “istituzionalizzato” per comunicarle (il luogo rappresentato nel Bellum
appartiene a Dite); il suo volere ¢ indipendente da qualsivoglia influsso ester-
no e superiore a qualsiasi altro potere, umano e divino. In un pantheon come
quello del Belfum, in cui la Fortuna detiene il titolo di divinita sovrana, non
esiste un concilio di stampo tradizionale per prendere una decisione di tale

81 Su questi temi (Mez. 15, il rapporto con Lucano e la scelta di divinita al di fuori della tra-
dizione) vd. in generale il capitolo precedente.

82 La decisione di Giove, cosi drastica, viene presentata e annunciata, ma non si discute
(Ovid. Met. 1, 243 “Sic stat sententia™). Cfr. Barchiesi 2005, 179, che insiste sul «carattere
monarchico e politico della decisione», sulla «durezza del rapporto di dominio che si in-
staura tra Giove e gli altri dei, mentre in Virgilio non mancavano elementi di persuasione
e di autoritar, sulle «inflessioni tiranniche» che accomunano Giove e Licaone.



Teologia della guerra civile 171

portata perché un vero concilio non ¢ per lei concepibile: 'unica interazione
immaginabile ¢ la preghiera deferente del singolo.

Sulla base di questo riconoscimento del “potete assoluto” della Fortuna e
del confronto con il concilium (quasi) muto di Mez. 1, va riconsiderata la fun-
zione di Dite. Come sopra suggerito, le parole che egli rivolge alla Fortuna
sottendono uno statuto retorico ambiguo, in cui si mescolano la preghiera/
supplica alla somma divinita e 'esortazione a scatenare la violenza, due mo-
duli che rispecchiano diversi modelli comunicativi e politico-diplomatici: la
richiesta di una divinita (vd. Venere in Aen. 1 e 10) a Giove e linterazione fra
Giunone e una Furia a lei sottoposta. Se Dite sfrutta senz’altro, a scopo en-
comiastico, 1 Zgpoi che riguardano la Fortuna (onnipotente, distruttrice di ogni
potere, volubile), il suo discorso ha rilevanti ripercussioni metaletterarie, pro-
prio perché contribuisce a caratterizzare e a dare forma a una divinita e a una
situazione comunicativa non convenzionali rifunzionalizzando moduli con-
venzionali. Dite elabora un approccio ossequioso nei confronti dell’onnipo-
tente tirannia della Fortuna, ma al contempo la vincola ad accettare la parte
di nuova Giunone e insieme di nuova Alletto nel “copione epico”, in modo
tale che scateni le ostilita contro Roma secondo 1 suoi desideri. Prendendo
per primo la parola e riclaborando adeguatamente diversi moduli comunica-
tivi, Dite sembra voler plasmare la nuova figura “monarchica” incarnata dalla
sua inconsueta interlocutrice; il risultato di una siffatta strategia retorica ¢ che
il dio, un tiranno adirato e assetato di sangue, partorisce una sorta di doppio
di se stesso.

2.3. Il patto infernale da Ovidio a Petronio. Personificazioni e alle-
goria

11 concilinm deornm di Met. 1 costituisce dunque un’importante fonte di ispi-
razione per il conciliabolo del Belum civile e per i propositi distruttivi dei suoi
dei. La peculiare rielaborazione ovidiana del “patto infernale” fra Giunone e
Alletto si rivela altrettanto fondamentale.

La ripresa piu esplicita della scena di Aen. 7 si incontra in Mez. 4, quando
Giunone si reca nell’Oltretomba e ordina a Tisifone di far impazzire Ata-



Stefano Poletti 172

mante. Ai nostri fini vale la pena soffermarsi su una particolarita dell’intera-
zione fra Giunone e Tisifone. In Ovid. Mezt. 4, 472-473 ([scil. Giunone]
imperium, promissa, preces confundit in unum | sollicitatque deas) la dea mette in atto
un approccio assai pit diplomatico (promissa, preces) rispetto alla Giunone vir-
giliana, simile a quello tenuto con Eolo (vedi sopra). Di questa diplomazia
Tisifone si dimostra quasi spazientita, recependo solo Uimperinm: vv. 476-477
“non longis opus est ambagibus” inquit; | “facta puta guaecumque iubes”. Come affet-
ma Rosati «la risposta di Tisifone [...] richiama i reali rapporti di forza fra
Giunone e le divinita infernali»®. Gli imperativi rivolti da Tisifone alla dea
subito dopo (Ovid. Mez. 4, 477-478 “Inamabile regnum / desere teque refer caeli
melioris ad anras”) denunciano una spiccata sensibilita a questi rapporti di for-
za, sensibilita nell’ Eneide attribuita a Giunone. La dea virgiliana non solo evi-
ta di recarsi fisicamente agli inferi (Aen. 7, 323-325), ma, intimorita dalla pos-
sibile reazione del marito, invita anche Alletto a lasciare le aetheriae aurae, luo-
go che non le pertiene (Verg. Aen. 7, 557-559)*. L’interazione fra Giunone e
Alletto nell’Eneide ¢ specchio di un rapporto gerarchico da superiore a infe-
riore e in Ovidio si conferma questa gerarchia. Nelle Metamorfosi, tuttavia,
emerge una caratterizzazione sfaccettata. La divinita infernale acquisisce
consapevolezza del proprio potere ed ¢ per questo rispettata (Giunone ¢ de-
ferente, usa 'arma della persuasione: promissa, preces); passa dalla subordina-
zione all’autocoscienza (da ordini a Giunone) e cosi, gradualmente, guadagna
una propria sfera di indipendenza.

Abbiamo sopra riflettuto sul complesso rapporto gerarchico che lega
Dite e Fortuna e sulla relazione con il modello virgiliano di Aen. 7. La breve
rielaborazione ovidiana, con la sua “Tisifone autocosciente”, rappresenta un
primo stadio di emancipazione del mondo infero. In eta neroniana impor-
tante ¢ la Furia che apre il Tiesze senecano agendo di propria iniziativa, senza
che si possa intravedere alcuna “prospettiva olimpica”®. Il Dite petroniano,

83 In Barchiesi—Rosati 2007 ad /oc..

84 Cfr. Bernbeck 1967, 17 e n. 42.

85 Schiesaro 2003, 35: «Whereas in Aeneid 7 Allecto is instructed by Juno, in the tragedy her
counterpart, the Fury, acts of her own accord, and the absence of a divine figure pre-
vents a further displacement of moral responsibility on the gods. The Fury has learnt
her lesson and now acts on her own initiative».



Teologia della guerra civile 173

che esce dal suo regno e prende la parola in completa autonomia, il Plutone
di Tebaide 8, che con Giove ingaggia addirittura una vera e propria guerra ci-
vile, e, piu in generale, il “dominio” delle forze infernali nel poema staziano
appaiono frutti ormai maturi di questo processo™.

Le personificazioni, uno degli aspetti piu originali dell’apparato divino
ovidiano, sono una significativa “metamorfosi di Alletto”. Capostipite di tali
figure ¢ la Fama virgiliana. Nella sua “spinta propulsiva” all’azione (e alla
narrazione) epica, questo essere demoniaco ¢ un “doppio” di Alletto. Sebbe-
ne, al contratio della Furia, sia ritratta come un terribile Gigante che si muo-
ve in modo autonomo dall’zuput dell’Olimpo, Philip Hardie ha osservato il
margine di “complicita” fra questa Fama-Gigante e il disegno del fatum e di
Giove”. In epoca postvirgiliana — e segnatamente a partire da Ovidio — si as-
siste a una sempre maggiore complessita dei rapporti di forza che legano ap-
parato divino tradizionale e personificazioni. Queste si impongono a poco a
poco come mondo alternativo all’Olimpo (e come punti di vista alternativi
alla prospettiva di Giove) e mostrano addirittura la capacita di sfidarlo e fi-
nanche di dominarlo. Fra le quattro allegorie ovidiane (Invidia, Fames, Somnus
e Fama) senz’altro Invidia (Met. 2, 760-832) e Fames (8, 780-822) appaiono
come eredi pit dirette di Alletto. I’ampia bibliografia sul tema ha indagato le
profonde implicazioni metapoetiche di queste figure®. Mi limito qui a una
presentazione generale della caratterizzazione di Invidia e Fames e del loro
ruolo nell’apparato divino ovidiano.

86 Cfr. Criado 2000, 44-99; Ganiban 2007 (in patt. il cap. 6 “Dis and the domination of
hell”). Sul rapporto con Stazio vd il § 5 di questo capitolo. Sul “timore paradossale” per il
Sulgur di Giove vd. cap. 2 § 5.

87 Sulla Fama come gigante cfr. Verg, Aen. 4, 178-180. Cfr. Hardie 2012, 98-102, Chaudhuri
2014, 67. Sulla complicita con Giove cfr. Hardie 2012, 104-105.

88 Cfr. il capitolo ovidiano in Feeney 1991, Hardie in diversi suoi lavori (1999, 95-100;
2002a, 227-238; 2009; 2012, 168-174) e il lavoro specifico sul tema di Lowe 2008 (in cui
John Henderson propone la definizione di “mediopassivita”). Gli studi si sono concen-
trati da una parte sulla forte valenza metapoetica e dall’altra sulla sfida interpretativa rap-
presentata da siffatte personificazioni allegoriche, che rendono reali concetti astratti at-
traverso una virtuosistica exargeia e che intrattengono una relazione particolare con il pro-
cesso (e la “semantica”) della metamorfosi.



Stefano Poletti 174

La funzione di siffatti personaggi ¢ molto simile a quella della Furia: ven-
gono mandati da una divinita olimpica (Minerva per Invidia; Cerere, tramite
un’Oreade, per la Fame) a punire un mortale (Aglauro, Erisittone). L'intera-
zione con il mortale ¢ del tutto simile a quella di Alletto e Tisifone: come la
Furia istilla 1l furor, cosi le personificazioni “istillano se stesse” nell’animo de-
gli umani. Un tratto saliente, comune alle Furie, ¢ la “mediopassivita” (Hen-
derson): Fame e Invidia sperimentano su se stesse gli effetti che provocano
alle vittime. In questo sofisticato “divertissement allegorico” si inserisce la pat-
ticolareggiata descrizione dei loro dettagli fisici, della loro nutrizione (vipereae
carnes per Ulnvidia; rarae herbae in un lapidosus ager per la Fame) e dei luoghi
orridi da loro abitati, che, per cosi dire, oggettivano Iinferno dell’invidia e
della fame®.

D’interazione fra divinita olimpiche e Fames/ Invidia sembra estremizzare la
dinamica di potere individuata per Tisifone. Senz’altro le personificazioni ap-
paiono sottomesse agli iussa degli dei tradizionali (Met. 2, 798; Met. 8, 792,
816). Questi ultimi, tuttavia, si ritrovano in uno stato di disagio (ove non di
ostilita) e non ¢ loro concesso di intrattenere un contatto (fisico e visivo)
prolungato con Fames e Invidia: devono mantenere le distanze e allontanarsi il
prima possibile dal focus horridus per non rischiare di “contagiarsi”, di essere
vinti dalla F/fame e dall’l/invidia®”. Nella relazione fra divinita tradizionale e
personificazione si delineano rapporti di forza ambigui, in maniera pitt mar-
cata rispetto alla scena di Tisifone. Fames e Invidia sono subordinate alla divi-
nita olimpica, ma al contempo sono in grado di dominarla, contaminando la
sua identita e trasformandola in copia di se stesse. Proprio grazie al “disagio

89 Cfr. Reitz 1999.

90 «Gods [...] by definition hostile and irreconcilable» (Anderson 1972, 407). Cfr. Ovid. Mez.
2, 766-767 (Minerva e Invidia) constitit ante domunt (neque enin succedere tectis | fas habet), in-
sieme all’ostilita della dea, ai suoi secchi ordini («nel mondo dell’Invidia anche il linguag-
gio si fa squallido e bieco» [Barchiesi 2005, 303]) e alla sua fuga (vv. 782-786); Met. 8, 785-
786 (Cetete e Fame) non adeunda deae est (neque enim Cereremgue Famemque | fata coire sinunt ),
809-813 ('Oteade e Fame) banc procul ut vidit (neque enim est accedere iuxta | ausa), refert
mandata deae panlumqne morata, | quamquam aberat longe, quamquam modo venerat illuc, | visa

tamen sensisse famen est, retrogue dracones | egit in H jam versis sublimis habenis. Cfr. Met.
11, 630-632 (Iride € Sonno) Iris abit (neque enin: ulterius tolerare sgporis | vim poterat), labique ut
somnum sensit in artus, | ¢ffugit. Sinoti la “formularita” del neque enim ecc.



Teologia della guerra civile 175

paradossale” dimostrato dagli dei tradizionali nell’interagire con le personifi-
cazioni loro sottoposte, Ovidio mette argutamente a fuoco I'innovazione del
materiale mitico e delle convenzioni epiche, attira 'attenzione sull’originalita
di tali personaggi e ne suggerisce il potenziale come via per decostruire il
primato delle divinita olimpiche.

In questo percorso Lucano segna, come sempre, un punto di svolta. In
primo luogo, va rilevata 'enfasi lucanea sulle astrazioni personificate, # pri-
mis Fortuna, che nel Bellum trova concreta rappresentazione, ma anche la Pa-
tria (1, 185-203) che interagisce con Cesare e 'Erinys che appare fra i signa
della guerra civile (1, 572) — figure (pur sempre aberranti, al di fuori del pan-
theon tradizionale) con le quali Lucano, all'inizio del suo poema, «flirts with
the possibility that supernatural characters will play a role in the narrative»’".
Nella Pharsalia si trova inoltre una particolare “metamorfosi” delle allegorie
ovidiane: Eritto. Oltre all’ovvio richiamo ai modelli virgiliani, quali Alletto e
(antifrasticamente) la Sibilla, la strega tessala si propone come una figura in-
tertestuale complessa ed enigmatica, un personaggio dai molti volti (come la
Fama virgiliana), cangiante a seconda del punto di vista da cui la si osserva
(Eritto «refuses to be exorcised», secondo la fortunata definizione di Gor-
don)”. Particolarmente acuti sono stati, a mio parere, i tentativi di accostarla
all’Invidia e alla Fama”™. Credo pero che Eritto vada considerata a un livello

91 Feeney 1991, 270. Sulla Fortuna in Lucano cft. supra cap. 2 § 2.2. Collignon 1892, 216-
218 (ripreso da HauBler 1978, 136-137) nota che quasi tutte le divinita e le
personificazioni petroniane sono gia citate nella Pharsalia, seppur senza una esplicita
rappresentazione (si ricordi, in particolare, la Concordia invocata enfaticamente dal poeta
in Lucan. 4, 190). Cfr. anche Graziano 2018.

92 Gotrdon 1987, 231. Cfr. anche la sintesi di Arweiler 2006, 44-45: «Sie [Eritto] trigt gleich-
zeitig Ziuge des dimonischen Caesar, des rigiden Cato, der romischen (vergilischen) Si-
bylle, des vergilischen Anchises, der Allecto, der Apollopriesterin aus bell. civ. 5 und des
Dichters (sowohl als Antagonistin wie als sein Ebenbild). Hinzu kommen die sonst in
Allegorien isolierten Abstrakta der Rache, des Krieges und der Zwietracht, die hier in wi-
derspriichlicher Gleichzeitigkeit in einer einzigen Figur konzentriert sind». Su Eritto
come figura epica intertestuale complessa e sul suo senso metaletterario cfr. Hardie 2012,
392: «As summing up a swathe of figures in the earlier tradition, Erictho, like the Vir-
gilian and Ovidian versions of Fama, is herself an embodiment of a developing epic tra-
dition».

93 Imvidia: Gordon 1987, 240, Korenjak 1996, 22. Fama (virgiliana, ma anche ovidiana):



Stefano Poletti 176

piu generale, come una sintesi delle personificazioni ovidiane e dei loro 1i-
svolti sovversivi, nel senso che abbiamo fin qui delineato™.

Si tratta di una figura epica nuova, eccentrica rispetto all’apparato divino
tradizionale, collocata in uno spazio epico inusuale ed anomalo, un locus horri-
dus, una sorta di anti-Olimpo fatto a sua immagine e somiglianza. Vi ¢ una
piena compenetrazione fra la personalita ibrida e malvagia di Eritto, la sua
mostruosa fisicita e il non-luogo che abita, la Tessaglia, sospeso fra aldiqua e
aldila”. Soprattutto, grazie ai suoi poteri magici puo piegare i superi ai suoi
ordini, obbligarli ad esaudire i suoi desideri nefasti e sanguinari. Il narratore
epico lucaneo si interroga con stupore su questa singolare evoluzione del 7-
pos del “patto infernale”, in cui ormai i rapporti di forza appaiono completa-
mente invertiti”. In altre parole, Lucano sembra rivisitare (e portare al paros-
sismo) il “disagio paradossale” dei superi ovidiani di fronte alle nuove “divini-

pe3)

ta” a loro sottoposte. 1l “sortilegio” di cui essi rischiano di restare vittima,

Dinter 2012, 62-75, Hardie 2012, 179, 203, 392.

94 In questa dirczione sembra andare Dinter 2002 (a me inaccessibile), sintetizzato in
Hardie 2012, 168 n. 45: «lLucan comments implicitly on the interconnectedness of the
four Ovidian personifications when he includes allusions to all four in constructing the
figure of the witch Erictho in Bellum civile 6, who is also a reincarnation of the Virgilian
Fama and Allector. Come detto, Dinter 2012 si concentra soprattutto sulla Fama.

95  «Thessaly stands for Erictho. She is designed to embody landscape» (Dinter 2012, 68).

96  Lucan. 6, 492-499 guis labor hic superis cantus herbasque sequendi | spernendique timor? cuins
commercia pacti | obstrictos habuere deos? parere necesse est | an invat? ignota fantum pietate
merentur, | an tacitis valuere minis? hoc iuris in omnes | est illis superos, an habent haec carmina
certum | imperiosa deum, qui mundum  cogere, quidquid | cogitur ipse, potest? Si notd la
terminologia della gerarchia e della costrizione (sequendi, obstrictos, parere, imperiosa), ma
anche quella della diplomazia e del patto (iuwat, commercia pact). Con una tipica (e
paradossale) movenza lucanea, viene eliminata una rappresentazione esplicita del “patto
infernale epico” e la strana diplomazia e I'ambigua gerarchia di quest’ultimo vengono
esplorate dall’esterno, diventano un misterioso, opaco oggetto di indagine su cui il poeta si
interroga ed esprime i suoi dubbi. Per questa via il narratore epico lucaneo riflette
metaletterariamente sul senso delle forme epiche tradizionali, le problematizza e porta
alle estreme conseguenze le loro ambiguita. A uscirne degradato ¢, come sempre, il
tradizionale Gétterapparat che, agli occhi della voce narrante della Pharsalia, ancora una
volta dimostra la propria impotenza e acquiescenza a oscure forze malvagie.



Teologia della guerra civile 177

dominati dal potere di Fames, Invidia, Somnus, si dispiega nella Pharsalia in tut-
ta la sua potenza: gli déi non sono in grado resistere alla demoniaca Eritto.

Come illustrato sopra, il pantheon di Eumolpo e la prospettiva da cui il poe-
ta furens narra 1 bellum civile sembrano discendere da Eritto, dal suo punto di
vista sulla guerra civile, dal suo modo di viverla e “raccontarla””. In tal senso
la strega funge da mediazione del modello ovidiano (oltreché virgiliano) e, in
particolare, stimola la rielaborazione delle personificazioni allegoriche delle
Metamorfosi nel Gotterapparat del Bellum — questa volta nella forma di espliciti
“agenti divini”.

Proprio sullo sfondo della peculiare rilettura del patto infernale in Ovidio
& opportuno ora considerare i deorum ministeria petroniani®. E stato notato
Pesubero di personificazioni che entrano in scena nel Belum, soprattutto nel
finale (vv. 249-295; vedi anche la Fama ai vv. 210-212). Questo ¢ perd un
dato abbastanza tradizionale, nel limite in cui esse non sono né protagoniste
né comprimarie dell’apparato divino, bensi mere comparse, rappresentanti
degli orrori della guerra e della morte, tipiche delle scene ambientate negli in-
feri o in battaglia (vd. il prossimo paragrafo). Discorso diverso vale invece
per Dite, Fortuna e Discordia. Tutte e tre le figure si presentano, ognuna in
modo diverso, come esplorazione delle possibilita della personificazione alle-
gorica sperimentate gia da Virgilio e poi piu estesamente da Ovidio.

97  Cft. supra cap. 2 §§ 4.3 ¢ 6.

98 Naturalmente la presenza di personificazioni allegoriche nel Belum ¢ stata riconosciuta da
tempo nella bibliografia, soprattutto per il suo possibile rapporto con I'epica flavia: cft.
ad es. Schetter 1960, 28-29, Sullivan 1968, 183, Grimal 1977, 22-29, Connors 1998, 116,
Courtney 2001, 184, Ripoll 2002, 177-178, Lowe 2008, 433, Fantham 2011, 593-594, n.
38, Fucecchi 2013, 36 n. 4, Poletti 2014, 205 n. 8, Setaioli 2014, 376, Lefévre 2015, 516-
517. Finora si ¢ trattato pero di un riconoscimento piuttosto superficiale e diversi punti
sono rimasti poco indagati (ce ne occuperemo in quanto segue): il legame con le personi-
ficazioni ovidiane (citato cursoriamente da Lowe 2008, Fucecchi 2013 e nell’appendice di
Fox—Adams 2012); il processo di allegorizzazione subito da Dite; le conseguenze “strut-
turali” della componente allegorica; la dinamica fra convenzionalita e decostruzione delle
forme tradizionali. Dal punto di vista teorico importante ¢ I'inquadramento generale su
personificazioni, allegoria e Gétterapparat epico fornito da Feeney 1991, 378ss. per Stazio.



Stefano Poletti 178

Se per Fortuna e Discordia questa considerazione ¢ quasi scontata, il le-
game di Dite con il modello ovidiano ¢ forse meno immediato. Il dio dei
morti condivide diversi tratti con le personificazioni delle Metamorfosi. La sua
fisicita, in particolare, ha molto da spartire con le figure allegoriche ovidiane.
In effetti, la rapida egphrasis sul volto di Dite (vv. 76-77 ora | bustorum flammis
¢t cana sparsa favilla) rappresenta un piccolo enigma iconografico-letterario, fi-
nora decisamente sottovalutato. Descrizioni fisiche del dio sono rare, scarne
e comunque improntate all’antropomorfismo” e hanno ben poco a che fare
con il parto mostruoso della fantasia di Eumolpo, o7z cosparsi di tracce di un
rogo funebre'”. Gia il dotto settecentesco Bouhier (ad /oc.) si interrogava sul
senso di questa bizzarra descrizione: «On ne comprend pas trop, comment
la flamme des buchers pouvoit paroitre sur le visage de Pluton». Come fa
notare Ehlers (ad /loc.), tale presentazione degli ora suggerirebbe che la com-
bustione dei morti avvenga nell’Oltretomba e potrebbe essere messa in rela-
zione all'idea che i demoni infernali si cibino di essi (vv. 96-97, 119-120), in
linea con gli altri orz sanguinolenti che popolano il Belun'"'. In questo senso

99  Gli esempi piu significativi sono Sen. HF 723-727 frons torva, fratrum quae tamen specimen
[al. specien| gerat | gentisque tantae, vultus est illi Tovis, | sed fulminantis: magna pars regni trucis |
est ipse dominus, cnins aspectus timet | quicquid timetur e, sulla scia di Seneca, Stat. Theb. 8, 21-
31, ove di si sofferma sulla posa di giudice del dio, ma non ¢’¢ una precisa caratterizza-
zione fisica. Fra le varie versioni del ratto di Proserpina, solo Claudiano propone una de-
scrizione del dio: Claud. DRP 1, 79-83 ipse rudi fultus solio nigrague verendus | maiestate sedet:
squalent inmania foedo | sceptra situ; sublime caput maestissima nubes | asperat et dirae riget
inclementia formae; | horrorem dolor angebat. Ctt. infine Mart. Cap. 1, 78-80 [...] alius lucifuga
inumbratione pallescens. in capite nterque dominandi sertum pro regni condicione gestabat; |...) alter
ebeninum ac tartareae noctis obscuritate furvescens; qui quidem mnlto ditior fratre et semper eornm quae

gignuntur conquisitionibus opulentus |...).

100 Per favilla/ flammae in una cerimonia funebre cfr. almeno Verg, Aen. 6, 226-228 e Stat. Sil.
3, 3, 8-12. Spargo, detto di parti del corpo cosparse di cenere, richiama a sua volta il con-
testo del lutto (cfr. e.g. Sen. Tro. 101 sparsitque cinis fervidus ora). 1’ immagine, in sé comune,
del capo cosparso di cenere € qui perd associata, con uno zeugma alquanto spiazzante
(Sage ad loc.), alle fiamme dei roghi. Per spargo + favilla cfr. [Quint.] Decl. 10, 1 inspersum fa-
villa caput. Spargo, legato ad os, € dotato di una certa carica ominosa, essendo per lo pit as-
sociato a lacrime e sangue: TLL 9.2.1082.68ss.

101 Oltre al passo in questione, ora ticotre altre tre volte nel Bellum, al v. 96 (Dite) iam pridem
nullo perfundimus ora cruore, al v. 259 (Furor) orague mille | valneribus confossa cruenta casside velat



Teologia della guerra civile 179

ci si potrebbe immaginare un Plutone che divora corpi ancora incandescenti
dai roghi funebri.

Se si considerano le personificazioni ovidiane e la loro assai singolare fisi-
cita, Penigma degli o7z Ditis puo trovare una spiegazione. La rappresentazio-
ne antropomorfica delle divinita olimpiche (di cui Plutone, per quanto perso-
naggio marginale, fa parte a pieno titolo) viene abbandonata a favore della
pregnanza allegorica, del rapporto metaforico fra il dettaglio fisico e una
componente dell*“area semantica” propria della divinita, alla maniera delle
allegorie di Ovidio. Seguendo questo modello con estrema disinvoltura, Eu-
molpo fonde il volto di Plutone con un rogo funebre'”
ogni caso, anche il legame con la nutrizione, altro elemento della caratteriz-
zazione dell’Invidia e della Fames ovidiane. Da un punto di vista simbolico, il
rito funebre ¢ il momento in cui il dio dei morti s’impossessa del defunto (lo
“divora”): il “volto come rogo” ¢ in linea con la mediopassivita tipica delle
personificazioni ovidiane. Gli o7z del Plutone petroniano si allineano cosi ai
citati “ora mostruosi” del Bellum, quelli di figure allegoriche quali Furor (vv.
259-260) e Discordia (vv. 272-275), componenti del Ditis chorus, con cui il dio

25103

. Da valotizzare, in

condivide la “sete di sangue

e al v. 275 (Discordia) obsessa draconibus ora, in riferimento a volti di mostruose personifi-
cazioni, ritratti per mezzo di una struttura sintattica ripetuta in maniera compiaciuta: ora
+ part. perf. (sparsa, confossa, obsessa) + abl.

102 1l processo di cremazione sembra lasciare una traccia ticonoscibile sull’izago del defunto:
cfr. Prop. 4, 7, 8 (Cinzia) lateri vestis adusta fuit; 1o stupore dei Mani davanti ad Anfiarao in
Stat. Theb. 8, 5-6 (nec enin ignibus artus (al. atris| / conditus ant maesta niger adventabat ab urna)
e quello di una madre all’apparizione del figlio defunto in [Quint.] Dec/. 10, 1-5 (ne confusi
quidem tristi cinere vultns et inspersum favilla caput noctibus suis obibat, sed filins erat qualis
aliquando, et iuvenis et pulcher babitn. ... subito ante me diductis constitit tenebris, non ille pallens nec
acerbo langnore consumptus, nec qualis super rogos videbatur et flapumas, sed viridis et sane pulcher
habitu nescio ubi totam reliquerat mortem: non igne torridae comae nec favilla funebri nigra facies nec
vix bene cinere composito umbrae recentss igneus squalor; cfr. Schneider—Utlacher 2004, 99-113,
in part. 106).

103 Un simile procedimento ¢ stato osservato per la Tisifone staziana, la cui caratterizzazione
fisica la rende ormai quasi del tutto sovrapponibile ad una figura allegorica (cfr. Vessey
1973, 75, Criado 2000, 110-140, Fantham 2011, 594 e n. 41). Vd. § 5 di questo capitolo.




Stefano Poletti 180

Ulteriore dato da considerare ¢ la rappresentazione del luogo in cui viene
presentato Dite (vv. 67-75). Nella costruzione di questo locus horridus spicca
un’allusione ai fecta Invidiae: Ovid. Met. 2, 760-761 Invidiae nigro_squalentia
tabo | tecta; Bellum ~. T4 nigro squalentia pumice saxa. Sia in Ovidio che in Petro-
nio, dunque, la personificazione ¢ ritratta in un Jocus horridus che in una qual-
che misura la rispecchia, sicché il luogo diventa coerente propaggine della
corporeita allegorica del demone. In Petronio espliciti sono i richiami lessica-
li fra il Plutonium e gli ora di Dite: il verbo spargo ricorre, nella stessa posizio-
ne, al v. 70 (funesto spargitur aestu); flamma e favilla sono tipiche non solo dei bau-
sta, ma anche degli scenari vulcanici'™. La desctizione del /ocus horridus infer-
nale, gia di norma densa di richiami simbolici alla potenza distruttrice della
morte, viene ulteriormente caricata dal punto di vista allegorico, creando una
corrispondenza fra lo biatus dello spiraculum e le fauci di Plutone'”. Non ¢ un
caso che lessico e formulazione del v. 77 (bustorum flammiis et cana sparsa favilla)
trovino un parallelo (un’imitazione?r) in Marziale per descrivere Vaftermath
dell’eruzione del Vesuvio, a conclusione di un carme sulla potenza distruttri-
ce degli dei Mart. Epigr. 4, 44, 7-8 cuncta iacent flammis et tristi mersa favilla | nec
superi vellent hoc licuisse sibi'™).

11 tema della voracita distruttiva ritorna nel discorso in cui Dite si presen-
ta come “dio affamato di nuove anime”'”. Proprio queste suggestioni porta-
no a ragionare in termini allegorici e a chiedersi se la divinita petroniana, cer-
to debitrice nei confronti di Alletto e del personaggio-Furia in generale, rap-
presenti una speciale filiazione della Fames ovidiana: il Plutone tradizionale

104 Cfr. almeno Verg. Aen. 3, 573 e Sil. 14, 64-69.

105 Per hiatus punto di riferimento pet Petronio ¢ naturalmente Verg, Aen. 6, 237 spelunca alta
Juit vastoque immanis hiatu. Hiatus ¢ parola fortemente evocativa per le “voraci fauci” della
morte: cfr. Petron. fr. 39 Muller v. 5 #llic immanes mors obvia solvit biatus (cfr. Sommariva
2010, 56-57) ¢ Sen. Oed. 164-165 Mors atra avidos oris hiatus | pandit (con n. di Tochterle
1994). La voragine che da accesso agli inferi si trasforma nell’dmmagine dell’Ade come
belva che divora» (Caviglia 1990).

106 11 parallelo ¢ citato da Moteno Soldevila ad /foc. (cfr. Starnone 2015). Sul rapporto Petro-
nio-Marziale cft. infra p. 215 n. 189.

107 Cfr. v. 96 iam pridem nullo perfundimus ora cruore, ove si patla di sangue, non di cadaveri cre-
mati. Non sottilizzerei sulla differenza di “cibo”, ma senz’altro al v. 96 Dite sta richieden-
do uno spargimento di sangue, non roghi funebri.



Teologia della guerra civile 181

viene “trasformato in Fames”, piu precisamente in “Fames di morti”. La carat-
terizzazione del Dite petroniano ha ben poco a che vedere con la tradizione,
perché nel dio si cerca di incarnare il concetto dell’avida Mors. Se dunque la
Fames ovidiana ¢ sottesa alla fame di Dite, un simile rapporto si puo postula-
re anche per Ulnvidia, personificazione piu esplicitamente connotata in senso
malvagio. Gli déi petroniani esprimono in modo grottesco e caricaturale
Vinvidia deorum nei confronti dell’umanita, un’idea che Lucano, nelle “cause
teologiche” della guerra civile, presenta come znvida fatorum series (Lucan. 1,
71). Se Plutone e Fortuna sono tradizionalmente due divinita associate alla
ricchezza e dotate di scarsa vista'® nel Belum non domina Pelemento della
cecita (ovvero della casualita) nella distribuzione dei beni, bensi quello dello
sguardo maligno (in-vidia) del dio di fronte ai successi umani e, nello specifico,
allo strapotete romano'”
rabbia, come da una Zabes (vv. 105-1006). L’autolesionismo dell’Invidia ovidia-
na (Ovid. Met. 2, 782 supplicium sunm esi) ¢ riecheggiato nell’zra della Fortuna
pet i suoi stessi doni (vv. 107-108 “ommnia, quae tribui Romanis arcibus, odi | nin-
neribusque meis irascor”). Sono entrambe divinita dell’odio, vittime a loro volta
di dissidi interiori, di una “guerra intestina”.

Dite e Fortuna si trovano dunque strettamente legati non solo al perso-
naggio della Furia, ma anche alle personificazioni, ovidiane (Invidia) e virgilia-
ne (Fama, Discordia), dominate da una componente maligna. Al di 1a della
chiara influenza della pessimistica concezione della Fortuna di Lucano, agi-
sce anche l'influsso del “tipo” delle figure allegoriche, un influsso che porta
alla caratterizzazione della Fortuna come un demone malvagio, secondo
un’iconografia gia tratteggiata da Orazio'"

. Alla vista di cio anche la Fortuna ¢ divorata dalla

. Al contrario di quanto fa con

108 Tosi 2018, 737: «LLa dea Fortuna latina assume funzioni analoghe al Plutos grecon.

109 Cfr. in part. Ovid. Met. 2, 780-782 videt ingratos, intabescitque videndo, | successus hominum
carpitque et carpitnr nna | supplicinmaque sunm est.

110 Questo singolare rapporto fra “piacere del male” e personificazioni ¢ colto ¢ indagato da
Rosati 2017, 58: «Il tratto che qualifica in Virgilio il ‘piacere del male’ ¢ che questo piace-
re diabolico viene attribuito a figure allegoriche, ipostasi di concetti maligni (Furia, Fama,
Discordia), ma colpisce che sulla stessa linea si collochi Orazio, il quale attribuisce lo stes-
so atteggiamento perverso alla Fortuna (Hor. C. 1, 34, 14-16 hinc apicem rapax | Fortuna
cum stridore acuto | sustulit, hic posuisse gandet; 3, 29, 49 Fortuna saevo lacta negotio; Sat. 2, 8, 61-
63 hen, Fortuna, quis est crudelior in nos | te deus? ut semper gandes inlndere rebus | humanisl)» (su



Stefano Poletti 182

Dite (ma anche con Discordia e Furor), Eumolpo non si sofferma sulla “fisici-
ta allegorica” di Fortuna; tuttavia lo stesso aggettivo volucrem (v. 78), un ri-
chiamo al fopos della levitas Fortunae, sembra avere un particolare debito verso
le citate immagini oraziane e va inscritto nel tentativo di qualificare questa
dea, assai poco convenzionale per 'epica, come demone allegorico'".

Ovidio rappresenta le personificazioni come personaggi sottomessi, ma
in grado, potenzialmente, di “infettare” le divinita olimpiche, di trasformatle
in copie di se stesse, di dominarle. Sulla scorta di Eritto, nel Be/lum si compie
il passo successivo. Petronio non solo mette al centro della scena i demoni
degli inferi e ne fa il motore dell’epica, ma esplora anche le potenzialita di
personaggi “figli delle Furie”, ovvero le allegorie ovidiane, e, di fatto, presen-
ta un apparato divino governato dalle personificazioni'’?; anche 'unica divi-
nita tradizionale che ha un certo peso nella narrazione (Plutone) ¢ trasfigura-
ta in allegoria. Se in Ovidio viene riproposto il meccanismo tipico del “patto

infernale” di Aen. 7 (la personificazione, priva di potere decisionale, ¢ inviata

Orazio vd. ancora n. seguente). Senz’altro Petronio sviluppa questi spunti, associando
esplicitamente la Fortuna a un demone infero e proponendola come accondiscendente
interlocutrice del malefico Dite.

111 Voluerem significa “alato, capace di volare” e, su un piano piu astratto, coniuga l'idea di
rapidita e quella di fugacita e transitorieta, donde Iaffinita semantica con la /evitas, un at-
tributo fondamentale della Fortuna (vd. poco piu sotto v. 102 levi pectore, verso introdutti-
vo al discorso della Fortuna stessa, tipreso al v. 244 Fortuna levis). 11 sintagma volucrem for-
tunam ricorre in Cic. Su/l. 91 nel significato di “instabile”, ma la personificazione della
sorte agisce a un livello molto generico. La polisemia di zolucer potrebbe essere pero
sfruttata appieno da Petronio sulla scia delle metafore oraziane in cui la Fortuna ¢ dipinta
come creatura alata che si muove in maniera fulminea e imprevedibile. La rappresenta-
zione di una Fortuna alata conosce anche altre attestazioni nella letteratura latina (Sen.
Phaedr. 1141-1143, Curt. 7, 8, 25, Fronto Epist. 4, 154, Amm. 27, 11, 2, Avien. Arat. 2806)
e nelle arti figurative (LIMC 8.1.137, n0s.191, 194-196, 8.2.109, Arya 2002, 89 n. 290). Le
ali, tipica caratteristica di personificazioni demoniache (cfr. Hor. C. 2, 17, 24-25 volucrisque
Jfati | tardavit alas), sono immancabile attributo della Fama: vd. la volucer Fama del v. 210
(stessa posizione metrica dell’aggettivo), esplicitamente caratterizzata come demone alato
(meotis ... pinnis).

112 Virgilio rappresenta il luogo “marginale” dell’Oltretomba come spazio privilegiato delle
personificazioni allegoriche (cfr. Lowe 2008, 421-422). Ovidio, creando specifici “luoghi
orridi” in cui le personificazioni abitano, contribuisce a dar loro un’autonomia.



Teologia della guerra civile 183

da una divinita olimpica a punire gli esseri umani), in Petronio i rapporti di
forza si sono radicalmente invertiti. Da un lato abbiamo Fortuna, una perso-
nificazione che assume una parte dominante nell’apparato divino; dall’altro
abbiamo Plutone, che sembra aver perso il suo statuto tradizionale per di-
ventare una sorta di figura allegorica, in un processo cui si accompagna un
depotenziamento della sua autorita olimpica. Dite, divinita tradizionale, pre-
ga ossequiosamente una personificazione (a lui superiore) di scatenare la
guerra fra gli esseri umani e di liberare le potenze infernali, fortemente carat-
terizzate in senso allegorico, alle quali spetta il compito di aprire le ostilita.
Fra queste Discordia, anch’essa una “vera” personificazione, si arroga, con il
suo discorso, uno spazio epico che travalica decisamente le competenze delle
allegorie ovidiane.

Ma come interagisce con 'umanita questo apparato divino cosi profon-
damente compromesso con la componente allegorica? Come rileva Feeney
1991, 241, la caratteristica delle personificazioni ovidiane (e poi anche stazia-
ne) ¢ che, al contrario di quanto accade in Omero, Esiodo e piu in generale
nell’epica pre-ovidiana, esse sono «characterful agents who engage with hu-
man beings, occupying the same narrative space as the human characters,
and interacting with them in the same way as do the gods themselves». Nel
Bellum non si ha invece nessuna forma di interazione diretta fra personaggi
divini e umani. Cio costituisce un tratto distintivo rispetto all’epica tradizio-
nale (omerica e virgiliana, ma anche ovidiana). Gli dei petroniani non paiono
interessati a rapportarsi direttamente con un personaggio umano (nemmeno
con Cesare, 'unico che possa aspirate al titolo di eroe del poemetto'”), ma
rappresentano in maniera parossistica il desiderio di distruggere 'umanita e
Roma nello specifico.

Cio implica la creazione di due piani narrativi sostanzialmente distinti. Se
il pantheon del Bellum serve a “spiegare” lo scatenarsi della guerra civile, si pa-
lesa la natura artefatta o, per meglio dire, simbolica di questo tentativo di
spiegazione. Il bellum civile ¢ presentato come inevitabile gia nella tirata mora-

113 1l rapporto fra Cesate e 'apparato divino (toccato in questo paragrafo) sara approfondito
nel prossimo capitolo.



Stefano Poletti 184

listica iniziale della voce narrante; in quel che segue, si mira certo a illustrare i
moventi divini che mettono in moto la catastrofe, ma questi sono esposti su
un livello separato e sostanzialmente allegorico'*. In altre parole, il processo
di allegorizzazione che caratterizza gli agenti divini del Belfum si accompagna
a uno scollamento fra piano umano e divino, il che comporta un’enfasi anco-
', Dite e Fortuna non
interagiscono in alcun modo con gli uomini. I’unica eventuale interazione si
riduce all*‘assalto al regno dei morti” da parte dei Romani, oggetto della la-
mentela di Dite: tale punto di contatto fra uomo e divinita ¢ cosi grottesco
da apparire puro pretesto per I'inserimento di un movente divino nella storia,
¢ cosi inverosimile da richiamare ancor piu 'attenzione sull“essere finzione”
del Gétterapparat, sulla sua natura simbolica. Fra i vari “agenti umani”, I'azio-

ra maggiore sulla valenza tutta simbolica del secondo

ne di Cesare sembra al piu connessa agli omina (vv. 177-182) e, peraltro, ¢
frutto di una decisione gia presa, indipendente da essi. La Fama sull’arrivo di
Cesare, in Lucano “spersonalizzata”, riceve una “coloritura virgiliana” sotto
forma di allegoria (vv. 210-212). Dall’alto dell’Appennino la Discordia im-
partisce sussa al’'umanita in armi, zussa che, in sostanza, sono una profezia di
quanto sta per accadere, e non intrattiene nessun rapporto diretto con 1 pet-
sonaggi che apostrofa. Gli deéi olimpici, che sono menzionati fugacemente

114 In questo senso gia Mossler 1842, 61ss., che notava 'accostamento di due rationes, una fa-
bulosa e Valtra historica. Considerando I'inizio della Tebaide, in cui vengono esposte le cause
del conflitto «in the three realms of gods and men and underworld deities», Fantham
2011, 593-594 osserva la sovrapposizione di diversi livelli di spiegazione anche in Petro-
nio: «Even before the first book is out, we may feel that Statius’ war against Thebes is
the most over-determined conflict in antiquity — except perhaps the start-up mechanisms
of Eumolpus’ Bellum civile».

115 Anche in questo aspetto si conctetano gli ambages deorumgue ministeria (118, 6). Anibages
potrebbe indicare proprio una modalita di rappresentare il piano divino che soggiace agli
eventl “in forma simbolica”: Gtimal 1977, 22-29, Beck 1979, 242 n. 13, Feeney 1991,
263-264, Yeh 2007 (cap. 4), Lefevre 2015, 516-517. Per una definizione generale di amba-
ges cft. supra pp. 1-2. La presenza di personificazioni allegoriche non ¢, presa in se stessa,
in contraddizione con le affermazioni di 118 (cosi Rudich 1997, 232); 'apparato divino di
Eumolpo rappresenta el suo complesso una sfida alle convenzioni epiche.



Teologia della guerra civile 185

alla fine come sostenitori di Cesare o Pompeo, assumono una valenza pura-
mente simbolica e nulla si dice dei loro moventi (vv. 266-270)."'¢

Questo tipo di sepatazione fra sfera umana e appatrato divino suggerisce
diversi confronti. Partendo da un’interpretazione allegorica del monologo di
Giunone in apertura dell’Hercules furens di Seneca (Giunone come personifi-
cazione del furor), Lefévre propone un parallelo fra il Gtterapparat senecano e
quello petroniano'"”. Tale rapporto con la tragedia e, pitt precisamente, con
la funzione allegorica della divinita nel prologo, ¢ senz’altro stimolante. A
questo proposito, da Plauto sappiamo che nei prologhi tragici intervenivano
anche personificazioni allegoriche che parlavano del loro rapporto con
Roma ¢ dei benefici a essa concessi'™®. A ben vedere nel Bellum civile sembra
accadere qualcosa di simile e il confronto viene incoraggiato anche dal valore
incipitario dell’incontro fra Dite e Fortuna sul destino di Roma, incontro che
funge da “prologo” a carattere allegorico della vicenda umana. Al di la del
possibile influsso della tragedia, ¢ perod anche e soprattutto all'interno del ge-
nere epico che si possono reperire gli spunti piu interessanti per una siffatta
rappresentazione del Gétterapparat. Come notato da Grimal, Iaffinita pit im-

mediata ¢ innanzitutto con Lucano:'”

[...] les deorum ministeria dont parle Eumolpe ne sont pas des
interventions de la divinité dans le déroulement humain des
événements, mais [...] ces divinités — plus souvent abstrac-
tions divinisées que dieux du panthéon classique — servent au

pocte a rendre sensible la signification supra-humaine du

116 Sulla Fama di Eumolpo e il suo valore metapoetico vd. infra pp. 228-229. Sugli déi olimpi-
ci e la Discodia vd. il paragrafo seguente.

117 Lefévre 2015, 515-517, che confronta anche il ruolo dell’ombra di Tieste e di quella di
Tantalo all’inizio dell’Agamennone e del Tieste: «Es wire abwegig zu behaupten, der Frevel
[...] werde erst durch die Umbrae initiiert: Er wird durch sie symbolisiert».

118 Plaut. Amph. 39-45 meruinus | et ego et pater de vobis et re publica; | nam quid ego memorem (ut
alios in tragoediis | vidi, Neptunum, Virtutem, Victoriam, | Martem, Bellonam commemorare quae
bona | vobis fecissent) quis benefactis men’ pater, | deornm regnator, architectust omnibus? Lefévre
2015, 516 richiama anche il prologo del Trinummus, in cui dialogano Luxuria e Ingpia. Sui
possibili precedenti enniani cfr. Skutsch 1968, 174-181.

119 Grimal 1977, 27-28 (Posservazione ¢é valorizzata da Yeh 2007, 548-549).



Stefano Poletti 186

conflit. Or C’est bien, aussi, la manieére dont Lucain entend le
réle des dieux dans I’épopée. Bien entendu, Lucain reconnait
leur existence, mais il ne les fait pas intervenir directement
dans les combats ou les conseils, ce qui ne les empéche pas de
communiquer avec les humains par la voix des Pythies, ou les
sortileges des sorcicres. [...] La différence essentielle qui sé-
pare I’épopée, telle que la congoivent Pétrone et Lucain, et
I’épopée de type homérique, qui est, partiellement, aussi, celle
de Virgile, C’est que, dans la seconde les dieux sont des pert-
sonnes, dont I'action modifie le cours des choses; dans la pre-

miere, les dieux sont des forces désincarnées, des symboles

...

L’osservazione di Grimal ¢ illuminante, ma non bisogna dimenticare un
presupposto di fondo dell’analisi dello studioso: egli ¢ fermamente convinto
che Lucano stia rispondendo al Bellum del Satyricon. Una siffatta affinita di-
venta ancor piu significativa se invece si pensa che I'apparato divino petro-
niano reagisca alle sollecitazioni della Pharsalia. Nel poema di Lucano la ri-
mozione del tradizionale apparato divino comporta la mancanza di un’inte-
razione diretta fra personaggi divini e umani, il che non implica, appunto, la
scomparsa del sovrannaturale (gli omina e le profezie). Se nel Bellum si cerca
di dare una rappresentazione, sul piano divino, al perché della guerra civile,
tale iato fra uomo e divinita permane. In questo senso la “frattura” su cui
Lucano ha impostato il proprio ¢pos non ¢ sanata nel poemetto di Eumolpo,
ma riproposta in forma diversa, in un Gdtferapparat che ¢ interessato unica-
mente alla distruzione di Roma. Proprio questa premessa divina marcata-
mente ostile porta allo scollamento fra piano umano e divino e dunque a una
soluzione che, semplificando, possiamo definire “tutta allegorica”.

Anche la particolare costruzione della personificazione allegorica ovidia-
na puo offrire, ancora una volta, importanti stimoli. Figure come Fames e In-
vidia interagiscono con un soggetto umano, ma in Ovidio lallegorizzazione
tende gradualmente a presentarsi come esercizio fine a se stesso, astratto dal-



Teologia della guerra civile 187

la narrazione'. Nel Gitterapparat di Eumolpo spicca il livello di “astrattezza”
o “fiction” sopra delineato, caratteri che non a caso hanno suscitato alcuni se-
veri giudizi («Folglich kénnte auf die darliber beratenden Gottheiten Dis
und Fortuna zur Ginze verzichtet werdenw; «lucan tut [...] mehr fir die
). Non si tratta pero di un’artificiosa (e
inutile) parentesi, ma di elementi carichi di un significato simbolico, spesso
nella forma di mise en abyme. La figura di Eritto (originale “mediazione” delle
personificazioni ovidiane) ¢ in tal senso emblematica. L’episodio della maga

Gotter durch seine Beschrinkungy

tessala, che il poeta introduce distaccandosi dalle fonti storiche, occupa un
abnorme spazio narrativo, ¢ isolato e isolabile, ininfluente per lo sviluppo
della trama (in questo quadro si inserisce anche la profezia, in contrasto con
il modello di Aexn. 6). Proprio questa “digressione” ha pero una forte valenza
simbolica e si configura come un momento autoriflessivo (sulla guerra civile,
sul suo orizzonte teologico, sul poeta che la racconta)'*.

Tornando al Bellum, proprio la sconcertante mancanza di un’interazione
diretta fra uomo e dio porta a esplorare i caratteri distintivi dell’allegoria e il
suo rapporto con la narrazione. L’allegorizzazione dell’apparato divino e lo
iato fra azione divina ed umana non precludono, ma stimolano la ricerca di
un rispecchiamento simbolico, di un common ground tra la crisi catastrofica che
coinvolge 'umanita e il Gétterapparat.

In primo luogo bisogna notate il gia citato cortocircuito semantico di
“Fortuna sotto il peso di Roma”/“Roma sotto il peso della proptia fortuna”,
cosi come il concetto correlato dell“autolesionismo”, dell’abbattere la gran-
dezza che Roma/Fortuna ha costruito. Fondamentale ¢ I'zzagery della fame,
della sazieta (vv. 119-120) e dell’orbis (v. 121), che crea un eloquente paralleli-

120 Lowe 2008, 431-432: «In this episode [quello del Somnus], the function of the personific-
ation as a motivating character in the plot, for which both Virgil’s Allecto and Fama are
models, has become disposable and incidental. Ovid’s Fama in the subsequent book takes
the movement to its conclusion, being purely parenthetical». Cfr. anche Hardie 2012,
152.

121 1 ptimo giudizio ¢ di Lefevre 2015, 516, il secondo di HauBler 1978, 137.

122 Tutta la letteratura critica su Eritto si misura con questo tema (cfr. cap. 2 § 4.3).
L’episodio, nel suo studiato isolamento, ha importanti paralleli intratestuali (Eritto
prefigura la catastrofe di Pharsalia 7; Exitto vs Femonoe di Pharsalia 5) e intertestuali (Aen.

6).



Stefano Poletti 188

smo fra umano e divino. Nel preambolo moralistico si gioca sull’idea che la
causa della guerra e della rovina di Roma sia un’insaziabile “fame”, che ridu-
ce Vorbissmondo a orbis commestibile: cft. vv. 1-7 e soprattutto grbem iam
totum victor Romanus habebat [...] nec satiatus erat, vv. 31-32 omniague orbis |
praemia correptis miles vagus esurit armis (con gioco di parole orbis = mundus/ men-
5a)'?
xum del v. 110. 11 sintagma, di cui pure sono state proposte correzioni (/usum
Wistrand 1988, 164; bustunm Watt 1994, 254-255), viene di norma ricondotto
alla “sete di sangue” di Dite e della Fortuna, ma si riferisce probabilmente al
lusso romano, che, ormai incapace di trovare altro sostentamento, si avvente-
ra su se stesso — ovvero Roma divorera se stessa. Anche 'attacco dei Romani

. Altro punto importante di questa sovrapposizione ¢ sanguine pascere lu-

all’Oltretomba, un elemento in sé, come detto, inverosimile e paradossale,
mira a coinvolgere 'apparato divino in un “discorso sul potere” tutto uma-
no, a far si che negli dei petroniani si rifletta il problema dell’insaziabile im-
perialismo dei Romani. La crisi dell'umanita che degenera nel bellum civile ti-
chiede un Gétterapparat che in qualche modo la rispecchi nei suoi desideri im-
perialistici e tirannici, che rappresenti le pulsioni umane al quadrato e che
cerchi di immortalarle nella loro forma estrema e dunque simbolica.

11 richiamo intertestuale all’episodio ovidiano che coinvolge Fames ed Eri-
sittone concorre a definire questa forma di rispecchiamento, fornendo lo
sfondo su cui si muovono i poli dell’allegoria petroniana. Fucecchi ha rico-
nosciuto nella rappresentazione dell’imperialismo romano il ritratto dell’Eri-

sittone ovidiano, con una rete di allusioni senz’altro non casuale'*. Tale rap-

123 Sulla corrosione dei confini fra umano e divino cfr. Connors 1989, 97-98: «'The gods are
also acting upon the same desires for luxury and sazietas as Romans act upon when they
sit around the table laden with the spoils of their empire»; cfr. anche Beil 2010, 141-142
e Fucecchi 2013, 45. Importante ¢ inserire questo tispecchiamento nella cornice del mec-
canismo allegorico. Su “sitis e satietas di sangue” cfr. cap. 2 § 4.

124 Fucecchi 2013, 40-41: «Il suo popolo [il popolo di Roma] rappresenta, di conseguenza,
un pendant ‘collettivo’ del mitico Erisittone, cosi come lo aveva presentato |[...| proptio
Ovidio (Met. 8, 830-832): nec mora, quod pontus , quod terra, guod educat aer , | poscit et adpositis
queritur ieinnia mensis | inque epulis epulas quaerit ecc., 836 nec satiatur. Diretta conseguenza di
questa fame insaziabile ¢ [...] la tendenza all’autodistruzione: lo stato implode e, almeno
metaforicamente, sembra quasi divorare se stesso (BC 49-52 [...]) a causa di una peste
occulta (BC 54-55 [...])». Il confronto ¢ ovviamente con l'attacco del poema: vv. 1-3



Teologia della guerra civile 189

porto intertestuale risulta pero incompleto se non si considera che, come an-
ticipato, le divinita petroniane (e segnatamente Dite) si pongono in continui-
ta con la Fames ovidiana. Se in Petronio il popolo romano ¢ un Erisittone de-
stinato ad autocannibalizzarsi, gli dei petroniani rappresentano la Fames di
sangue e dominio a cui Roma stessa ¢ destinata e sono sottoposti al medesi-
mo appetito.

Anche Lucano rivisita il mito di Erisittone. L’episodio dell’abbattimento
della selva di Marsiglia, per cui Cesare non viene punito dagli dei (Lucan. 3,
399-449), ¢ stato confrontato da Leigh con la vicenda dell’Erisittone ovidia-
no, cui invece tocca la pena di una fame insaziabile'”. Pil recentemente
Chaudhuri ha approfondito questo confronto: da una parte ha mostrato
come il concetto stesso di “punizione divina” sia problematico nella Pharsa-
lia, dato che Cesare ¢ per sua natura dominato dall’appetito che costituisce il
castigo di Erisittone; dall’altra ha rilevato come la condizione di Erisittone
sia presente in modo generalizzato, accomunando tanto Cesate quanto il po-
polo romano nel suo complesso'.

L’affinita fra umano e divino del Beum riprende questa generalizzazione
e la porta alle estreme conseguenze, coinvolgendo anche gli dei e problema-
tizzando ulteriormente il concetto di punizione divina — insieme alla funzio-
ne e al senso stesso dell’apparato divino epico. In questo contesto va calato
anche il Cesare petroniano. Come detto, nel Be//um si ha una sorta di scolla-
mento fra Cesare e il piano divino, ma va rilevata una pregnante forma di ri-
specchiamento. Il personaggio prende la parola (come poco prima Dite) ed ¢
caratterizzato come figura adirata e tirannica (come i protagonisti della scena
divina)'?’
lui stesso, come Fortuna, ha contribuito in modo decisivo (vv. 159-166). 11
personale vulnus che tormenta il Cesare petroniano (v. 159 “wvulnere cogor”), un
misto di furor (v. 168 “ite furentes”), ira (v. 209 iratus) e sete di vendetta (v. 142

, in procinto di avventarsi su Roma — una Roma alla cui grandezza

orbem iam totum victor Romanus habebat | qua mare, qua terrae, qua sidus currit utrumqne | nec
satiatus erat.

125 Leigh 2010 [= 1999]. Sull’episodio cft. anche Kersten 2018, 61-137.

126 Chaudhuri 2014, 159ss.

127 Yeh 2007, 144: «Les deux souverains [sez/. Plutone e Cesare] sentent que leur majesté a
été 1éséen.



Stefano Poletti 190

vindictaeque actus amore, v. 167 “Sine vindice”), rende il personaggio uno stru-
mento degli deéi fatto a loro immagine e somiglianza, simbolo di una Roma
che sta per divorare se stessa'®. La gloria cui aspira Cesare (v. 164 “guos gloria
terrer?”) ¢ un atto suicida, come rende evidente il trionfo della morte dei vv.
61-60, in diretto contrappunto alle parole del generale: v. 66 hos gloria reddit

honores'®

. L’eroe cadra vittima dell’autodistruzione della guerra civile e la sua
(assai frettolosa) divinizzazione viene demandata, non a caso, all'infernale,
furente Discordia (v. 290 “@ive”). In questa dinamica il Cesare petroniano
sembra riprendere (ed esplicitare) la simbologia del corrispettivo personag-
gio lucaneo: questi ¢ stato interpretato come manifestazione e strumento
dell’ira degli déi (in particolare di Giove), con enfasi sulla componente auto-
distruttiva, suggerita fin dalla programmatica similitudine con il fulmine (Lu-
can. 1, 155 in sua templa furit)™.

Infine, come abbiamo visto (vd. cap. 2 § 6), questo gioco di rispecchia-
menti si riverbera (come in Virgilio, Ovidio e soprattutto Lucano) anche su
un ulteriore livello simbolico: il degradato apparato divino del Belum diventa
tigura del poeta furens Eumolpo e concorre a definirne la poetica — una poeti-
ca “autodistruttiva” del furor e della discordia.

3. Le personificazioni allegoriche nel finale del Bellum civile

Nel finale del Bellum civile compaiono numerose personificazioni allegori-
che, che si inseriscono in modo complementare nel quadro finora descritto.
Rispetto alla scena decisionale di Dite e Fortuna il ricorso a tali figure appare

128 Sulla flamma che divora Fortuna (reminiscenza del vu/nns di Didone e Giunone) vd. supra
pp. 146-147. L’invito a scatenare la guerra di Cesate (vv. 168-169; vv. 174-175) richiama il
precedente scambio fra Dite e Fortuna e anticipa le parole della Discordia (v. 174 “Sumite
bellum” — . 283-284 “sumite [...] arma, | sumite”).

129 Si tratta delle uniche due attestazioni del termine gloria non solo nel poemetto, ma anche,
pit in generale, nel mondo antiepico del Satyricon, almeno nei frammenti di tradizione
diretta (una gloria, sempre autodistruttiva, nel fr. 48 Muller, v. 10 guod docet infrenis gloria,
fine caret, con Sommariva 2004, 97ss.).

130 Cfr. in part. Feeney 1991, 295-297, Nix 2008 (con ultetiore bibliografia), Fantham 2011
(cap. 27).



Teologia della guerra civile 191

piu tradizionale: simili “cortei allegorici” sono comuni nell’epica greca e lati-
na, soprattutto nella rappresentazione simbolica dell’Oltretomba e degli or-
rori della guerra. Al confronto, tuttavia, lo spazio qui concesso alle azioni di
personificazioni risulta esorbitante. Nel complesso il finale del Belum ricon-
ferma la marginalita olimpica, il dialogo sovversivo con il modello virgiliano
e la sfida alle convenzioni epiche. Inoltre, I'insistenza compiaciuta sulla de-
scrizione di alcune figure (Furor e Discordia su tutte, 1 veri protagonisti del fi-
nale) ¢ pienamente in linea con il gusto tutto ovidiano per la fisicita allegori-
ca.

L’episodio che ritrae la ritirata delle personificazioni del Bene (vv. 245-
253) riprende il fortunato motivo della fuga della divinita davanti alla corru-
zione dell’'uomo:

ergo tanta lues divum quoque numina vicit,
consensitque fugae caeli timor. ecce per orbem

mitis turba deum terras exosa furentes

deserit atque hominum damnatum avertitur agmen.
Pax prima ante alias niveos pulsata lacertos
abscondit galea victum caput atque relicto

orbe fugax Ditis petit implacabile regnum.

huic comes it submissa Fides et crine soluto

Lustitia ac maerens lacera Concordia palla.

Esiodo (Op. 106-201) rappresenta Ald®g kol Népeotg in fuga. Il “volo di
Dike/Giustizia” diventa poi un gpos, soprattutto grazie ad Arato (Phaen. 100-
1306), tradotto da Cicerone (Aratea fr. 16-19 Soubiran) e Germanico (Ph. 98-
123) e ripreso da Ovidio (Mez. 1, 86-140; cfr. anche la menzione in Fasz 1,
249-250)"". 1l motivo viene riadattato nel zgpos del ritorno della vergine

131 Ampia la bibliografia sul tema: mi limito a rimandate a Landolfi 1996, Bellandi-Berti—
Ciappi 2001 (su Germanico e Avieno), Gee 2013 (index s.v. Dike), Pellacani 2015 sui pas-
si ciceroniani. Soprattutto (ma non solo) nei vv. 247-248 del Bellum si riconoscono evi-
denti riferimenti al motivo, dal punto di vista tematico e lessicale. Interessante il confron-
to fra i vv. 247-248 terras exosa furentes | deserit e la rappresentazione della fuga di Dike in
Germ. Arat. 100 exosa hen mortale genns (cfr. Arat. Phaen. 133 to1€ oncaca Aikn ketvov




Stefano Poletti 192

Astraea e di altre virth personificate, che inaugura una nuova eta dell’oro'
In questo contesto va segnalata anche la rappresentazione della Fides nella
profezia di Giove in Aen. 1, dopo le guerre civili: Verg, Aen. 1,292-293 “cana
Fides et Vesta, Remo cum fratre Quirinus | inra dabunt”.

Come si rapporta la scena petroniana con questo intreccio di testi? Come
notato da Connors, questa fuga non viene collocata in un passato lontano,
ma in un frangente della storia relativamente recente, un’operazione che ri-
sponde a (e stravolge) un’altra forma di attualizzazione del mito, quella del 1i-
torno augusteo delle personificazioni del Bene'”. Per di pit, che queste divi-
nita si dirigano nel Ditis implacabile regnum sembra suggerire 'impossibilita di
un loro ritorno: cosi il #gpos viene non solo invertito, ma anche messo radi-
calmente in crisi.

La portata della fuga nell’Ade ¢ I'aspetto a mio parere pit enigmatico del
passo e va analizzato su diversi livelli. Perché le divinita non vanno in cielo,
come richiederebbe il 7pos? Questa discrasia ¢ tanto pit imbarazzante se si
pensa che il sintagma orbe relicto (vv. 250-251) ¢ impiegato da Ovidio per de-
scrivere la divinizzazione di Augusto in Mez. 15, 869. Connors richiama il pri-
mo libro delle Metamorfosi (Met. 1, 149-153):

victa iacet pietas, et V'irgo caede madentes,
ultima caelestum, terras Astraea reliquit.
neve foret terris securior arduns aether,
adfectasse ferunt regnum caeleste Gigantas
altague congestos struxisse ad sidera montes.

YEVOG QVOP®V); 137 deserust propere terras instissima virgo. Cft. le terrae furentes petroniane con
Ovid. Mez. 1, 149-150 victa iacet pictas, et Virgo caede madentes, | ultima caelestum, terras Astraea
religuit (da notare anche wltima caelestum, cui Petronio risponde con Pax prima ante alias |v.
249)).

132 Verg. Edl. 4, 6 iam redit et Virgo; Hot. CS 57-60 zam Fides et Pax et Honos Pudorgue | priscus et
neglecta redire Virtus | andet adparetque beata pleno | Copia cornu.

133 Connors 1989, 137ss. (particolarmente acuta la sua analisi del finale).




Teologia della guerra civile 193

Senza dubbio la fuga della divinita rappresenta un altro importante punto
di contatto fra il Bellum e Met. 1. In Ovidio, come in Petronio, una guerra
(civilel) coinvolge parimenti uomini e deéi: pertanto, secondo Connors, le di-
vinita petroniane sono costrette a tifugiarsi non in cielo/sull’Olimpo, come
vorrebbe il 7gpos, ma nell’Ade.

L’osservazione della studiosa ¢ ingegnosa, ma credo che colga solo in
parte il significato di questa scena squisitamente paradossale. Nella fuga nel
regno di Dite si ripropone una dinamica tipica del Gétterapparat petroniano:
centralita degli inferi s marginalita dell’Olimpo. A riguardo istruttivo ¢ il
confronto con la Pietas nella Tebaide staziana, un importante termine di para-
gone nell’epos postlucaneo per la teologia della guerra civile. Qui la personifi-
cazione divina minaccia di abbandonare la sua sede celeste per stabilirsi
nell’Oltretomba'”. Nella scena della Tebaide si allude proptio al mito di Dike
e, al contempo, lo si piega a dipingere 'universo sovvertito della guerra fra-
tricida'™. Anche nel contesto della Tebaide 1a minaccia della discesa di Pietas
agli Inferi si riconnette a una crisi dell’apparato divino tradizionale: Giove,
insieme agli déi olimpici, si ¢ ritirato, lasciando il corso degli eventi in mano
alle potenze infernali ormai dominanti. La decisione, tutta paradossale, delle
personificazioni del Bene di fuggire nel regno dei morti si configura come
atto per cosi dire politico, che mette in luce gli anticonvenzionali equilibri di
potere dell’apparato divino petroniano.

Nel Bellum alla discesa nell’Ade corrisponde I'ascesa da parte dei demoni
infernali. E manifesta inversione della citata profezia di Giove (Verg. Aen. 1,
291-296, con laffermazione della benigna Fides e I'incatenamento del Furor).

134 Vd. § 2 di questo capitolo.
135 Stat. Theb. 11, 457-464 iamdudum terris coetugne offensa deorum | aversa caeli Pietas in parte
sedebat, | non habitu guo nota prius, non ore sereno, | sed vittis exuta comam, fraternaque bella, | cen

soror infelix pugnantum ant anxia mater, | deflebat, saevumqune lovem Parcasque nocentes | vociferans,
seseque polis et luce relicta | descensuram Erebo et Stygios iam malle penates.

136 Gee 2013, 141-143: «Pietas here is Statius’ version of Aratus’ Dike. Statius provides a se-
quel to or commentary on Aratus” myth of Dike, adapted to the civil war context. [...]
Statius’ Pietas [...] threatens [...] to depart, but her predicted move is much more ex-

treme, not to say perverse: she intends to migrate, not to heavens, but to the underworld.
[...] Pietas has been assimilated to an Aratean constellation, only to be banished from the
sky in a Statian cosmic reversal».



Stefano Poletti 194

Tuttavia la scena dell’ Eneide, per quanto rappresenti un modello significativo,
¢ in realta molto “statica”: non viene propriamente descritto il 7izorno di divi-
nita positive, né ¢’¢ un vero e proprio richiamo al mito di Dike. Interessante,
in questo senso, un testo collocabile nell’eta neroniana, la prima Ecga di
Calpurnio Siculo. Qui si puo ritrovare il motivo del ritorno di Dike, insieme
all'intreccio di intertesti che nel Bellum partebbero sovvertiti, e si riscontra
una maggior dinamicita della scena (al ritorno della dea corrisponde 'impri-
gionamento delle forze del Male nell’Ade). La profezia di Fauno si richiama
esplicitamente alla vergine Astrea della quarta Bucolica virgiliana, alla nuova
eta dell’oro li preannunciata e agli accenti ottimistici della profezia del Giove
eneadico™’. Come nel primo libro dell’ Eneide, viene dipinta la sottomissione
delle forze del Male e, per converso, il trionfo di quelle del Bene: da una pat-
te impia Bellona incatenata (scontato il legame con il Furor impins dell’ Eneide) e
omnia Bella imprigionati nell’oscurita del carcer Tartarens; dall’altra Themis che
titorna, insieme a Pax e Clementia. Difficile dire se Petronio abbia presente
proptio questo passo (un’eventualitd da non escludere) . Sicuramente, sullo
sfondo dell'incarceramento nel Tartaro descritto nella profezia di Fauno si
coglie ancor meglio il rovesciamento del 7pos nel Bellum. Questo brano per-
mette anche di mettere a fuoco Uimagery gigantomachica sottesa alla fuoriu-
scita dei mostri dall’Ade, che Calpurnio rappresenta come incarcerati nel
Tartaro.

La carica sovversiva della scena petroniana ¢ potenziata anche dal gusto
(virgiliano e soprattutto ovidiano) per la descrizione della fisicita delle singo-
le personificazioni, caratterizzate da segni di lutto e disperazione (v. 249

137 Calp. Sic. 1, 42-59 aurea secura cum pace renascitur aetas /| et redit ad terras tandem squalore
situque | alma Themis posito invenemque beata sequuntur | saecula, maternis cansam qui vicit Inlis. |
dum populos deus ipse reget, dabit impia victas | post tergum Bellona manus spoliataque telis | in sua
vesanos torquebit viscera morsus | et, modo quae toto civilia distulit orbe, | secum bella geret: nullos iam
Roma Philippos | deflebit, nullos ducet captiva triumphos; | omnia Tartareo subigentur carcere Bella /
immergentque caput tenebris lucemque timebunt. | candida Pax aderit; nec solum candida vuitn, |
qualis saepe fuit quae libera Marte professo, | quae domito procul hoste tamen grassantibus armis |
publica diffudit tacito discordia ferro: | omme procul vitium simulatae cedere pacis | iussit et insanos
Clementia contudit enses. Cfr. Cordes 2017, 264-269 e Vinchesi 2014 ad /oc..

138 Cfr. Roche 2009, 98-100 sulla possibilita che la scena della prima Ec/aga di Calpurnio ven-
ga ripresa nel proemio di Lucano.



Teologia della guerra civile 195

niveos pulsata lacertos; v. 252 crine soluto; v. 253 maerens lacera. . palla). Degno di
nota ¢ il vestiario. In primo luogo, la Pace abscondit galea victum caput (v. 250).
Galea ha causato diversi problemi agli interpreti, tanto che Schrader, seguito
da Baldwin, propone palla al posto di galea (palla si titrova poco oltre per la
veste di Concordia). Palla sarebbe certo piu coerente col #gpos: cfr. Hes. Op. 198
AEVKOICIY_QAPESOL KOADWOUEVQ XPpO0 kaAov; Germ. Arat. 122-123 ore /

deiectam in lumina pallam. Come tilevato da Connors'”’, anche I’abbigliamento
delle dée concorte al valore paradossale della scena. C’¢ piena coerenza fra la
galea della Pace e la Jacera palla della Concordia. 11 v. 253, non a caso, ¢ una ri-
presa della descrizione della Discordia virgiliana che infuria durante la batta-
glia di Azio: scissa gandens vadit Discordia palla (Aen. 8, 702; cfr. laceratam vestem
della Discordia petroniana al v. 276). Tanto le movenze di queste divinita
quanto la loro caratterizzazione fisica e psicologica contribuiscono ad espri-
mere 'universo sconvolto dalla guerra civile e, insieme, la sovversione del
modello virgiliano.

Concentriamoci ora sugli esseri mostruosi che emergono dal regno dei
morti (vv. 254-263)":

at contra, sedes Erebi qua rupta debiscit,
emergit late Ditis chorus, horrida Erinys

et Bellona minax, facibusque armata Megaera
Letumaque Insidiaequne et lurida Mortis imago.
quas inter Furor, abruptis cen liber habenis,
sanguinenm late tollit caput oraque mille
valneribus confossa cruenta casside velat;
haeret detritus laevae Mavortius nmbo
innumerabilibus telis gravis, atque flagranti

stipite dexctra minax terris incendia portat.

139 Connors 1989, 138-140.
140 Vd. a riguardo Zeitlin 1971, 78-80.



Stefano Poletti 196

1l corteo di mostti ricorda gli esseti primis in fancibus Orci nell’ Eneide™' e in
diverse rappresentazioni di battaglia, in primo luogo sullo scudo di Enea'¥,
ma senz’altro evoca anche 'emersione di Tisifone durante la pestilenza di
Georg. 3'. Draltra parte, questa peculiare valotizzazione degli esseri infernali,
in una posizione attiva e preminente, ¢ un chiaro tratto di ascendenza sene-
cana. La Furia in apertura del Tiesze segna un momento importante per la de-
finizione delle potenzialita infere (della loro indipendenza e delle loro capaci-
ta “creative”) e la fuoriuscita di mostri dall’Ade ¢ Leimotiv delle tragedie di
Seneca'*. Interessante, in particolare, & un famoso passo del De 77z in cui il

141 Verg. Aen. 6, 273-281 vestibulum ante ipsum primisque in _faucibus Orci | Luctus et ultrices posuere
cnbilia Curae; | pallentesque babitant Morbi tristisque Senectus | et Metus et malesuada Fames ac
turpis Egestas, | terribiles visu formae, Letumaque Labosque; | tum consanguinens Leti Sopor et mala
mentis | Gandia, mortifernmque adverso in limine Bellum, | ferreigue Eumenidum thalami et
Discordia demens | viperenm crinem vittis innexa cruentss. 1l petroniano facibusque armata Megaera
¢ ripresa di Verg, Aen. 6, 288 flammisque armata Chimaera.

142 Verg. Aen. 8, 700-703 (cit. infra). Presuppost da Petronio sono anche altri versi virgiliani,
dalla distruzione di Troia (Aen. 2, 368-369 crudelis ubique | Luctus, ubigne pavor et plurima
wmortis imago) e dal corteo allegorico di Marte (Aen. 12, 335-336 circumque atrae Formidinis
ora [ Iraegue Insidiaeque, dei comitatus, aguntur, ma cft. ancora i termini simili nella descrizio-
ne di Alletto in Aen. 7, 325-326 cui tristia bella | iraeque insidiaeque et crimina noxia cord).

143 Verg. Georg. 3, 551-553 (Tisifone) saevit et in lucem Stygiis emissa tenebris | pallida Tisiphone
Morbos agit ante Metumqune, | inque dies avidum surgens caput altius effert. Mynots 1990 ad Joe. ti-
corda ’Eris omerica di I/ 4, 442-444, un confronto notato anche da Connors 1989, 146
pet la Discordia petroniana.

144 Sen. Oed. 586-594 (589) tum torva Erinys sonuit et caecns Furor /| Horrorgue et una quidquid
aeternae creant | celantque tenebrae: Luctus avellens comam | aegreque lassum sustinens Morbus
caput, | gravis Senectus sibimet et pendens Metus | avidumqne populi Pestis Ogygii malum. Ctt. 'T6-
chterle 1994 ad loc. per le somiglianze con Petronio. Simili rappresentazioni in Sen. Th.
249-252 excede, Pietas, si modo in nostra domo | wmquam fuisti. dira Furiarum cobors /
discorsque Erinys veniat et geminas faces | Megaera quatiens (interessante per l'associazione
“pleonastica” fra Erinys ¢ Megaera) ¢ HF 95-99 educam et imo Ditis ¢ regno extrabam |
quidguid relictum est: veniet invisum Scelus | suumaque lambens sanguinem Impietas ferox | Errorque
et in se semper armatus Furor | — hoc hoc ministro noster utatur dolor. In Seneca troviamo per la
prima volta il Furor esplicitamente associato all’ambito infero. In Petronio si avrebbe in-
vece la prima attestazione di Belfona come creatura infera (Thome 1993, 259; cfr. [Sen.]
HO 1311-1312 abrumpat Erebi clanstra, me stricto petat | Bellona ferro). D’altra parte il legame
fra Bellona e Discordia sullo scudo di Enea (Verg, Aen. 8, 702-703) facilitava I'associazione
fra Bellona e inferi (come detto, Discordia ¢ collocata da Virgilio primis in fancibus Orci). Cfx.



Teologia della guerra civile 197

topos poetico degli inferna monstra che emergono dall’Oltretomba ¢ impiegato
come termine di paragone per I'Ira, descritta essa stessa quale figura allegori-
C21145.

Lo scatenato Furor rappresenta il capovolgimento pit lampante della pro-
fezia di Giove (Verg. Aen. 1, 293-296), una suggestione che agisce implicita-
mente anche nella profezia del Nigidio Figulo lucaneo e che viene da Petro-

nio esplicitata'*:

dirae ferro et compagibus artis
clandentur Belli portae; Furor impius intus
Saeva sedens super arma et centum vinctus aenis
post tergum nodis fremet horridus ore cruento.

anche Bellona ed Erinys in Sen. Ag. 81-86 sequitur tristis | sanguinolenta Bellona mann |
quaceque superbos urit Erinys, | nimias semper comitata domos, | quas in planum quaelibet hora |
tulit ex alto. Si ricordi quanto detto sopra su Bellona in Calpurnio Siculo (i Bella vengono
imprigionati in un carcer Tartareus). Sulla Furia del Tieste vd. supra pp. 172-173.

145 Sen. De ira 2, 35, 4 quanto illi intra pectus terribilior vultus est, acrior spiritus, intentior impetus,
rupturus se nisi eruperit! quales sunt hostium vel ferarum caede madentinm ant ad caedem euntinm
aspectus, qualia poetae inferna monstra finxerunt succincta serpentibus et igneo flatu, quales ad bella
excitanda discordiamaque in populos dividendam pacemque lacerandam deae taeterrimae infernm exennt:
talem nobis iram figuremus, flamma lumina ardentia, sibilo mugituque et gemitu et stridore et si qua his
invisior vox: est perstrepentem, tela mann utraque quatientem (neque enim illi se tegere curae est), torvam
cruentamque et cicatricosam et verberibus suis lividam, incessus vaesani, offusam multa caligine,
incursitantem, vastantem fugantemque et omminm odio laborantem, sui maxime, si aliter nocere non
possit, terras, maria, caelum ruere cupientem, infestam pariter invisamque vel, si videtur, sit qualis aput
vates nostros |est] “sanguinenm quatiens dextra Bellona flagellum”, aut “scissa gandens vadit Discordia
palla”, ant si qua magis dira facies excogitari diri adfectus potest (sui versi qui citati cfr. infra). Se-
neca sembra qui spostarsi dalla rassegna della sintomatologia dell’ira al ritratto di una
vera e propria personificazione, 'Ira, ¢ della sua fisicita allegorica — una descrizione deci-
samente ovidiana. Vd. Fischer 2008, 77ss..

146 Cfr. Lucan. 1, 668s. multosque exibit in annos | hic furor. Narducci, dopo aver icasticamente
descritto il rapporto intertestuale con I’ Eneide nella profezia di Nigidio Figulo — «& quasi
come se vedessimo il furor slanciarsi fuori dalle porte spalancate del tempio» —, rileva che
«'immagine ¢, per cosi dire, esplicitata in Petron. sazyr. 199, 258 sg» (Narducci 2002, 110
e 142 n. 4; in generale vd. supra cap. 2 § 1.4). Una sovversione che in Lucano agisce a un
livello implicito (ma non meno efficace) viene in Petronio ripresa ed esplicitata, e, soprat-
tutto, riceve una rappresentazione “con tutti i crismi” a livello dell’apparato divino.



Stefano Poletti 198

Abruptis cen liber habenis del v. 258 richiama allusivamente, sovvertendola,
I'immagine tipica del mostro incatenato, il Furor di Virgilio e i suoi discen-
denti in Manilio (Discordia) e Calpurnio Siculo (Bellona) cosi come il Catilina
negli inferi lucanei'’. L'imagery ippica (cen liber habenis & dalla corsa del cavallo
in Georg. 3, 194-195) ¢ doppiamente significativa. Da una parte, Manilio insi-
ste sulla metafora (frenos, carcere) per descrivere I'imprigionamento della belli-
cosa personificazione; dall’altra, Petronio, nella sovversione di questimmagi-
ne, si basa sul Mars impins e sulla similitudine ippica del finale di Georg. 1'*.

Dopo la descrizione del Furor, agli dei olimpici ¢ finalmente concessa una
breve menzione (vv. 264-270):

sentit terra deos, mutatague sidera pondus
quaesivere suum; namque ommnis regia caeli

in partes diducta ruit. primumque Dione
Caesaris arma sui ducit, comes additur illi
Pallas et ingentem quatiens Mavortius bastam.
Magnum cum Phoebo soror et Cyllenia proles
excipit ac totis similis Tirynthius actis.

Questa teomachia apre un breve “sguardo sull’Olimpo”, rende manifesto
linteresse degli deéi tradizionali alla vicenda terrena e, insieme, suggerisce
Pesistenza di un punto di vista olimpico sulla guerra civile. Tutto cio, pero,
non riceve alcuna enfasi. Dello schierarsi degli dei fra Cesare e Pompeo, de-
scritto in termini secchi, non vengono chiarite le motivazioni (con I'eccezio-
ne dei rapidi cenni per Venere-Dione e per Ercole). Come sottolineato da
Grimal e Ripoll, i riferimenti alle altre divinita sono assai vaghi e, aggiunge-

147 Manil. 1, 922-924 iam bella quiescant | atque adamanteis Discordia vincta catenis | aeternos habeat
frenos in carcere clansa; Calp. Sic. 1, 46-50 cit. sopra; Luc. 6, 793 abruptis Catilina minax
[Jractisque catens.

148 Verg. Georg. 1, 511-514 saevit toto Mars impins orbe; | ut cum carceribus sese effudere quadrigae, |
addunt in spatia et frustra retinacula tendens | fertur equis auriga neque andit cnrrus habenas. Cft.
Connors 1989, 140-142. Per una possibile allusione alla similitudine Turno-cavallo di
Aen. 11, 492-497 (Verg. Aen. 11, 490 viene “citato” al v. 205 del Bellum) cft. infra pp. 305-
300.



Teologia della guerra civile 199

rei, volutamente tali, in un poema in cui moventi e funzione degli déi olimpi-
ci sono irrilevanti, ministeria di cui Eumolpo non puo e non vuole servirsi. La
loro partecipazione appare un fatto del tutto secondario, un mero tributo alla
tradizionale teomachia'®. Gli déi della tradizione esistono ancora, ma, nel
peculiare epos di Eumolpo, sono figure mute e relegate ai margini della narra-
zione, in modo non dissimile dalle personificazioni e dai demoni infernali
nell’epica omerica e virgiliana.

La menzione degli déi olimpici rende esplicito il rapporto con la battaglia
di Azio ritratta sullo scudo di Enea (Verg, Aen. 8, 698-705):

ommnigenumaque deum monstra et latrator Anubis
contra Neptunum et Venerem contraque Minervam

tela tenent. saevit medio in certamine Mavors
caelatus ferro, tristesque ex aethere Dirae,

et scissa gandens vadit Discordia palla,

quam cum sanguineo sequitur Bellona flagello.
Actins haec cernens arcum intendebat Apollo

desuper .. .]

149 Cfr. Ripoll 2006, con analisi del rapporto con le altre “teomachie epiche”, ¢ Grimal 1977,
25ss. sull’analisi di questa scena e il valore simbolico delle divinita. Che I'aggettivo Mavor-
#ius indichi Romolo, antenato di Cesare, e non Marte (cosi Grimal), pare confermato da
Vetg. Aen. 6, TT7-T78 quin et avo comitem sese Mavortius addet | Romulus (cfr. Bucheler 1965,
3.388). Dalla parte di Cesare troviamo un’accoppiata di divinita guerriere, Romolo (in ca-
ratteri “marziali”’) e Minerva. Comune denominatore degli dei dalla parte di Pompeo po-
trebbe essere I'idea delle innumetevoli imprese, delle conquiste e dei viaggi ad esse con-
nessi: Febo e Diana come sole e luna, citati non a caso per I'iperbolica definizione della
grandezza dell'impero romano al v. 2; Mercurio, come suggerisce Grimal, per il commer-
cio, reso sicuro dopo la sconfitta dei pirati. Che Febo sia qui presentato come sostenitore
di Pompeo rappresenta certo un paradosso, se si pensa al rapporto fra Apollo e Augusto
(alluso in Bellum v. 115): sul rapporto Febo-Ercole-Pompeo torneremo passim nel cap. se-
guente. Notevole che, in questa teomachia, non prendano posizione divinita di primissi-
mo piano quali Giunone e Nettuno. Fra i figli di Saturno solo al “degradato” Plutone/
Dite viene dato uno spazio significativo nell’¢pos di Eumolpo.



Stefano Poletti 200

Si tratta di una coerente propaggine della profezia della Fortuna e del
sovversivo rapporto nei confronti dei suddetti versi dell’Eneide'™. Alla rap-
presentazione “edulcorata” della guerra civile sullo scudo di Enea, dove alle
divinita olimpiche si opponevano i mostruosi dei egizi, subentra qui un vero
e proprio bellum civile dell’Olimpo. Come suggerito da Connors, in questi ver-
si (in particolare nei vv. 264-2606) la teomachia diventa a pieno titolo parte del
disordine cosmico, forse anche tramite una sottile ripresa di lessico e zmagery
della divinizzazione di Nerone di Pharsalia 1"'. Soprattutto, i demoni inferna-
li prendono il sopravvento. Il Furor petroniano armato non a caso di Mavor-
tius umbo, richiama Aen. 8, 700-701 saevit medio in certamine Mavors | caelatus fer-
ro, a sua volta esplicita ripresa dei versi del finale di Georg. 1 sul Mars impins
appena citati. Bellona e, soprattutto, Discordia riecheggiano nella vera protago-
nista dell’epilogo del Be/funs: Discordia.

Proprio a lei, una sorta di doppio di Fortuna, viene affidato il compito di
realizzare il piano malvagio ordito da Dite e dalla dea e di concludere la nar-
razione epica. Il mostro petroniano intrattiene un rapporto privilegiato con
la Discordia enniana, che apre le “porte della Guerra”, e con due demoni
che da essa discendono, il Furor e I'Alletto virgiliani, il primo connesso alla
chiusura del tempio di Giano (preannunciata nella profezia di Giove di
Aen. 1), la seconda all’apertura, demandata pero a Giunone, in Aen. 7%

150 Cfr. cap. 2 § 3.

151 Connors 1989, 143-145: «These lines seem to allude both to Lucan’s description of
Nero’s forthcoming apotheosis and to his vision of the destruction of Rome in civil
strife, both examples of rendering political events at Rome on a cosmic scale. [...] The
cosmic disorder which follows the entrance of the Olympian gods [...] destabilizes the
political ideology of divine patronage» (vd. il paragrafo “weighty problems” in Connors
1998, 114-117, ove perod questa considerazione non viene ripresa). Cfr. Lucan. 1, 45-47 f,
cum statione peracta | astra petes serus, praelati regia caeli | excipiet gandente polo; 56-58 aetheris
immensi partem si presseris unam, | sentiet axis onus. librati pondera caeli | orbe tene medio; 72-81.
Sul supposto riferimento all’obesita di Nerone cft. Roche 2009, 8 e 142.

152 Sul rapporto di Vitgilio con Ennio, sulla controversia Norden-Fraenkel e sui problemi ri-
costruttivi della Discordia enniana rimando alla sintesi di Goldschmidt 2013, 127-139;
cfr. anche HauBler 1976, 166ss., Skutsch 1985 a Ann. 220-221, 222, 225-226 e Fernandelli
1999.



Teologia della guerra civile 201

L’importanza della Discordia petroniana ¢ stata segnalata da Otto Sku-
tsch!®:

By giving a paraphrase of the word [sc/. discordia] in Juno’s
address to Allecto in Aen. 7.335 ff.; 545, Virgil indicates that
she [sczl. Alletto] is none other than Discordia, and Petronius
bell. cv. 271ff., so it would seem, either because he saw
through the Virgilian symbolism or because he remembered
Virgil and Ennius at the same time, gave the name of Discor-
dia to his copy of Allecto. The identification of this Discordia
with the daemon of frg x and with Virgil’s Allecto cannot
therefore be questioned.

Secondo Skutsch Petronio sta imitando Pepisodio di Aen. 7, ma sostitui-
sce Alletto con Discordia perché intuisce che modello dell’Alletto virgiliana ¢
la Discordia enniana. Questa osservazione convalida la famosa ipotesi di
Norden sul rapporto Alletto-Discordia enniana. Le ripercussioni della nota
di Skutsch sono rimaste pero poco indagate. Come si rapporta Petronio con
la mediazione virgiliana? E che ruolo hanno le personificazioni ovidiane, “fi-
glie di Alletto”, in questo percotsor

In primo luogo, manca un adeguato contrappeso olimpico al dominio
della Discordia. Ritroviamo qui la dinamica presente nell’incontro fra Dite e
Fortuna, ovvero la degradazione del concilinm deornm di Aen. 10 (in cui Giove
cerca di porre un freno alla discordia: Verg. Aen. 10, 9; 106) in uno scenario
infernale. Come la Fortuna, anche il demone, in effetti, viene presentato
come una sorta di “nuovo Giove”. Lo sguardo di Discordia domina sul
mondo intero, con il nobilis Appenninus a sostituire 'Olimpo (vv. 278-281)"*

153 Skutsch 1985, 403.

154 L’idea di raggiungere luoghi elevati ¢ due volte associata ad Alletto (Verg, Aen. 7, 342-343
Laurentss tecta tyranni | celsa petit; 511-512 at saeva e speculis tempus dea nancta nocendi | ardua
tecta petit stabuli) e potrebbe essere riecheggiata ai vv. 278-279 del Bellum (haec ut Cocyti
tenebras et Tartara liquit, | alta petit gradiens iuga nobilis Appennini). D’altra parte I'immagine
petroniana del caput che si eleva ad superos (v. 272) potrebbe richiamare I’ Eris omerica (I/.
4, 442-444; Connors 1989, 146 per la Discordia).




Stefano Poletti 202

haec [scil. Discordia] ut Cocyti tenebras et Tartara liquit,
alta petit gradiens inga nobilis Appennini,

unde omnes terras atque ommnia litora posset

aspicere ac toto fluitantes orbe catervas |. ..

Questa suggestione ¢ avvalorata da una precisa allusione virgiliana (Verg.
Aen. 10, 1-4)";

panditur interea domus omnipotentis Olympi
conciliumque vocat divum pater atque hominum rex
sideream: in sedem, terras unde arduns ommnis
castraque Dardanidum aspectat populosque Latinos.

Fra i riferimenti ad Alletto, emblematico ¢ il verso che chiude la scena e il
poema: v. 295 factum est in terris, quicquid Discordia inssit. Tale verso ¢ stato so-
spettato da alcuni di essere interpolazione'™ e, in generale, viene liquidato
alla stregua di una goffa zeppa per concludere il poemetto. In realta esso rac-
chiude importanti risonanze allusive. Non solo ha uno stretto legame con le
parole di Alletto (Aen. 7, 545 “en, perfecta tibi bello discordia tristi”), ma rivela an-
che P'intermediazione dell*‘autoritaria” Tisifone ovidiana (Ovid. Mez. 4, 477
“facta puta, guaecumque inbes”). La rielaborazione di questi precedenti denuncia
la volonta di attribuire al personaggio infernale i connotati di superiorita pro-
pti della divinita olimpica (colei che da iussa)'™’.

155 1l passo ¢ citato cursoriamente da HauBler 1978, 108 n. 4. Di solito i commentatoti ti-
portano Lucan. 7, 649-651 (Pompeo) stetit aggere campi, | eminus unde omnis sparsas per
Thessala rura | aspiceret clades, quae bello obstante latebant, in cui si possono ticonoscete certo
alcune somiglianze lessicali, ma che, almeno credo, risulta assai meno significativo del
confronto con Aex. 10, con lo “sguardo sul mondo” della somma divinita.

156 Heinsius, seguito da Mossler, Ernout, Heseltine.

157 1l discorso della Discordia sembra cottispondere allo scenatio di guerra (civile) auspicato
da Giunone in Aen. 7 e agli ordini che la dea da ad Alletto per realizzarlo (Verg. Aen. 7,
331-340; fra gli imperativi al v. 338 c’¢ anche “fecundum concute pectus”, ctr. Bellum ~v. 288 ““tu
concute plebem™). Fra gli altri possibili riferimenti ad Alletto da segnalate almeno v. 293

“Sumite nunc, gentes, accensis mentibus arma” — Nerg, Aen. 7, 550 “accendamgue animos insani
Martis amore” (una proposta di Alletto che Giunone respinge). Sugli ordini di Giunone e



Teologia della guerra civile 203

11 rapporto antifrastico con il modello virgiliano (con le profezie e la loro
funzione teleologica) si palesa nell*‘ordine profetico” della Discordia a Pom-
peo, v. 293 “Epidamni moenia guaere”, tipresa di Aen. 2, 294 “his [scil. 1 Penati]
moenia quaere”. Nell’ Eneide 'imperativo di Ettore accende la speranza che la
distruzione di Troia trovera un senso nel futuro, ¢ funzionale alla realizzazio-
ne di un fine piu alto, ovvero la fondazione di Roma. Pompeo, invece, viene
incitato a partecipare alla lotta fratricida e alla catastrofe ultima della potenza
romana'”®. In questo movimento antifrastico si percepisce un chiaro influsso
di Lucano. Come anticipato a proposito delle parole della Fortuna, anche gli
ordini della Discordia evocano 1 diversi momenti profetici di Pharsalia 1 e, in
particolare, si legano strutturalmente alla profezia della matrona che chiude il
libro'”. Inoltre, il lapidario annuncio della (morte €) divinizzazione di Cesare
(v. 290 “tu, dive”) richiama in modo sintetico (ma pregnante) I'apoteosi cal-
deggiata da Giove nel suo discorso profetico in chiusura delle Metamorfosi,
ove pure la narrazione si ferma alle soglie della guerra civile, preannunciata
dall’apparato divino'®.

11 contributo di Ovidio e piu precisamente delle personificazioni ovidiane
traspare anche nella presentazione del mostro (vv. 271-277):

intremuere tubae, ac scisso Discordia crine
exctulit ad superos Stygium caput. huius in ore
concretus sanguis, contusaque lumina flebant,
stabant aerati scabra rubigine dentes,

tabo lingua fluens, obsessa draconibus ora,

sulla loro rivisitazione nel colloquio Dite-Fortuna cft. § 1.1 in questo capitolo.

158 Connors 1998, 135ss., Rimell 2002, 77-78. Questa “dissacrazione” della profezia di Etto-
re ¢ coerente con lo scenario senza speranza della Troiae halosis (vd. supra pp. 129-131).

159 Cfr. cap. 2§§ 3 ¢ 6.

160 Sul modello di Mez. 15 vd. cap. 2 §§ 1-3. Sulle interpretazioni (e sull’ambiguita) di questa
apostrofe a Cesare nel Bellum vd. infra pp. 222-223. 1l vocativo che la Discordia rivolge al
generale (v. 290 quid porro tu, dive, tuis cunctaris in armis?) potrebbe riecheggiare la preghiera
lucreziana a Venere-Philia, progenitrice degli Eneadi (e di Cesare), perché plachi Marte-

Neikos: Lucr. 1, 38-39 hunc [scil. Marte] fu. diva, tuo recubantem corpore sancto | circumfusa super
[...]. Nell’epos sovvertito della guerra fratricida, la richiesta di pace per Roma, condizione
necessaria per lattivita poetica, viene distorta in un invito della Discordia al bellum civile.




Stefano Poletti 204

alque inter torto laceratam pectore vestem

sanguineam tremula quatiebat lampada dextra.

Come suggerito da Harrison, la caratterizzazione della Discordia ha un
debito nei confronti della dettagliata e grottesca fisicita allegorica di Fames e
Invidia"®'. Quanto detto sopra su questo tema trova conferma nella descrizio-
ne del demone infernale, che include e accentua i ben piu sintetici ritratti dei
mostri virgiliani ed enfatizza la “mediopassivita” tipica delle personificazioni
ovidiane: ai caratteri furiali/infernali sono mescolati tratti afferenti all’area

semantica della “scissione”, della sofferenza e del lutto'®,

161 Harrison 2003 cita due reminiscenze puntuali (anche su questa base propone lattraente
congettura arrosi pet il tradito irati / aerati): v. 274 stabant irati scabra rubigine dentes — Ovid.
Met. 2, 776 livent rubigine dentes; 8, 802 scabrae rubigine fances (scabra rubigine richiama anche
significativamente Verg, Georg. 1, 495 exesa inveniet scabra robigine pila). A queste sono da
aggiungere v. 275 tabo lingna fluens — Ovid. Met. 2, 777 lingua est suffusa veneno; forse anche
V. 272-273 huius in ore | concretus sanguis — Ovid. Met. 2, 775 e 8, 801 pallor in ore. Al di 1a
delle allusioni puntuali, tutta la descrizione appare strutturata secondo il modello ovidia-
no. Probabile che Ennio descrivesse proprio la Discordia in Ann. 220-221 S. corpore
tartarino prognata Paluda virago, | cui par imber et jgnis, spiritus et gravis ferra. Dal confronto con
questo passo (molto “empedocleo”) risalta ancor piu la vicinanza con la fisicita allegorica
delle personificazioni ovidiane. Cfr. Hardie 2009, 99ss. e 228 sulla Discordia del Belum.

162 La totcia del v. 277 sanguineam tremnla quatiebat lampada dextra & comune tratto furiale, ma

importante ¢ la trafila in cui si inserisce Petronio: Verg. Aen. 8, 703 guam [scil. Discordia]
cum sanguineo sequitnr Bellona flagello, Sen. De ira 2, 35, 4 sanguineum quatiens dextra Bellona
Slagellum, Tacan. 7, 568 [(Cesare| sanguineum veluti quatiens Bellona flagellum (ctr. Lanzarone
2016 ad loc. per la complessa questione dei rapporti fra questi testi). Gli o7z insanguinati
(vv. 272-273) potrebbero avere un rapporto diretto con il Ciclope di Ovidio (Mez. 14, 201
bumano concretam sanguine barbam). Altro tipico tratto furiale ¢ il crine serpentino di v. 275,
pure ispirato a un mostro ovidiano, Medusa: Ovid. Mez. 4, 771 [Medusa| ¢rinita draconibus
ora. In Vetg. Aen. 6, 280-281 Discordia demens | viperenm crinem vittis innexa cruentss si enfatiz-
za il “legame”, nel petroniano seisso crine (v. 271) la “divisione” (gia in Virgilio, come nota
Thome 1993, 258, c’¢ «das Haarbindenmotiv [...] ganz ‘Discordia-adiquat’ umgestaltet).
Lenfasi sulla “scissione” (v. 271 scisso. . .crine, v. 276 laceratam. . .vestem) ¢ simbolo per eccel-
lenza della discordia (Nerg. Aen. 8, 702 scissa gandens vadit Discordia palla; Fernandelli 1999,
25 n. 10), ma richiama anche il lutto (Verg. Aen. 9, 478 scissa comanr; 12, 609 scissa veste). Se-
condo la maggior parte dei commentatori Zortus in v. 276 inter torto laceratam pectore vestem
significa “avvolto” e si tratterebbe di enallage (ad essere 7or7a ¢ la veste: OLD 2). Non



Teologia della guerra civile 205

Come rilevato da Skutsch, senz’altro Petronio ¢ consapevole che Virgilio
sta riprendendo Ennio e propone una sorta di ritorno alla Discordia ennia-
na. ’operazione allusiva messa in atto nel Be/furm si puo pero meglio specifi-
care sulla base di quanto detto. Petronio sembra voler “smontare” proprio
Ielemento portante della rielaborazione virgiliana del modello enniano. In
Aen. 7 Giunone, divinita olimpica, alla richiesta di Alletto di espandere il
conflitto, ricaccia il demone negli Inferi, per timore che Giove si accorga del-
la sua presenza, e apre lei stessa le porte della Guerra, usurpando il ruolo che
in Ennio era attribuito alla Discordia'®. In Aen. 1, nella profezia di Giove, il
Furor (un altro doppio di Discordia) viene incatenato nel tempio di Giano. In
Petronio entra in scena proprio la Discordia a riappropriarsi della parte che le
compete: tale “ritorno alla Discordia” significa anche e soprattutto liberare il
mostro da quei vincoli (fisici, gerarchici e ideologici) in cui Virgilio 'aveva
ingabbiata e da cui Ovidio aveva incominciato a emanciparla — un processo
di “liberazione” che viene icasticamente rappresentato nell’altro grande pro-
tagonista del finale del poemetto, il Furor petroniano.

escluderei pero un’allusione alla “tortura” a cui sono sottoposti il petto e le altre parti del
corpo nelle manifestazioni del lutto: cfr. ad es. (anche per la clausola) Ovid. Mez. 9, 636-
637 a pectore vestem | diripuit planxitque suos furibunda lacertos; 11, 681-682 laniatque a pectore
vestes | pectoraque ipsa ferit.

163 Enn. Ann. 225-226 S. postquam Discordia taetra | Belli ferratos postes portasque refregit — Verg.
Aen. 7, 620-622 tum regina deum caelo delapsa morantis | impulit ipsa manu portas, et cardine
verso | Belli ferratos rumpit Saturnia postis. La proposta dell’Alletto virgiliana (Verg, Aen. 7,
545-551) travalica 1 limiti delle sue competenze e Giunone le risponde “per le rime”:
Vetg. Aen. 7, 557-560 “te super actherias errare licentins auras | hand pater ille velit, summi
regnator Olympi. | cede locis. ego, si qua super fortuna laborum est, | ipsa regam”. Metaletteratia-
mente tale proposta rappresenta il desiderio di Alletto di replicare le gesta della sua “ma-
dre intertestuale”, la Discordia enniana, che apre le porte della Guerra. Cfr. Skutsch
1985, 393 (sul rapporto della Discordia di Ennio con Alletto, Giunone e il Furor virgilia-
ni), Hershkowitz 1998, 102ss. (con n. 105) e Goldschmidt 2013, 137-139.



Stefano Poletti 206

4. Finem civili faciat Discordia bello

11 racconto del Bellum civile di Petronio si limita alle premesse del conflitto:
si chiude con “la fine dellinizio” di un belli civilis ingens opus ovvero ‘“T'inizio
della fine” di Roma (in ogni caso un non-finale). Questa constatazione non
va intesa, come talvolta si fa, in senso svalutativo, al di la dei tratti caricaturali
e ironici, in cui senz’altro va annoverata anche la brusca chiusa del poemetto.
Non c’¢ solo il rapporto strutturale con la narrazione di Pharsalia 1'**. So-
prattutto, questo racconto che si ferma per cosi dire iz /Zmine comporta un
gloco sofisticato su inizio e fine/ 7elos dell’epos (e della guerra civile), sulle sue
movenze incipitarie e sui suoi meccanismi di chiusura. Il finale del poemetto
rappresenta, inevitabilmente, un coronamento di tale gioco.

Lepillio ¢ presentato come un zmpetus mancante dell’#ltima manus, ma la
chiusura del suo orizzonte narrativo con Uepigrammatico factum est in terris
quicquid Discordia iussit appare certo perfettamente coerente con il quadro
tracciato fino a questo punto: la Discordia della guerra civile si appropria del
telos della storia, della narrazione epica e della scrittura stessa del poema, con
una radicale problematizzazione della teleologia virgiliana e con qualche ri-
petcussione sulla possibilita stessa di un finis (pet il/un belli civilis ingens opus) e
sul senso della mancanza di #ltima manus (118, 6), del laborare in fine (115, 4).

A questo proposito Connors commenta'®:

We must note that Eumolpus’ composition was not interrup-
ted by the shipwreck, but by the intractability of the poem it-
self. This story of Discordia at Rome, the Bellum civile, resists its
end. [...] There is no Virgilian grandeur and, when Discordia
finally appropriates the narrative of the war, there is no felos

164 Da segnalare il confronto con la Troiae halosis proposto da Gioseffi 2011, 32 n. 46: «E si-
gnificativo che anche il Bellum civile si fermi sulla stessa soglia della narrazione». Anche
nella Troiae halosis sono raccontati solo le premesse e i segni premonitori dell’inevitabile
catastrofe.

165 Connors 1989, 158 (che intitola significativamente 'ultimo capitolo della sua dissertazio-
ne “The Bellum civile ends and civil war begins”). Qualche spunto interessante su Discor -
dia (petroniana e non solo) e teleologia virgiliana in Breed—Damon—Rossi 2010, 4-8.



Teologia della guerra civile 207

either. [...] Writing in a chaotic and dangerous world, having
seen what Nero did to Lucan, Petronius resists Virgilian tele-

ology, and the Be/lum Civile tesists its end: Jaborat carmen in fine.

Sono osservazioni molto stimolanti, non da ultimo per le loro implicazio-
ni sul rapporto del Be/um con la morte di Lucano, con incompiutezza della
Pharsalia e degli altri grandi poemi epici, Eneide e Metamorfosi — un tema im-
portante, a cui la studiosa ha dato un contributo fondamentale'®
derazione di Connors spinge a un’ulteriore riflessione sul nesso fra discordia e
finis in Virgilio (segnatamente nel suo apparato divino) e Lucano, riconside-
rando in quest’ottica quanto emerso finora a livello di dinamiche intertestua-
1i'.

Nell’ Eneide ¢ Giove il dio del finis, mentre Giunone ¢ associata agli inizi: il
Sfuror, la discordia che la dea scatena si oppongono al raggiungimento della fine
narrativa e resistono al zlos caldeggiato dal padre degli dei (la chiusura del
tempio di Giano, l'imprigionamento del Furor-Discordia e Uimperinm sine fine

. La consi-

166 Connors 1994, Connors 1998, 138-141. Sul tema cft. anche Carmignani 2011 ¢ Habet-
mehl (vol. 1) xxxi («Wie Lukans Epos bleibt sein [s¢z/. di Eumolpo] Lied unvollendet, weil
unvollendbar: ihr beider Gegenstand, die Geburt einer chaotischen Welt, kann nur ins
Chaos miinden»). Sull’ultimo verso del Belfum Cucchiarelli 1998, 138 n. 36 nota: «Non
sorprendera, allora, che nell’opera ‘incompiuta’ (almeno temporaneamente) di Eumolpo
ci sia anche quasi I'analogo di un #bicen virgiliano: 'ultimo esametro, factum est in terris,
guicquid Discordia inssit (295), sembra concludere un po’ troppo frettolosamente il poema,
ha il sapore di un appunto provvisorio, che denuncia la volonta di tornarci ancora». Si
tratta di una considerazione molto acuta, che perd non deve a mio patere portare a so-
pravvalutare 'idea di una possibile “continuazione” del Be/unz: proprio questo verso fina-
le, in effetti, sembra sancire una sorta di definitivo “trionfo del caos e della Discordia”,
su cui si chiude I'otizzonte narrativo e teologico del poemetto. Su un’ipotetica continua-
zione del poemetto (con un ruolo attivo di Giove) cfr. supra pp. 123-124.

167 In generale sul tema della “chiusura epica” cfr. Hardie 1993 (cap. 1), Hardie 1997a, Zis-
sos 2019, Pontiggia 2020. Importante ovviamente la non-chiusura delle Metamorfosi (pure
mancanti dell’nltima manus): cfr. Barchiesi 1997a (anche sui Fas#) e Walde 2005, XII (con
confronto con il non-finito lucaneo). Sulla “negazione della chiusura” nelle tragedie se-
necane cfr. Schiesaro 2003, 65-69, 186-191. Utili due raccolte di saggi (Roberts—Dunn—
Fowler 1997 e Schmitz—]éne—Kortmann 2017) in cui ¢ contenuta parte dei lavori qui ci-
tatt.



Stefano Poletti 208

dei Romani)'®. 1l rapporto fra discordia e finis trova significativa espressione
proprio nel libro decimo, in un’affermazione di Giove dagli evidenti risvolti
metapoetici, indicativa dell’zmpasse narrativo in cui déi e uomini si ritrovano:
Vetg, Aen. 10, 106 “nec vestra capit discordia finens”®. Da questo punto di vista,
Pesplosione del furor di Enea alla fine del poema rappresenta una non-chiu-
sura, gravida di conseguenze anche per Iepos successivo'”. L’ordine di Giove,
che manda dal cielo una Dira e porta dunque alla (problematica) chiusa del
poema, corre parallelo a quello di Giunone, che scatena Alletto aprendo le
ostilita nel libro settimo: Verg. Aen. 12, 854 [...] Luppiter ingue omen Inturnae oc-
currere ussit (e 877 iussa superba) — 7, 428 (Alletto sotto le sembianze di Caly-
be) “Gpsa palam fari omnipotens Saturnia iussit™"".

Nel Bellum la furente Discordia si prende la scena e marca a sua volta una
(ancor piu evidente) non-fine. Sia nell’Enezde che in Petronio ¢ un ordine di-
vino a portate allo scontro (fratricida) finale e, insieme, alla non-chiusura del-
la narrazione. La sovrapposizione (la sovrapponibilita?) fra Giove, Giunone,
Alletto e Discordia ¢ pero nel Belum fenomeno pervasivo e spinge il para-
dosso all’esttemo. Come abbiamo visto, cruciale € 'imitazione combinatoria
delle scene divine di Aen. 1, Aen. 7 e Aen. 10: la Discordia petroniana si riap-
propria delle sue prerogative (enniane), di cui ¢ stata “defraudata” dalla Giu-
none virgiliana, e usurpa il ruolo di Giove, che cerca di porre un freno alla di-
scordia e al furor provocati dalla moglie e dalle forze infernali. 11 Belium civile di
Eumolpo si trova cosi sospeso in un paradossale limbo narrativo, proprio
perché la Discordia — una figura epica che, per sua natura, inizia, scatena, 7on
capit finem — si impossessa prepotentemente del finis della narrazione epica
stessa.

168 Feeney 1991, 137-138, Hershkowitz 1998, 106-112, Fowler 1998.

169 Hershkowitz 1998, 107: «Jupiter seems to jettison his closural claims, assigning to the
goddesses the responsibility for reaching an end and, specifically, for the failure of the
imposition of closurex.

170 Cfr. Quint 1993, 19-96 passim, Hardie 1993, 12-13, Hardie 1997a, Tarrant 2012, 16-30,
Pontiggia 2020, 74-75.

171 La chiusa Saturnia iussit ¢ fotse tiecheggiata nel Discordia iussit petroniano. Nella tipresa di
Enn. Awun. 225-226 S. in Verg. Aen. 7, 620-622 Discordia ¢ sostituito dall’assonante Satur-
nia. In Ovid. Met. 4, 477 “facta puta quaecumque inbes”, alluso nel Bellum, ¢ la Saturnia che da
gli ordini.



Teologia della guerra civile 209

Come detto, Connors ha acutamente valorizzato la possibile allusione al
finale della Pharsalia nel finale del Bellum civile, mettendo a fuoco il discorso
sul tema dellincompiutezza, cosi come su quello dell*“authorship and
death”, che emerge da questo rapporto'”. Un’indagine sul legame fra D/di-
scordia e finis nella Pharsalia apre a mio parere una via, parallela a quella esplo-
rata da Connors, per inquadrare Iispirazione lucanea nel brusco finale petro-
niano e per illuminarne ulteriormente la carica paradossale. Nel suo epos in-
compiuto (comunque si intenda questa incompiutezza), Lucano allude spes-
so all'idea del finis della guerra e dunque della propria opera, talvolta in un
rapporto esplicito con la discordia'™. 1l narratore della Pharsalia si titrova in
conflitto con la materia stessa del racconto epico (la guerra civile, il furor, la
discordia), in sé “indicibile” (nefas). Significativamente (e un po’ contradditto-
riamente) si auspica perd che la discordia civile e dunque la narrazione non
abbiano mai fine, come nella programmatica profezia di Nigidio Figulo: que-
sti annuncia un’epoca di fiuror e si augura che non ci sia un finis, perché il tet-
mine della guerra civile coincidera con I'inizio della schiavita (Lucan. 1, 666-
672). Siamo di fronte a un’altra forma di “resistenza” della discordia (e dunque
dell’epos che la racconta) al finis, in questo caso motivata ideologicamente: il

172 Lucan. 10, 542-546 captus sorte loci pendet, dubinsque timeret | optaretne mori, respexit in agmine
denso | Scaevam perpetnae meritum iam nomina famae | ad campos, Epidamne, tuos, nbi solus apertis
/ obsedit muris calcantem moenia Magnum, cfr. vv. 292-295 “nescis tu, Magne, tueri | Romanas
arces? Epidanmi moenia quaere | Thessalicosque sinus humano sanguine tingne”. | factum est in terris
guicquid Discordia inssit. Connors 1998, 141: «It is within this chain of readings of fin-
ished-yet-unfinished, accidental-but-intended, ends that Petronius’ positioning of an al-
lusion to Lucan’s endless end takes place. Petronius’ poem reads Lucan’s poem as a text
brought to an end by the death of its author». Su “authorship and death” cfr. Connors
1994. Da notare che anche il v. 294 Thessalicosque sinus humano sanguine tingue contiene

un’altra chiara reminiscenza lucanea: Lucan. 7, 473 (la lancia di Crastino a Farsalo)
primague Thessaliam Romano sanguine tinxit (Cornelissen congettura Romano in lnogo di hu-
mano al v. 294 del Bellum). Cfr. Connors 1998, 137-138.

173 In generale su C/concordia-D/ discordia in Lucano vd. Masters 1992, cap. 3, Fantham 2011,
cap. 28, Day 2013 (indice s.v. “Discordia”), Celotto 2017. Sul finis nella Pharsalia vd. Ma-
sters 1992, 247-259, Dinter 2012, 63-65, Walde 2017, Roche 2019, 243-244, Pontiggia
2020. La positiva “teleologia della discordia” (Lucan. 1, 37-38 scelera ista nefasque /| hac
mercede placeni) che appare eccezionalmente nell’elogio di Nerone ¢ tema molto dibattuto
(ci ritorneremo nel cap. 4 § 5).



Stefano Poletti 210

telos che nell’ Eneide ¢ sancito dall’apparato divino viene rifiutato a favore della
causa della /ibertas repubblicana. Nel Be/um viene meno tale motivazione
ideologica, perché il punto di vista ¢ piuttosto quello della Discordia stessa;
ma laspirazione che troviamo nelle parole di Nigidio Figulo (“la discordia
fine a se stessa ¢ meglio di un finzs augusteo”) sembra essere in qualche misu-
ra realizzata.

Un altro concetto importante sul rapporto fra finis e discordia ticorre in
Pharsalia 5, nel racconto del’ammutinamento dei soldati di Cesare e in parti-
colare nella preghiera che il narratore rivolge agli dei a 5, 297-299:

Sic eat, o superi, quando pietasque fidesque
destitunnt moresque malos sperare relictum est:
Sfinem civili faciat discordia bello.

La discordia ritorna come una sorta di alleata del narratore-poeta, questa
volta, pero, non per la sua capacita di prolungare all'infinito la guerra, bensi
perché in grado di porre fine alla stessa. Fallita la Concordia nel libro quarto
(nell’episodio di Ilerda), solo la discordia pud costituire un finis — ovvero
un’altra non-fine della discordia'™
to e la sedizione viene placata: si tratta di una delle possibili “false fini” che
Lucano lascia balenare per poi negarle recisamente. M. Leigh ha interpretato
con acume questi versi in prospettiva metaletteraria: si parlerebbe non solo
di un’ipotetica fine della guerra civile come evento storico, ma anche di un
possibile finis deWopera (Pharsalia/Bellum civile), del bellum civile come oggetto

. Ovviamente questa richiesta non ha segui-

174 Una Concordia personificata viene esplicitamente apostrofata in Lucan. 4, 189-191 — una
suggestione che induce a “personificare” anche la discordia di 5, 299. Sottesi alla sentenza
lucanea ci sono i modi di dire che riguardano “la fine della discordia” (discordiam finire Liv.
42, 5, 11, Curt. 10, 8, 14; finis: Cic. Har. resp. 46; Sall. Or. Maceri 17, Hist. Frg. 1, 11; Liv. 3,
67, 10; ulteriori esempi nel TLL s.v. discordia). Lo scontro “fratricida” fra Ascilto ed En-
colpio si conclude quando il primo decide di imponere finem discordiae (Petron. 80, 5
inbibuinius ferrum post has preces, et prior Ascyltos “ego” inquit “finem discordiae imponam”; unica
altra attestazione del termine discordia nel Satyricon oltre a 43, 3 discordia, non homo). Su que-
sta sententia lucanea cfr. anche Barrett 1979, ad /oc., Rudich 1997, 138, Leigh 1997, 174-
176, Narducci 2002, 99-110, Wiener 2006, 268, Breed—Damon—Rossi 2010, 7, Fantham
2011, 507-511, Gladhill 2016, 178-179.



Teologia della guerra civile 211

del racconto epico di Lucano. Considerato il rapporto “contlittuale” della
Discordia enniana e delle sue discendenti (Alletto, Giunone) con il finis narra-
tivo dell’epica, ¢ palese il paradosso: nel mondo alla rovescia della guerra ci-
vile e dell’¢pos lucaneo toccherebbe proprio a questa figura il compito di
chiudere la narrazione epica'”.

E assai probabile che nel finis del Bellum civile del Satyricon (v. 295 factum est
in terris quicquid Discordia inssit) si voglia alludere anche a Lucan. 5, 299 (finem
civili faciat discordia bellp). 11 verso lucaneo fonde due importanti passi virgiliani
sul tema della discordia e del fine-inizio narrativo, Aen. 7, 545 “en perfecta tibi
bello discordia trist” e Aen. 10, 106 “nec vestra capit discordia finem”. Come antici-
pato nel paragrafo precedente, Petronio riprende Aen. 7, 545 cosi come
I'intermediazione della Tisifone ovidiana (Ovid. Mez. 4, 477 ‘facta puta guae-
cumque ubes™). Certo nel poemetto petroniano la situazione narrativa ¢ del
tutto diversa rispetto a Lucano (non si parla di ammutinamenti), ma difficil-
mente 'autore potrebbe ignorare questa rivisitazione delle patrole di Alletto
nella Pharsalia, con le ripercussioni metapoetiche ben delineate da Leigh. Se,
come credo, Petronio ¢ consapevole di questo intreccio intertestuale, € possi-
bile che il peculiare finis del poemetto si ispiri proprio a questo verso del
poema di Lucano e intenda “oggettivarne” il paradosso: la Discordia facit fi-
nem al Bellum civile dii Eumolpo'™. Come nota Gladhill, sembra che a 5, 299,
simbolicamente, «Lucan turns to Discordia, just as Juno turns to Allecto», con

175 Leigh 1997, 175: «When we know that, for the Romans of this period, Concordia was
taken as the stable alternative to the insecure and potentially vicious cessation of Pax,
that is as a genuine ending, we can see quite how perverse it is for Lucan to seek a con-
clusion to the civil war, to his Civil War, in its absolute antithesis, the figure of violent
beginnings, Discordia. In this sense Lucan’s appeal to discord in Book 5 is doubly reflex-
ive, operating on the level both of political theory and of literary composition» (cfr. an-
che pp. 71-72). A proposito della Discordia come marker dell’«end of the beginning,
Leigh cita anche la Discordia petroniana accomunandola a quella enniana e all’Alletto vir-
giliana, non notando, pero, che in Petronio il mostro segna non solo l'inizio della guerra,
ma anche la fine del poema (e dunque della vicenda narrata).

176 Al di 1a del bisticcio che qui propongo, il titolo Bellum civile pet il poemetto petroniano &
ovviamente una convenzione moderna. Per il titolo del poema lucaneo si tenga presente
la preferenza accordata da molti studiosi a Pharsalia (cfr. supra p. IX n. 1; Leigh 1997, 74
n. 72).



Stefano Poletti 212

la (vana e paradossale) preghiera di porre fine alla guerra e al suo epos'”".
Esattamente (e inevitabilmente) questo si ritrova a fare Eumolpo per facere fi-
nem al suo poema sulla guerra civile, in cui personificazioni e demoni infer-
nali furenti (gli unici “alleati” rimasti al poeta furens del Satyricon) si appropria-
no della scena, raccontano il bellum civile dal loro punto di vista e dirigono la

narrazione epica'”®.

5. Gli dei dopo la Pharsalia: il Bellum civile di Petronio e ’epica flavia

On the one hand, the gods are becoming more and more like
mere personifications; on the other, the personifications are
beginning to trespass farther and farther beyond the boundar-

ies which Johnson assigns them.'”

[...] the gods must yield not only to the Furies, who usurp
their epic patterns of behaviour, but also to an array of per-
sonifications and allegorical constructs, who come into their
own as alternative vehicles for the depiction of human action.
[...] The space vacated by the gods is occupied by the allegor-
ical personifications, and by the forces of the underworld,

who are themselves markedly allegorical in nature.'®’

Le due affermazioni sopra riportate potrebbero fungere da conclusione
per questo capitolo, sintetizzando in modo efficace alcuni punti-chiave del
nostro percorso sulla marginalizzazione dell’Olimpo, sul dominio delle forze
infernali e sulla funzione delle personificazioni e dell’allegoria nel Belum.

177 Gladhill 2016, 179.

178 Da considerare in questo senso anche 'importante snodo dei vv. 58-60 del Be/um, dove il
furore della guerra civile si configura come unica “soluzione” dell’irrimediabile crisi mo-
rale, senza che per questo si prefiguri un vero felos salutifero dopo e oltre il furor: mutatis
mutandis, anche qui si tratta, paradossalmente, di walos mores sperare (su cui cfr. Wiener
20006, 268), con Furor e Discordia come finis. Cfr. cap. 2 § 6.

179 Lewis 1936, 50.

180 Feeney 1991, 364; 376.



Teologia della guerra civile 213

Lewis e Feeney non si riferiscono pero al poemetto di Eumolpo, ma stanno
commentando quelli che loro considerano gli aspetti piu innovativi e origina-
li del’apparato divino della Tebaide. 1’aftinita del Belfum con Stazio, affrontata
di norma in modo alquanto superficiale, spesso con I'unico fine di dimostra-
re una dipendenza di Petronio dall’epica di eta flavia'™', merita qualche rifles-
sione.

Si tratta, come spesso si sostiene, di una «purely conservative reaction»'
a Lucano che accomuna Eumolpo e Stazio? Certo nessuno dei poemi epici
postlucanei a noi pervenuti tipropone 7 fofo la rimozione del tradizionale
Gotterapparat propria della Pharsalia, ma ¢ una grave semplificazione definire
“purely conservative” I'apparato divino di Stazio — cosi come quello di Eu-
molpo. Almeno a partire dagli studi di Feeney, che ha rigettato i pregiudizi a
lungo gravati sull’opera staziana, il Gétterapparat della Tebaide non viene piu
considerato come “tradizionalista” o “convenzionale” in senso deteriore,
proprio nella misura in cui il poeta, come Eumolpo, da un volto agli dei di
una guerra civile, assorbendo la rivoluzione di Lucano (efficace la formula di
Criado: “antivirgilianismo di un classicista”"*’). Eumolpo e Stazio, in forme e
modi diversi, reagiscono alla Pharsalia con un armamentario piu tradizionale,
ma la loro soluzione non sembra essere un rifiuto di Lucano Zout court, bensi

un compromesso che della rivoluzione lucanea reca traccia evidente'. Dopo

181 Ripoll 2002, 177-178, Flobert 2006. Vd. cap. 1 § 3.2.

182 Sullivan 1968, 183.

183 Criado 2000 (sulle personificazioni in part. pp. 110-132). Vd. gia Vessey 1973, 75, che, a
riguardo, impiega proprio 'espressione deorum ministeria: «She |Tisifone| has been allegor-
ised in a manner often found in the Thebaid. In this, Statius has moved away from Virgil.
Lucan had discarded all divine machinery in the Bellum civile, so that the conflict rested on
man, passion and fate. Statius had to restore the ‘deorum ministeria’ in his mythological
epic, but Lucan’s heritage is apparent in his process of allegorisation applied to his deit-
ies, as well as in his use of abstract personifications like Pietas and Virtus». Fondamenta-
le il capitolo staziano in Feeney 1991 (che, fra I’altro, critica efficacemente l'interpretazio-
ne stoicizzante di Vessey). Sul rapporto fra apparato divino staziano e lucaneo cfr. anche
Ripoll 1998, 304-305, Franchet d’Esperey 1999, 363-368, Delarue 2000, 280-282, il gia
citato studio di Criado 2000, passin, Bessone 2011, 54-55 ¢ passim.

184 Su questo insiste anche Ripoll 2002, che pero interpreta il Belum (a mio parere in modo
non del tutto persuasivo) come una critica a tale “ibridismo” da parte del classicista Pe-
tronio.



Stefano Poletti 214

Lucano, il conflitto fratricida non si puo “spiegare” per mezzo delle tradizio-
nali divinita: queste, per quanto presenti, vengono marginalizzate e ridotte
quasi allimpotenza; si cercano risorse altrove, al di fuori dell’Olimpo, nelle
forze infere e nelle personificazioni, e, per questo tramite, si assegna una ca-
rica sempre pil esplicitamente allegorica agli déi epici.

La somiglianza fra la Tebaide e il poemetto di Eumolpo non significa (e
non puo significare) una piena coincidenza. La fisionomia dell’apparato divi-
no staziano si evolve in modo sorprendente col dipanarsi del poema, fino ad
arrivare a una vera e propria svolta nel finale, con il “ritiro” dell’Olimpo. An-
che a causa del suo breve respiro, il Belum non ha certo la complessita (per
cosi dire, teorica e pratica) della Tebaide. Nel gioco narrativo del Satyricon,
P'autore-Petronio sembra voler fornire un concentrato di elementi “estremi”
e “anti-convenzionali”, quasi a smentire certe pretese classicistiche del suo
personaggio Eumolpo e a rimarcare la sua continuita con Lucano (vedi la so-
stanziale timozione dell’Olimpo). In Stazio gli deéi tradizionali prendono la
parola e hanno uno spazio significativo; le personificazioni (1/7r7us nel deci-
mo libro, Pietas nell’'undicesimo) si relazionano direttamente con gli umani, al
contrario di quanto accade nel Be/um — una mancanza di comunicazione fra
uomo e dio che pure ¢ sintomatica dell’evoluzione della figura dell’eroe epi-
co dopo la Pharsalia. Se pero si considera una “scena-limite”, alle soglie della
catastrofe, quale il diverbio fra Tisifone e Pietas nell’'undicesimo libro della
Tebaide, si possono riconoscere alcuni meccanismi del tutto affini al poemet-
to petroniano: mentre I'apparato divino tradizionale si ritira ed ¢ sostanzial-
mente assente, si confrontano una divinita infernale e una personificazione
allegorica (entrambe espressione di punti di vista alternativi all’Olimpo) in
un duello che intrattiene un pregnante rapporto simbolico con la vicenda
umana narrata nel poema'®.

Alcuni studiosi staziani hanno suggerito che il poeta della Tebaide potreb-
be aver attinto almeno qualche spunto proprio dal Bellum, segnatamente nel

piu volte citato episodio che coinvolge Plutone all’inizio del libro ottavo'®,

185 Ganiban 2007, 170ss. con bibliogtafia.

186 Cosi Venini 1968, 137s., Dewar 1991, 88, Taisne 1994, 307 e 362-363 n. 14, Criado 2000,
81; contra Bennardo 2010, xvii-xviii, che pone I'accento sulla fonte comune virgiliana
(Nettuno respinge Eolo in Aen. 1); nessun cenno a riguardo in Augoustakis 2016 (una re-



Teologia della guerra civile 215

Qui viene presentato un dio dei morti dai tratti “satanici” che reagisce
all'invasione del proprio regno, con una chiara messa in discussione dei rap-
porti di forza dell’apparato divino tradizionale'’. D’altra parte, diversi soste-
nitori di una datazione bassa del Sazyricon, obiettano che Stazio non potrebbe
imitare il “comico Eumolpo”; lo stesso varrebbe per Silio e la sua scena alpi-
nalSS'

A mio parere non si puo escludere categoricamente che Stazio abbia trat-
to in qualche misura ispirazione dal Dite petroniano. 1l poemetto del Satyri-
con, molto bistrattato dai critici d’oggi, non doveva tutto sommato suonare
tanto diverso da (o, almeno, peggiore di) altri izpetus da sala di recitazione e
poteva attirare 'attenzione proprio per il contesto di riflessione retorico-let-
teraria in cui era inserito nel Satyricon, che senz’altro toccava alcuni punti cal-
di del dibattito sull’epos dopo Lucano'®. E possibile, inoltre, che il Belum e al-

ticenza indicativa della scarsa attenzione per lo “strano ¢pos” petroniano).

187 Rispetto alla Tebaide, nel Bellum tale messa in discussione avviene in modo diverso (ma
non meno radicale), imperniata com’e sulla paradossale interazione fra Dite, 'onnipoten -
te Fortuna e il fulgnr dei vv. 122-123 (al contrario del Plutone staziano, il personaggio pe-
troniano non sembra esprimere ostilita o senso di rivalsa nei confronti di Giove): vd. cap.
2§5.

188 Vd. ad es. gia Martin 1975, 221-222 per Silio. Ripoll 2002, 174-175, pur ponendosi il pro-
blema, non nega la possibilita di un influsso di Petronio su Stazio. Secondo la sua rico-
struzione, il Bellum risalirebbe agli inizi degli anni 80, dopo la pubblicazione dei primi li-
bti di Punica e Tebaide: sarebbe quindi influenzato da questi e potrebbe aver influenzato a
sua volta il seguito di queste due opere (vd. Plutone in Theb. 8).

189 Cfr. ’acuta osservazione di Schetter 1960, 28-29: «Das Bellum Civile des Petron diirfte zu-
mindest fiir die theoretische Diskussion einen wichtigen Beitrag dargestellt haben, der
auch fir den Dichter der Thebais nicht ohne Folgen gewesen zu sein scheint». Girtner
2009 postula un’imitazione di un passo della Troiae halosis in Stazio. Daviault 2001, 334-
335, in polemica con Martin, non esclude che Silio possa aver imitato il Be//um. Sulla po-
sizione un po’ artificiosa (ma certo stimolante) di Ripoll vd. nota precedente. In questo
contesto va citato il famoso emistichio petroniano che Stazio potrebbe riecheggiare verba-
tipr: tr. 28 Muller v. 1 primus in orbe deos fecit timor — Stat. Theb. 3, 661 (sul problema
dell’imitazione e della datazione cft. almeno Rose 1971, 5 e Sommariva 2004, 20 n. 2; in-
verte il rapporto Flobert 2006). Va ricordato infine ingeniosa gula est, emistichio del Bellum
(v. 33) che ricorre anche in Marziale (Mart. Epigr. 13, 62, 2; si tratterebbe di espressione
proverbiale secondo Sullivan 1991, 111 n. 62 ¢ Guido; sul rapporto fra Petronio e Mar-
ziale, e in part. lo Zoilo-Malchio di Mart. 3, 82, e sulla questione cronologica cfr. Martin



Stefano Poletti 216

tre poesie del Sazyricon abbiano avuto una circolazione e una fruizione sepa-
rata dal contesto comico che tanto turba diversi critici — anche se credo si
tenda un po’ troppo a sottovalutare gli spunti di serieta che, in fondo, esso
contiene. Bisogna considerare la capacita petroniana di cogliere, sintetizzare
e, come detto, estremizzare alcuni aspetti essenziali dell’epica del suo tempo
(non solo lucanea) e, insieme, delle prime reazioni all’¢pos lucaneo (forse an-
che sotto forma di piccoli “abbozzi epici”, come Uzmpetns di Eumolpo)™. 11
Bellum, in modo radicale e caricaturale, si rifa a una tendenza dell’epos latino
che valorizza il protagonismo di personificazioni e forze infernali, problema-
tizzando e ridimensionando il tradizionale Gétterapparat, e che trova sviluppo
anche nella risposta staziana a Lucano — una tendenza in atto gia prima della
Pharsalia, ma che senz’altro sulla scia di quest’ultima riceve nuova linfa e nuo-

vo significato™'. In un siffatto contesto, il poemetto petroniano poteva an-

2000, Martin 20006, Salanitro 2007, Fusi 2008).

190 Cft. ad es. La Penna 1978, 572 che definisce il Be/um civile come tiproduzione mimetica di
«un esempio del gusto dei primi antilucanei» (cosi anche, ad es., Soverini 1985, 65-66). A
questo riguardo, se si adotta datazione neroniana, bisogna pero tener presente il lasso di
tempo relativamente breve fra la scrittura/circolazione della Pharsalia (cosi come le possi-
bili “reazioni” ad essa) e la stesura di Saz. 118 e del Belum (vd. cap. 1 § 3.1). Certo Petro-
nio sembra voler suggerire come certi “esperimenti” che vorrebbero rispondere classici-
sticamente alla Pharsalia siano in realta da essa profondamente influenzati.

191 Nellindagine sul Be//um svolta in questo e nel precedente capitolo ho cercato di ricostrui-
re tale tendenza principalmente sulla base di Virgilio, Ovidio e Lucano (ma anche di Se-
neca tragico) sino ad arrivare al confronto con i flavi. Lo stato frammentario dell’¢pos di
eta imperiale (prelucaneo e neroniano) e di eta tardo-repubblicana non permette di avan-
zare ipotesi in questo senso (vd. I'utile rassegna di Feeney 1991, 267-269, che riconosce
«great gaps in our knowledge»; cfr. anche Nethercut 2019, 199-201). Impossibile deter-
minare come e in che misura, nell’epos perduto, il Gatterapparat olimpico (con la sua fun-
zione ideologica e teleologica) potesse essere problematizzato attraverso figure eccentti-
che come personificazioni allegoriche e forze infernali (in modo simile al Be//um e a Sta-
zio? Magari anche con I'impiego di Plutone in persona?). Tale problema ricostruttivo
puo essere in buona sostanza accantonato da chi colloca il Sazyricon dopo I'epica flavia
(Ripoll 2002 suggerisce di valotizzare anche i poemi perduti sul Bellum Capitolinum di Pa-
pinio e Domiziano). Una simile questione di metodo si pone anche per la cosiddetta ri-
mozione dell’apparato divino nella Pharsalia: Feeney 1991, 269 nota (a mio parere a ragio-
ne) che «the ancient debate about Lucan [ivi compreso Sar. 118 e Bellum civile] appears to
make more sense if he was swimming against, rather than with, the tide»; ben piu cauta a



Teologia della guerra civile 217

che assumere un interessante valore di “esemplarita” agli occhi dell’epica
successiva, come rappresentazione estrema ed emblematica della crisi
dell’epos tradizionale dopo Lucano. In quest’ottica la possibilita di un’imita-
zione (Stazio imita Petronio) sarebbe un’idea tutt’altro che peregrina e trove-
rebbe anzi un serio fondamento.

Talvolta si riconosce in Silio un «real-life Eumolpus» (sia fra 1 sostenitori
di una collocazione neroniana del Satyricon sia fra quelli di una datazione bas-
sa e dell'idea del Belum come parodia dei Punica)'””. In quanto autore di un
epos storico provvisto di un apparato divino tradizionale egli ¢ espressione di
quella “conservative reaction” a cui, secondo 'opinione vulgata, afferirebbe-
ro anche 'esperimento epico del Satyricon e Vars poetica di Sat. 118. Come
emerso, laffinita fra Umpetus petroniano e il Gitterapparat epico staziano ap-
pare piu stretta. Silio, invece, rappresenta in effetti un indirizzo piu conserva-
tore, che mira a rispondere e a “correggere” 'anti-epica di Lucano, con una
restaurazione degli déi della tradizione che ridona alla storia un senso cosmi-
co (e insieme un zelos positivo) e all’epica la sua funzione celebrativa. Anche
nell’indagine del ruolo del divino dei Punica, tuttavia, si ritrovano tracce del
“lascito lucaneo” e qualche confronto con il Belum tisulta particolarmente

193

istruttivo'”. Meritano una menzione la sostanziale assenza di Giove nei pri-

riguardo Walde 2012, 62 n. 15; sull’esistenza di un’epica (almeno in parte) “lucanea prima
di Lucano” possibilista Bramble 1982, 487 (su Cornelio Severo: «It cannot be said with
certainty that Cornelius dispensed with the Olympians: but Jupiter would have looked
decidedly unhappy in such surroundings).

192 «Real-life Eumolpus» ¢ definizione di Leigh 2007, 489; cft. anche Wilson 2013, 16: «Silius
Ttalicus is a dyed-in-the-wool Petronian» (per Wilson il punto di vista di Eumolpo coinci-
derebbe con quello dell’autore-Petronio: ma, a tacer d’altro, davvero Petronio, cosi come
Silio, si rispecchierebbero sic et simpliciter nella “poetica del furor” di Eumolpo?). Vd. infine
Martin 1975, 223: «Le personnage d’Eumolpe représente Silius Italicus lui-mémen.

193 Vd. il capitolo siliano in Feeney 1991. Per il rapporto Lucano-Silio cft. almeno Marks
2010, Schubert 2010, Criado 2013, 196 n. 8, Fucecchi 2020, 67-74. Sull’epos mitologico di
Valerio Flacco, oltre al corrispondente capitolo di Feeney 1991, cfr. Stover 2012, che sot-
tolinea I’elemento antilucaneo, e Criado 2013, che, per contro, mette a fuoco le affinita
con Stazio e le “teodicee problematiche” di Ovidio e Lucano. Vd. in generale i saggi rac-
colti in Donovan Ginsberg—Krasne 2018 (in cui il Be/lum petroniano non viene affatto
valorizzato). Per discussioni su questo tema devo un ringraziamento a Ludovico Pontig-
gia, che ha in preparazione un ambizioso lavoro sulla ricezione di Lucano nell’epica fla-



Stefano Poletti 218

mi due libri dei Punica e 1l suicidio di massa di Sagunto nel finale del secondo
libro (un’altra specie di “contflitto fratricida”), con la partecipazione di Tisi-
fone e di una personificazione allegorica, Fides (espressione di un punto di
vista critico alternativo all’Olimpo, in maniera non dissimile dalla Piezas sta-
ziana). Va inserita in questa cornice anche la citata scena alpina del terzo li-
bro, con I’Annibale-Titano che, simbolicamente, atriva a sfidare ’Olimpo'™.
In conclusione, anche il confronto con I'epica flavia induce a rigettare fa-
cili etichette quali “virgilianismo™ o “reazione meramente conservatrice” per
Papparato divino del Bellum e ad apprezzarne, per contro, la complessita e,
insieme, I'unicita nel quadro dello sviluppo dell’¢pos latino. L’autore-Petronio
sembra indicarci il difficile percorso di ricostruzione del Gétterapparat dopo la
Pharsalia in generale e sul tema trattato nella Pharsalia in particolare. In que-
sto il Bellum costituisce un prezioso specimen di epos postlucaneo, un “saggio
epico” denso ed enigmatico, che si inserisce, con grande consapevolezza, in
un momento critico dell’evoluzione dell’epica latina e vuole offrire su di esso
una riflessione significativa, difficilmente liquidabile con le categorie di “con-
servatorismo”, “fallimento” o “parodia”. Come tale, il Belum puo (e deve)
essere confrontato con I'epica flavia — comunque lo si voglia datare e co-

munque si intenda un possibile rapporto imitativo'”.

via.

194 In generale, cft. Feeney 1991, 307-308; sulla complessa interazione fra 'episodio di Sa-
gunto in Silio e le personificazioni staziane cfr. Marks 2013, Walter 2013, Ripoll 2015,
434-436 (ognuno rappresentante di una posizione diversa sulla questione della priorita
cronologica fra Tebaide e Punica); vd. ancora Donovan Ginsberg—Krasne 2018 (in part.
Marks 2018 e Bernstein 2018). Sulle personificazioni allegoriche in Silio cfr. Vinchesi
2001, 26-28. Sull’ Annibale-Titano vd. cap. 4 § 4.

195 In effetti, interessanti scenati (e finora a mio parere poco esplorati, un po’ paradossal-
mente) si aprono anche considerando I’eventualita in cui sia Petronio ad imitare Stazio e
Silio. In tale prospettiva I'autore del Sazyricon trarrebbe ispirazione da una scena quale
quella di Theb. 8 con protagonista Plutone, un significativo momento di rovesciamento
delle convenzioni epiche, per dare corpo agli “dei della Pharsalia” nel suo specimen di epos
postlucaneo, con un ridimensionamento dell’apparato divino tradizionale per certi versi
ancor piu drastico rispetto alla Tebaide staziana. Allo spunto della scena staziana (in sé al-
quanto estrema) verrebbe dato cosi un valore emblematico, a rappresentate la crisi delle
forme tradizionali dopo Lucano. Discorso analogo vale per 'ambigua teologia della sce-
na alpina dei Punica e per la rappresentazione dell’eroe epico.



Teologia della guerra civile 219

Al di la di alcuni tratti caricaturali e del giudizio sulla riuscita o meno del
poemetto, zmpetus di Eumolpo ¢ influenzato dalla rivoluzione del poeta della
Pharsalia proprio nella rappresentazione dei suoi dei, per quanto il personag-
gio in 118 si esprima in senso conservatore e antilucaneo. Lasciando traspari-
re, con sottile ironia, questa “contraddizione”, I*‘autore nascosto” sembra
porre sotto i riflettori il lascito inevitabile del poema di Lucano, perfino nei
piu strenui sostenitori del “classicismo” e del primato del Romwanus 1 ergilins.



CAPITOLO 4
CESARE SULLE ALPI.
D’EROE E IL POETA ALLE PRESE COI SEGNI DEL DIO

1. Un Cesare postlucaneo, un enigma teologico

In questo capitolo ci concentreremo sull’unico personaggio del Bellum ci-
vile di Petronio che possa aspirare al titolo di eroe, Cesare, e sulla scena che
lo vede protagonista, il passaggio delle Alpi.

La preminenza del personaggio risalta ancora di piu se si confronta la se-
zione “cesariana” del poemetto con lo spazio concesso ai suoi avversari poli-
tici. Petronio sembra riproporre consapevolmente (ed estremizzare) la pecu-
liare struttura narrativa di Pharsalia 1: anche in Lucano, nel racconto della pri-
ma fase del contflitto, Pompeo e Catone ricoprono una parte del tutto margi-
nale, al contrario di Cesare.

Nel Bellum Pompeo viene liquidato in pochi versi. Vittima della volubilita
della Fortuna, ha perso tutta la sua grandezza in una fuga vergognosa (vv.
238-244); Discordia invita Pompeo, incapace di difendere Roma, a fuggire (e a
combattere) a Durazzo e poi in Tessaglia (vv. 292-294)". Qualcosa di simile
avviene in Pharsalia 1, dove Pompeo compare solo in un emistichio che ne
descrive la fuga — ben poca cosa a confronto della funzione narrativa di Ce-
sare che attacca la patria’.

1 Siricordi anche lepitaffio dei vv. 61-66 sulla morte dei triumviti. Yeh 2007, 140 nota che
Cesare non nomina esplicitamente ’avversario nel suo discorso (si limita solo alle allusio-
ni dei vv. 165-168).

2 Lucan. 1, 521-522 danda tamen venia est tantorum danda pavorum: | Pompeio fugiente timent. Ro-
che 2009 ad /Joc. commenta: «Petr. 123.238-44 is expansive by contrast with the present
line». Va rilevato, tuttavia, che la maggior parte dell’espansione messa in atto da Petronio
ha evidenti rapporti con la descrizione della fuga da Brindisi in Pharsalia 2 (Collignon
1892, 196-197, Kershaw 1991, 559-560): Lucan. 2, 708 beu pudor, exigua est fugiens victoria
Magnus (la vergogna del Grande che fugge); 2, 725-730 (il capovolgimento della sorte del
dominatore del mare); cfr. anche 2, 576-595 (elenco delle imprese di Pompeo). Petronio,
nel suo sforzo di imitazione e, insieme, di compressione narrativa, sembra qui fondere
due momenti decisivi della fuga di Pompeo, che in Lucano sono anche riecheggiati dal
punto di vista intratestuale (cfr. Fantham 1993, 22 e 33: «What was restricted to one brief



Teologia della guerra civile 221

In Petronio Catone viene confinato a un fugace riferimento alla sua scon-
fitta elettorale’ (vv. 45-49):

pellitur a populo victus Cato; tristior ille est,

qui vicit, fascesque pudet rapuisse Catoni.

[namque — hoc dedecoris populo mornmaque ruina —
non homo pulsus erat, sed in uno victa potestas

Romanumque decus.

In questo passo ¢ ribadita la superiorita morale del personaggio nel qua-
dro della decadenza della societa romana. Come notano i commentatori pe-
troniani, ¢ probabile, inoltre, che il v. 45 voglia alludere alla famosa sentenza
lucanea victrix causa deis placuit, sed victa Catoni (Lucan. 1, 128) — unica (ma im-
portante) menzione di Catone in Pharsalia 1*. 1l Bellum tiprende tale presenta-
zione, lapidaria ed elogiativa. Tuttavia nel nuovo contesto essa rimane su un
piano puramente moralistico, senza alcun approfondimento storico e senza
alcun disegno ideologico coerente, quasi fosse un mero flosculum del retore
Eumolpo nella sua magmatica tirata iniziale. Si tratta, in definitiva, di una
reinterpretazione ben poco pregnante del Catone di Lucano e, soprattutto,
del peso teologico (e ideologico) della sua sententia — da una lotta titanica con-
tro Cesare e gli déi si scade nel moralistico sdegno per la repulsa elettorale’.

phrase in the first book is fully developed in the pathetic description of Pompey at sea
that ends book 2»). Una simile riflessione sulla passata grandezza di Pompeo ritorna nelle
fonti storiche proprio in relazione alla fuga da Brindisi (Flor. 2, 13, 2, forse influenzato
da Lucano; Cass. Dio 41, 13). Sul tema cft. Poletti 2018, 207 n. 31.

3 Due sono le repulsae di Catone: nel 56 a.C., per la pretura dell’anno seguente (Sen. Const.
1, 3, Sen. Epist. 71, 8, Plut. Cat. Min. 42, Pomp. 52, 3, Cass. Dio 39, 32) e nelle elezioni
consolari del 52 a.C. per il consolato del 51 a.C. (Plut. Cat. Min. 49-50, Cass. Dio 40, 58).
La prima sembra essere interpretazione leggermente minoritaria. Eppure, secondo Plu-
tarco, Catone stesso riconobbe che le elezioni del 52 a.C. si erano svolte secondo regole.
Quelle per la pretura del 55 a.C. offrirono invece un vergognoso spettacolo di irregolarita
e corruzione dilagante, abilmente orchestrate dai triumviri (cfr. le succitate fonti).

4 Siricordi pero anche Lucan. 1, 313 “womina vana, Catones” (discorso di Cesare).

5 Seguo qui la convincente analisi di Wiener 2006, 211-212, la quale nota anche che «ob er
[scil. Catone] als eigene Gestalt und Gegenspieler Caesars in Eumolps Epos eingefiihrt



Stefano Poletti 222

11 Cesare petroniano ¢ stato spesso considerato una figura sostanzialmen-
te positiva, una vera e propria risposta a Lucano, al suo Cesare “demoniaco”
e dunque, in ultima analisi, alla sua concezione della guerra civile®. Il perso-
naggio senz’altro viene raffigurato da Eumolpo con tratti eroici ed accenti
celebrativi: I'ingrata Roma del v. 647, il discorso apologetico (vv. 156-176), gli
omina laeta (vv. 177-182), il comportamento da eroe nell’attraversamento delle
Alpi (vv. 183-204), la similitudine con Ercole e Giove alla fine dell’episodio

wetden sollte, wird daraus nicht erkennbar». Cfr. anche Grimal 1977, 78 (secondo cui,
pero, Lucano “correggerebbe” la presentazione di Petronio), Haufller 1978, 35, Sullivan
1982, 153, Donié 1996, 143 n. 274-275. Collignon 1892, 197 e, piu di recente, Jensson
2004, 234-235 considerano il riferimento petroniano a Catone come ideologicamente
motivato. Rudich 1997, 237 sottolinea 'ambiguita e, insieme, la possibilita che Petronio
stia fornendo una parodia di Lucano e del suo credo repubblicano.

6  Questa idea, gia presente in Mossler, Kindt 1892 e Friedrich 2010 [= 1938], 371 ¢ stata
rilanciata da Sullivan in diversi suoi lavori (Sullivan 1968, 165ss.; 1968a; 1982; 1985) e da
Donié 1996, 138-149, che si sofferma proprio sul Bellum nel suo studio d’insieme sul
Caesarbild in der romischen Kaiserzeit. Cfr. anche la prospettiva (a dire il vero piu sfumata) di
Yeh 2007, 137-149, che considera la scena alpina come una forma di apoteosi del perso-
naggio-Cesare. Si ricordi che Grimal 1971 interpreta la Pharsalia come risposta al “filoce-
sarismo” del poemetto del Sazyricon.

7T V. 64 Iulius ingratam perfudit sanguine Romam. 11 nesso perfundere sanguine si trova in relazione
alla morte di Cesare in Lucan. 10, 338-341 dignatur viles isto quogue sanguine dextras, | quo
Fortuna parat victos perfundere patres, | poenague civilis belli, vindicta senatus, | paene data est
Jamutlo. Si noti la prospettiva ben diversa rispetto a quella trasmessa dall’ingratam del Bel-
lumr: «The ingratitude of Rome to Caesar is Eumolpus’ riposte to Lucan’s parade of re-
publicanism» (Schmeling—Setaioli ad /loc.); ctr. Vell. 2, 57, 1 ille |...] incautus ab ingratis occu-
patus est. Sulle allusioni alla morte di Cesare in Lucano (spesso legata all’idea di “punizio -
ne”) cfr. supra pp. 75-76 n. 74. Tuttavia, come in Flor. 4, 2, 95 (sic ille, qui terrarum orbem ci-
vili sanguine impleverat, tandem ipse sanguine suo curiam inplevit), ¢ sottesa probabilmente I'idea
che Cesare ha versato sangue romano e ora versa il suo sangue su Roma. Perfundere ¢ at-
testato nel Bellum in altri due casi per gli spargimenti di sangue: v. 96 am pridem nullo per-
Sundimus ora cruore; N. 214 Germano perfusas sanguine turmas (altrove in Petronio si veda 133, 3
VV. 6-7 non sanguine tristi | perfusus venio). Perfundere sanguine/ cruore, fin dalla sua prima atte-
stazione poetica (in Catullo), ha un rapporto molto stretto con le lotte fratricide: cfr. Ca-
tull. 64, 399 perfudere manus fraterno sanguine fratres, tipreso in Verg, Georg. 2, 510 e in Ovid.
Met. 5,155-156 (il G/ germano del v. 214 del Bellum & un pun che s’inserisce bene in questa
trafila; vd. anche il v. 163).



Teologia della guerra civile 223

(vv. 205-208) sono tutti dati che concorrono a una sua presentazione favore-
vole.

A una tale lettura sono stati contrapposti Uenfasi sull’amor vindictae che
motiva il personaggio (v. 142 vindictaeque actus amore; cfr. anche v. 159 “vulnere
cogor”) e 1l suo incitamento al furor (v. 168 “Gte furentes”). Se si presta attenzione
allo sfondo dei deorum ministeria del poemetto, il quadro diventa decisamente
pit complesso. Fra i sostenitori dell’interpretazione filocesariana del Belum,
Donié 1996, 147-148 si ¢ preoccupato di analizzare il rapporto fra Cesare e
gli dei (corsivo mio):

Selbst die nicht zu leugnenden verwerflichen Taten Caesars
im Birgerkrieg sind demnach durch die unmittelbare Auffor-
derung einer gottlichen Instanz, und wenn es auch nur Discordia

ist, legitimiert.

Difficilmente si puo considerare questa forma di legittimazione del tutto
priva di ambiguita, specialmente dopo le riflessioni sull’apparato divino svol-
te nei capitoli precedenti. Cesare funge da strumento delle forze infernali e
della Fortuna, mettendo in atto la catastrofe da loro pianificata®, una cata-
strofe che la voce narrante sembra in una certa misura condividere. Inoltre,
tali divinita appaiono interessate unicamente alla distruzione di Roma e, al
contrario degli dei tradizionali dell’¢pos, non manifestano alcuna preoccupa-
zione per la sorte di Cesare né forme di attaccamento o protezione nei suoi
confronti — e si ricordi che Cesare nelle fonti (anche in Lucano) ¢ ritratto
spesso proptio come “protetto” della Fortuna’. Laddove si allude all’zngrata
Roma, 1l narratore precisa che destino del personaggio ¢ cadere vittima della
feralis Enyo, dopo che la Fortuna se n’¢ servita per i propti scopi, al pari di
Crasso e Pompeo (vv. 61-66). Sconcertante risulta il punto su cui batte Do-

8  Donié 1996, 142-143 ¢ Yeh 2007, 145-148 considerano questo aspetto soprattutto in un
senso positivo: Cesare ¢ “I'uomo del destino”.

9 Su Cesare protetto della Fortuna cfr. Miano 2018, 140-155; su Cesare ¢ la Fortuna in Lu-
cano vd. almeno Friedrich 2010 [= 1938], Matthews 2008, 74-83, Walde 2012, Lancellotti
2020.



Stefano Poletti 224

nié, ovvero le parole della Discordia: a lei viene demandato il compito di
sancire profeticamente la divinizzazione di Cesare (v. 290 “dive”).

Un altro fautore di una visione positiva del Cesare petroniano, Yeh, indi-
vidua alcune somiglianze fra il condottiero e Plutone (due “sovrani adirati e
offesi”, che si appellano alla Fortuna) e le legge come una sorta di apoteosi
dell’eroe’. 11 parallelo ¢ di indubbio interesse e suggerisce la centralita di Ce-
sare nella narrazione petroniana, ma, sulla base di quanto detto su Dite nei
precedenti capitoli, tale interpretazione appare senz’altro semplicistica.

I sostenitori di un Petronio filocesariano, infine, cercano di dissociare il
Cesare del Be//um dal fantasma di Annibale — un’impresa ardua. Cesare sem-
bra si ricevere il sostegno degli dei (vd. gli omina dopo il suo discorso), ma
viene subito ostacolato da una violenta tempesta dagli evidenti risvolti sim-
bolici, quasi fosse un nuovo Annibale che sta valicando un limite sacro per
portare la “tempesta della guerra civile” in Italia.

La supposta positivita della figura di Cesare nel Bel/um ¢ pertanto inestri-
cabilmente (e inevitabilmente) connessa alla complessa questione della rap-
presentazione del divino e, insieme, della funzione della voce narrante del
poeta epico, che si ritrova a condividere la prospettiva dei suoi déi e, al con-
tempo, sembra investire il personaggio del ruolo di “eroe”. Se appare ri-
schioso incasellare sic et simpliciter il Cesare petroniano nella categoria di filo-
cesarismo e nella polemica con Lucano, piu promettente ¢ la tendenza intet-
pretativa attenta ai tratti ambigui (e potenzialmente “anticesariani”), che
sembrano segnare una continuitd con la Pharsalia lucanea''. L’ambiguita del

10 1l parallelo strutturale proposto da Yeh 2007, 143-144 ¢ molto dettagliato e convincente
e coinvolge anche Vekphrasis sul locus horridus (Plutoninm da una parte e passo alpino
dall’altra) e i successivi segni divini. Yeh 2007, 144 nota che Plutone si rivolge alla Fortu-
na (vv. 79-80) e Cesare a Giove (v. 156), ma a mio parere ¢ da valorizzare il pregnante iu-
dice Fortuna del v. 174 (in entrambi i casi, insomma, la decisione suprema spetta alla For-
tuna). Sul rispecchiamento simbolico Cesare-deéi vd. supra pp. 188-190.

11 Zeidin 1971, HauBler 1978, 134-136, Connots 1989, passin e Aresi 2019. Si ricordi che la
teoria della “fractured voice” interpreta la voce narrante della Pharsalia come “scissa” fra
istanza cesatiana e anti-cesatiana/repubblicana (sulla teotia e i suoi limiti cfr. supra pp. 31-
32 n. 57). Come vedremo, 'immedesimazione di Eumolpo con le sue divinita infere sem-
bra confliggere, in una certa misura, con I'immedesimazione con il suo (pure “furente”)
eroe-Cesare.



Teologia della guerra civile 225

petrsonaggio (il facile gioco del filo/anticesarismo, che tanto ha esercitato i
critici petroniani e non solo) va perd qui inquadrata in una cornice piu am-
pia, che tenga adeguatamente conto della crisi della forma epica (e in parti-
colare della rappresentazione del divino) messa in scena nel Belum. Tale pro-
blema interpretativo, in altre parole, ¢ strettamente connesso al peculiare ap-
parato divino che il poeta-Eumolpo (re)introduce nel suo ¢pos della guerra ci-
vile. Nel colloquio fra Dite e Fortuna il Zgpos del concilinm deornm (e in partico-
lare dell’incontro a due) viene riletto in un’ottica decisamente anticonvenzio-
nale, in cui l'introduzione della Fortuna ha conseguenze paradossali e desta-
bilizzanti. Anche la scena che riguarda Cesare comporta una significativa
reinterpretazione di alcuni caratteri tipici dell’epos, primo fra tutti la figura
dell’eroe e la sua modalita di interazione col piano divino.

In questo capitolo analizzeremo da diverse prospettive 'enigma teologico
di questo Cesate postlucaneo, un’altra ambages del poema. Punto di partenza
ineludibile ¢ il trasferimento del sezzing dal Rubicone alle Alpi — una mossa dai
notevoli tratti metaletterari, che oggettiva la “scalata verso il sublime” del
poeta Eumolpo e la sua liberta poetica rispetto alle res gestae. 11 cambiamento
di scenario problematizza lo statuto epico (oltreché ideologico) del suo eroe
(Etrcole o Annibale? Giove o Gigante?).

11 senso ultimo dei “lieti presagi di guerra civile” che il generale riceve, da
confrontare con quelli che la tradizione colloca prima del Rubicone, resta
sfuggente: apparato divino, lungi dal “portare senso” nella narrazione epica,
risulta incoerente e sbilanciato. Il setting, un altare di Ercole, richiama non
solo la visita dell’Enea virgiliano all’Ara Masxima (con gli omina ad essa legati),
ma anche quelle di Annibale e dello stesso Cesate al tempio di Gades. Que-
sto sfondo vena la scena di ulteriore ambiguita, mettendo inoltre in risalto
Patteggiamento del Cesare petroniano, ben poco interessato ad approfondire
(e a definire) il suo rapporto col divino.

Infine, Pavanzata (faticosa) dell’eroe in mezzo alle intemperie alpine va
interpretata come una rilettura del 7gpos della tempesta epica con la sua fun-
zione incipitatia (vd. Aen. 1) — quale dio (e perché) scateni la “tempesta” non
¢ petod chiaro. In quest’analisi ’Annibale dei Punica puod rappresentare una
vera e propria “cartina di tornasole” per la comprensione della scena petro-



Stefano Poletti 226

niana e, in particolare, della dinamica umano-divino (gli omina, la titanica
avanzata sulle Alpi). Il paradigma mitico (Ercole, Giove) viene esplicitato
nella complessa similitudine che chiude I'episodio (vv. 205-208). Questa ¢
evidentemente ispirata alle “prime similitudini” dei poemi epici latini (Eneide,
Metamorfost, Pharsalia), che propongono una comparazione fra il piano politi-
co divino e umano (I'imperatore). Nel paragone petroniano si palesa un cet-
to grado di “reversibilita”, che trova il suo senso sullo stondo della Pharsalia.

Dietro al peculiare rapporto fra la voce del poeta Eumolpo, i suoi déi e il
suo eroe-Cesare (un ambiguo Ercole-Annibale, senza una chiara guida divi-
na), 'autore-Petronio mette in rilievo la difficolta di ricostituire la forma epi-
ca tradizionale dopo la rivoluzione della Pharsalia.

2. Dal Rubicone alle Alpi: metapoetica di una scelta geografica

2.1. La scena sulle Alpi come paradoxologia: storia e finzione
nell’epos di Eumolpo

La scelta di Eumolpo di trasportare dal Rubicone alle Alpi il cadat alea
(ovvero il momento “decisivo” della guerra civile, con la conseguente fuga
da Roma) e, di fatto, I'inizio della vicenda terrena del poema ¢ uno dei tratti
pit importanti e insieme pit enigmatici del Be/um. Nel suo programma lette-
rario (118, 6) Eumolpo pone al centro il tema della liberta poetica rispetto
alle res gestae. In questo senso la scena dell'incredibile avanzata di Cesare sulle
Alpi costituisce la finzione poetica pitt audace del poemetto'”.

La rappresentazione delle Alpi e in particolare del passaggio di Annibale
era oggetto di dibattito nella storiografia antica, proptio per la componente

12 T commentatori petroniani, rinviando a Tuv. 10, 166-167 7, demens, et saevas curre per Alpes |
ut pueris placeas et declamatio fias, ricordano che Iattraversamento delle Alpi di Annibale era
tema di declamazione. Il passo di Giovenale ¢ un’interessante testimonianza sulla figura
di Annibale (con la sua controversa, famosa e travagliata vicenda storica) nella cultura de-
clamatoria. Piu difficile stabilire quanto fosse diffuso (in poesia e nella declamazione) il
tema degli avventurosi passaggi delle Alpi da parte di Cesare (Norden 1927 ad loc. ipotiz-
za fosse un vero e proprio “Seitenstiick” dell’avventura annibalica; cfr. n. 45 e 64 in que-
sto cap.).



Teologia della guerra civile 227

di “invenzione” e di “straordinario” che caratterizzava molti resoconti. Fa-
mosa ¢ la presa di posizione di Polibio. Lo storico accusa di paradexologia, di
ricerca smaniosa dell’ekplexis e, soprattutto, di falsita i racconti degli storici
precedenti: la realta storica oltreché geografica (la descrizione delle Alpi) era
stata cosi deformata in modo inaccettabile, anche con I'aggiunta dell’inter-
vento divino. Livio (Liv. 21, 29, 7-30, 11) sembra recepire questa critica poli-
biana in un modo originale: ¢ Annibale a farsi portavoce di un punto di vista
razionalistico davanti ai suoi soldati spaventati dalle Alpi; d’altra parte tanto
le montagne quanto la traversata sembrano dar corpo alle paure di questi ul-
timi, smentire le parole confortanti del generale cartaginese e, almeno in par-
te, confermare la terribile fama che circonda le Alpi®. Silio Italico sviluppa il
modello liviano e lo traspone in poesia caricandolo di un potente significato
epico e “teomachico”, marcando cosi metaletterariamente il superamento
della sua fonte storiografica'*.

Eumolpo si muove sulle orme di Livio e il viaggio di Cesare sulle Alpi se-
gna un momento centrale nella teologia del poemetto (in questo sono deter-
minanti non solo I’eco annibalica, ma anche il fgpos della poetica tempestas: ci 1i-
torneremo). A livello preliminare, va messa a fuoco I'importanza di questa
scena nella poetica di Eumolpo per quanto riguarda il legame fra storia e
poesia, o meglio, il superamento della storia da parte dell’epica. Come ben
attesta il brano polibiano, il passaggio delle Alpi puod essere considerato un
locus classicns del rapporto fra res gestae e finzione, fra storia e fama. Eumolpo
sceglie proprio questo luogo, cui per6 aggiunge provocatoriamente un “rin-
caro” non da poco: il setting e i mirabilia connessi alla tradizione del viaggio
annibalico vengono da lui trasferiti a un’epoca ben piu recente, ovvero alla
vicenda storica di Cesare.

Come detto, Polibio osservava che le difficolta di Annibale nell’attraver-
samento delle Alpi riferite dagli altri storici fossero inverosimili e in definiti-
va false, come lui stesso aveva potuto constatare per esperienza diretta; per
di pit i Galli, prima dei Cartaginesi (e anche in tempi recenti), avevano supe-

13 Seguo qui I'illuminante interpretazione di Feldherr 2009 e Levene 2010, 149-157.

14 Cfr. Chaudhuri 2014, 237: «Set against the more theomachic mise en scéne, Silius at-
tempts to elevate the correspondingly theomachic Hannibal above his historiographical
predecessor, and concomitantly to elevate the Punica over its historiographical source».



Stefano Poletti 228

rato le Alpi con eserciti”. Su questo sfondo si misura ancor meglio ’audacia
della finzione di Eumolpo, che applica un analogo racconto incredibile a
un’epoca in cui i trasferimenti di truppe sull’arco alpino non erano certo un
evento straordinario’®. Un aspetto interessante (e tutto paradossale)
dell'invenzione poetica riguarda proprio alcune linee fondamentali dell’episo-
dio, in cui si puo intravedere il contrasto fra “realta”/“storia” (o almeno “ve-
rosimile”) e “fantasia”. Mi riferisco in particolare all’atteggiamento dei pet-
sonaggi all’inizio della scena. Nella saga annibalica (nel resoconto liviano cosi
come nel piu razionalista Polibio) i soldati sono spesso scoraggiati, ove non
angosciati, dalle difficolta dell'impresa e spetta al condottiero il compito di
rincuorarli. Il famoso discorso di Annibale dalla cima delle Alpi (Polyb. 3, 54,
1-3; Liv. 21, 35, 6-9), con la vista dell'Italia, dopo la difficile salita, viene pre-
so a modello da Eumolpo per la sua scena alpina. Cesare tiene un discorso
proptio da una simile posizione (vv. 152-155): haec ubi calcavit Caesar inga milite
laeto | arripuitque’” locunm, summo de vertice montis | Hesperiae campos late prospexit,
et ambas | intentans cum voce manus ad sidera dixit |...]. Nel Bellum la salita ¢ gia
avvenuta: 'esercito ¢ riuscito ad “espugnare” un tremendo locus horridus (cosi
lo presenta il poeta ai vv. 144-151). Eppure i soldati non sono per nulla sco-
raggiati o impressionati, né da quanto compiuto né da quanto li attende (v.
152 milite laeto). Anche il discorso di Cesare al suo esercito, pur condividendo
con quello di Annibale I'appello alle avventure vissute insieme (un #gpos in si-
mili contesti), non accenna alla difficolta dell'impresa dell’attraversamento

15 Polyb. 3, 48, 5 opoing 8¢ kai ta mepi Tijg Epnpiog, &t & EpupvotTNTOG Kol duoymping
TOV TOT®V EKONAOV TTOtET T0 Yebdog avT®dV; 6; 11-12.

16 Su questo tema cft. Jourdain-Annequin 2011, passim.

17  Stampo la mia congettura arripuitgue in lnogo del tradito oravitque: si tratterebbe di un’imi-
tazione di Aen. 11, 531, ove si trova significativamente lo stesso sintagma (arripuitque lo-
cum) per Turno che prende posizione sulla cima di un monte. Gli editori petroniani, con-
siderando a ragione il testo tradito insostenibile, hanno finora preferito la congettura di
Sambuco gptavitque, il cui senso appare tuttavia problematico. I casi virgiliani di gptare lo-
cum presentano sempre il dativo (Aen. 1, 425 gptare locum tecto; 3, 109 gptavitque locum regno),
senza il quale 'espressione risulta in effetti molto vaga; il riferimento a un accampamento
postulato da molti (sott. castris), sulla scorta dell’accampamento di Annibale sulle Alpi,
non appare qui convincente. Sul problema cfr. Harrison 2003, che propone obtinnitque, e
Poletti 2015 per ulteriori argomenti.



Teologia della guerra civile 229

delle Alpi. Atteggiamenti e comportamenti, questi, verosimili, anche storica-
mente, e ben comprensibili in un’ottica razionalistica “alla Polibio”. Eppure,
di li a breve, Cesare ¢ i suoi soldati si ritrovano improvvisamente catapultati
in un’inaspettata “sceneggiatura poetica’: la paradexologia di Eumolpo sor-
prende il lettore, ma certo anche gli stessi personaggi storici da lui rappre-
sentati. Il contrasto fra res gestae e finzione poetica non potrebbe essere (iro-
nicamente) piu stridente.

Non ¢ forse un caso che una Fama personificata venga introdotta subito
dopo P’episodio sulle Alpi'®. Si tratta anche qui di una scena tipica: la F/fama
diffonde il panico fra la popolazione, mescolando vera e falsa, ingigantendo
gli eventi e insieme ad essi le paure — una scena corrispondente a Lucan. 1,
469-472, ove perd appate una fama significativamente “de-personificata””.

18 Vv 209-214 dum Caesar tumidas iratus deprimit arces, | interea volucer motis conterrita pinnis |
Fama volat summique petit inga celsa Palati, | atque hoc + Romano T tonitru ferit ommia T signa +: /
tam classes fluitare mari totasque per Alpes | fervere Germano perfusas sanguine turmas. A causa
della grave corruttela sfugge il senso preciso dell’azione della Fama. La congettura di
Watt 1986, 183 fingens per signa insieme a Romanos di Bouhier (due interventi accettati da
Miiller) va nella giusta direzione dal punto di vista sintattico (Romanos & probabile, cosi
come un omnia+participio), ma non ¢ soddisfacente dal punto di vista del senso, perché
«’annuncio di un imminente arrivo a Roma di forze cesariane difficilmente potrebbe es-
sere presentato come una completa invenzione della fama» (Labate 2014, 184, che pro-
pone omina firmans). Notoriamente la Fama ¢ tam ficti pravique tenax quam nuntia veri (Verg,
Aen. 4, 188), mescola facta atque infecta (v. 190), anche se in questo caso «lama is even
more mendacious than usual because she herself has been frightened by the news she
brings (conterrita, BC 210). [...] It is a lie when Fama says that Caesar’s fleet is at sea [...],
for his strength at sea was practically non-existent» (Connors 1989, 121). Sicuramente
'episodio di Cesare sulle Alpi ¢ la “finzione” piu audace del poeta-Eumolpo. Forse la
menzione di classes potrebbe rievocare ominosamente Iattacco dei Greci a Troia (cfr. la
Fama ovidiana in Ovid. Met. 12, 64-65 fecerat haec notum Graias cum milite forti | adventare
rates; cfr. Petron. 89 v. 11 con n. di Habermehl) o la minaccia della flotta punica. Modello
di zam classes fluitare mari totasque sembra essere Manil. 5, 51 Punica nec toto fluitabunt aequore
rostra, tivisitato anche nel v. 281 ac toto fluitantes orbe catervas (Manil. 5, 52 Actiacosque sinus &
ripreso invece al v. 115). Ai vv. 213b-214 si concretizza un altro incubo dei Troiani-
Romani, ovvero 'attacco dalle Alpi dei Galli e/o dei Cartaginesi: cft. anche Lucan. 2,
535-536 Gallica per gelidas rabies effunditur Alpes, | iam tetigit sanguis pollutos Caesaris enses.

19 Lucan. 1, 469-472 vana quoque ad veros accessit fama timores | inrupitque aninos populi clademque
Suturam | intulit et velox properantis nuntia belli | innumeras solvit falsa in praeconia lingnas. Luca-



Stefano Poletti 230

La Fama di Eumolpo riporta a Roma (e distorce) le notizie sull’avanzata di
Cesare sulle Alpi, ovvero quanto appena raccontato, o meglio, inventato dal
poeta. La sua presenza in questo punto della narrazione potrebbe ricoprire
una funzione metapoetica: la Fama segnala 'audace “fiction”, la liberta poeti-
ca di Eumolpo nel racconto di Cesare sulle Alpi, in una maniera non dissimi-
le dalla Fama virgiliana nel racconto del’amore di Didone ed Enea™. L’inter-
vento della personificazione segna l'inizio di una guerra catastrofica per
Roma, cui lo sfondo alpino e il parallelismo con Aen. 4 aggiungono echi sug-
gestivi: Cesare sta arrivando sotto le sembianze di un nuovo Annibale*. La
Fama, terrotizzata, cede il passo alla Discordia™.

20

21

22

no usa una costruzione tipica di questi contesti per introdurte i rumores dell’artivo di Ce-
sare: est gui ... adferat (1, 473-475; cfr. Roche 2009). Petronio, insomma, da un’aura virgilia-
na alla fama “spersonalizzata” di Lucano (Grimal 1977, 186, Courtney 2001, 185, Hardie
2009, 227-228, Hardie 2012, 181-183).

Verg. Aen. 4, 173-195. Sulla storia di Enea e Didone come «most daring invention» e il
valore metapoetico della Fama in essa vedi Hardie 2012, 109-110 e passim. La questione ¢
sviluppata con finezza da Giusti 2018, 168-176.

Hardie 2009, 103 su Aen. 4: «Because of the actions of Fama that day was the beginning
of much more than just Dido’s personal tragedy, leading inexorably to the show-down
between Roma and Hannibal». Sebbene, come vedremo fra breve, modello importante
della fuga da Roma petroniana sia ovviamente quella da Troia di virgiliana memoria, ¢
interessante che “Vinizio della discordia” sia segnato, nel Bellum e in Aen. 4, da una fuga
precipitosa messa in moto dalla Fama (con I'aggiunta, in Virgilio, dell’intermediazione di
Mercurio, che porta gli ordini di Giove): cfr. ad es. vv. 224-225 gandet Roma fuga,
debellatique Quirites | rumoris sonitu maerentia tecta relinqunnt; Nerg, Aen. 4, 281-282 ardet abire
fuga dulcisque relinquere terras | attonitus tanto monitu imperioque deorum. Fra i possibili contatti
fra Bellum e Aen. 4, da segnalare anche il rapporto simbolico fra Fama e Atlante
(enfatizzato da Hardie in vari suoi lavori: vd. nota seguente). Sull’Atlante si ferma
Mercurio, “doppio olimpico” della gigantessa Fama, nel suo volo per raggiungere Enea
(Verg. Aen. 4, 246-253). Nel Bellum le vette alpine sono rappresentate nei termini sublimi
dell’Atlante virgiliano di Aen. 4 (vv. 144-151; cfr. infra n. 49), poco prima dell’entrata in
scena della Fama: proprio da queste Alpi dai tratti “atlantici” partono 'avanzata di Cesare
e, insieme, il volo della Fama petroniana.

La Fama di Eumolpo ¢ un tuono gioviano (v. 212 zonitru ferit; Verg. Aen. 4, 175 mobilitate
viget virisque acquirit eundo, come il fulmine di Lucr. 6, 340-342), ma non ¢, come in
Virgilio, la gigantessa malvagia che sparge con gioia lo scompiglio fra gli umani (Rosati
2017, 58-59, Hardie 2012, 78-88 e passim). Simile agli uccelli spaventati di Aen. 5, 215 e



Teologia della guerra civile 231

Anche la scena successiva (vv. 215-244) merita qualche considerazione.
Al contrario della fabulosa traversata alpina di Cesare, il panico e la fuga da
Roma, conseguenti al passaggio del Rubicone, sono un evento storico su cui
abbiamo diverse testimonianze. Nel Be/un anche questo, tuttavia, ¢ trasfigu-
rato dal filtro del mito e dalla finzione letteraria®.

Nella corrispondente scena della Pharsalia Lucano propone una sorta di
vituperatio nei confronti del popolo e del senato romano, in preda al terrore
nonostante Cesare sia ancora lontano. Da una parte polemizza con le fonti
che della fuga del gennaio 49 a.C. fornivano una versione patetica (a queste
si richiama probabilmente la commovente descrizione attestata in Cassio
Dione), dall’altra “dissacra” il modello virgiliano della fuga di Enea da Troia,
ribaltando il zgpos dell’urbs capta.

In Petronio alcune scene si tiallacciano, in polemica con la Pharsalia, alla
rappresentazione eneadica cosi come alle fonti che riportavano gli eventi del
49 a.C. con pathos, in una continuazione ideale e, insieme, di rivisitazione at-

505 (exterrita pennis; cfr. v. 210 conterrita pinnis), la Fama petroniana ¢ preda di un terrore
che la umanizza (v. 210 conterrita ¢ tipreso prontamente in v. 217 pectora territa). In questa
peculiare rappresentazione vanno forse valorizzati I'identificazione fra fama e popolo
romano e il rapporto simbolico con la discordia del bellum civile. La “fama” nella/della
guerra civile terrorizza ed ¢ terrorizzata probabilmente perché, in definitiva, ¢
autodistruttiva: cfr. la “morte della gloria” al v. 66 hos gloria reddit honores, che risponde al v.
164 ‘quos gloria terret?”, Paspirazione alla fama di Cesare, che “terrorizza” i suoi nemici, ma
anche, paradossalmente, la Fama stessa. Sganciata dal disegno teleologico di Giove e del
Jatum, la guerra civile si configura come trionfo della morte e fine della fama di Roma (cft.
Hardie 2012, 164; su fama vs fatum in Lucano cftr. Dinter 2012, cap. 2). La /evis Fortuna
abbandona il suo ruolo di Atlante che regge solidamente la moles e la fama romana (vv.
82-83) e, insieme al suo “doppio”, Discordia, provvede ad abbatterle. Sulle ramificazioni
concettuali della fama cfr. Hardie 2009 e Hardie 2012, 3-11 (vd. anche gli indici: “Atlas”,
“Discordia”, “fatuns’, “thunderbolt”).

23 Su questo tema mi riallaccio a Poletti 2018, in cui analizzo la costruzione retotico-lettera-
ria delle fonti storiche (vd. in particolare Cass. Dio 41, 7-9, Plut. Caes. 34) e poetiche (Lu-
can. 1, 466-522; Bellum) che si soffermano sull’evento. Cfr. anche Seitz 1965, 225-227,
Zeitlin 1971, 78, Grimal 1977, 190-193, Bramble 1982, 547-548, Connors 1989, 123-134,
Tandoi 1992, 643, Rudich 1997, 234-235, Connors 1998, 136-137, Narducci 2002, 106 n.
22.



Stefano Poletti 232

tualizzante della narrazione patetica della Trozae halosis™*. Ma ancora una volta
una siffatta “virgilianizzazione” rimane imperfetta e lattualizzazione del
mito nel contesto della guerra civile si risolve, inevitabilmente, nei toni indi-
gnati e disillusi della Pharsalia®. Data la decadenza morale tratteggiata nel
preambolo dei vv. 1-60, sono gli atteggiamenti pii e valorosi a suonare come
eccezione™.

Nel racconto petroniano ¢ singolare che il senato, vero protagonista della
fuga, non venga citato esplicitamente (forse ¢ vagamente alluso nei vv. 216-
220, nel dibattito delle diverse cansae a Roma, o inglobato nella menzione di
consoli e Pompeo al v. 238 genzino cum consule Magnus)® . Petronio, come Luca-

24 V. 226-228 ille mann pavida natos tenet, ille penates | occultat gremio deploratumqne relinguit |
limen; . 229 sunt qui coningibus maerentia pectora inngant.

25 V. 224-225 gandet Roma fuga, debellatique Quirites | rumoris sonitu maerentia tecta relingununt, ~.
228 absentem votis interficit hostem, vv. 230-232 onerisque ignara inventus | id pro quo metui,
tantum trahit, omnia secum | hic vehit imprudens praedamque in proelia ducit; vv. 237-243 quid tam
parva queror? gemino cum consute Magnus [...| — pro pudor! — imperii deserto nomine fugit. Nella
“vituperatio” dei personaggi in fuga presentati nei vv. 230-232 c’¢ anche un’evidente inver-
sione del ritratto dell’Ettore ovidiano che va in battaglia: Ovid. Mez. 13, 82-84 Hector adest
secumqute deos in proelia ducit | quaque rust, non tu tantum terrerss, Vlixe, | sed fortes etiam; tantum
trabit lle timoris. La tessera maerentia tecta del v. 225 arriva da Lucan. 5, 30. T versi 229-231

(sunt qui coningibus maerentia pectora inngant | grandaevosque patres, onerisque ignara inventus | id
pro quo metuit, tantum trabif) presentano una corruttela, giacché una coordinazione di patres
e id (in dipendenza da #rabit) o di pectora e patres (in dipendenza da zungani), pure accettata
da diversi interpreti, appare difficilmente sostenibile. Fra i vari interventi proposti il pit
probabile resta lipotesi di una lacuna, con Miiller*, dopo grandaevosque patres oppure, con
Fuchs, dopo il v. 230. La uventus petroniana sembra preoccuparsi solo di cio a cui tiene —
una presentazione non particolarmente “pia”. Forse nella lacuna ¢ andata persa un’azio-
ne “altruistica” che coinvolge gli anziani padri (magari insieme alle madri?).

26 Connors 1989, 123. Cfr. anche Rudich 1997, 235: «Moral collapse implicitly results in the
nation’s psychological breakdown allowing rumours to cause universal panic».

27 V. 216-220 ergo pulsata tumnitn | pectora perque duas scinduntur territa causas. | huic fuga per
terras, illi magis unda probatur, | et patria pontus iam tutior. est magis arma | qui temptare velit
Jatisque inbentibus uti. Sul riferimento al senato in questi versi vd. Stubbe (sul v. 217), Gri-
mal 1977, 190-193, Tandoi 1992, 937-938, Schmeling—Setaioli ai vv. 217 e 221. Forse non
a torto Mossler 1842, 25-26 (seguito da Baldwin, Schnur, Miiller* e Giardina—Cuccioli
Melloni) elimina il v. 221 (vv. 221-223 [quantum quisque timet, tantum fugit ocior ipse.] | hos
inter motus populus, miserabile visu, | quo mens icta inbet, deserta ducitur urbe): il verso appare



Teologia della guerra civile 233

no e Plutarco, ricorre in questo contesto a una similitudine marinaresca®™, ma
con una configurazione diversa e assai piu vaga rispetto alle altre testimo-
nianze, che accentuano il venir meno della guida del “nocchiero” (ovvero
della classe dirigente)”. La rappresentazione petroniana relega sullo sfondo il
senato per concentrarsi unicamente sulle concitate reazioni del popolo: la si-
militudine non parla né delle responsabilita del nocchiero né dell’abbandono
della nave, ma si focalizza sulle reazioni di diverse navi alla tempesta™.

Nelle scene “storiche” del poema, «Petronius goes even further than Lu-
can in sacrificing historical truth to literary effect. [...] Petronius seems to
miss the most striking features and is not quite equal to Lucan» — cosi
Luck®, che pero, a questo riguardo, non sembra separare Iautore-Petronio
dal personaggio-Eumolpo, che della /Zbertas poetica fa la propria bandiera.

particolarmente piatto e 7pse non sembra dare un senso plausibile. Gli editori che man-
tengono il verso lo interpungono di solito in modo diverso (punto fermo dopo fugi) po-
stulando un’opposizione fra il senato, alluso nei versi precedenti, e spse populus — bisogna
pero ammettere che il riferimento al senato sarebbe molto vago e difficilmente potrebbe
giustificare 'enfasi di 7pse. Come detto, la mancanza di una menzione esplicita dei senato-
ri resta un elemento notevole della narrazione petroniana.

28 V. 233-237 ac velut ex alto cum magnus inhorruit auster | et pulsas evertit aquas, non arma
ministris, | non regimen prodest, ligat alter pondera pinus, | alter tuta sinus tranquillague litora
quaerit, | hic dat vela fugae fortunaeque omnia credit.

29  Cfr. Lucan. 1, 501-502 desilit in fluctus deserta puppe magister | navitaque, Plut. Caes. 34 Homep
VEDG VIO KLPEPYNTDV GTAyOPEVOVIMV TPOG TO GUVTVYOV EKTEGETV KOMLOUEVNC.

30 W Ehlers ha proposto una setie di intervent pesanti sulla similitudine (trasposizione dei
vv. 233-237 dopo il v. 220 e lacuna dopo il v. 236), accettati da Miiller* e Giardina—Cuc-
cioli Melloni. In questo modo la similitudine, con le diverse reazioni delle navi, verrebbe
collegata alla presentazione del dibattito (in senato?) sulle diverse causae. La soluzione ¢
radicale e poco convincente, ma certo rappresenta una reazione ad alcune stranezze
strutturali (ac velut senza correlativo, che pero gia Miiller nelle edizioni precedenti segnala-
va come in sé plausibile rimandando a Norden 1927 a Verg, Aen. 6, 707; lo strano trico-
lon alter...alter.. .bic...) e, pit in generale, alla vaghezza della similitudine. Tale vaghezza,
tuttavia, ¢ diretta conseguenza della nuova contestualizzazione petroniana.

31 Luck 1972, 139.



Stefano Poletti 234

2.2. Dal parvus Rubico di Lucano alle aeriae Alpes: la scalata poetica
verso il sublime (e i suoi pericoli)

Passare dal Rubicone di Lucano (e della tradizione storiografica) alle Alpi
¢ una scelta metapoetica di non poco conto. In questo panorama estetico-
letterario, frutto di pura invenzione, il personaggio-poeta si sforza di oggetti-
vare 1 principi della propria arte e la propria originalita, mentre Petronio,
I“autore nascosto”, sembra suggerircene obliquamente i limiti. Sia in Luca-
no che nel Be/lum I'ostacolo naturale (il fiume, la montagna) ¢ un luogo-limite
carico di pregnanza simbolica, che segna un momento decisivo della guerra
civile e al contempo Uincipit dell’azione epica™. Sostituite le parvi Rubiconis un-
dae (Lucan. 1, 185) con le aeriae Alpes (v. 144) significa puntare audacemente
a una materia sublime® che Lucano, come il suo personaggio, aveva liquidato
“frettolosamente” (cursz) nel ptimo verso della narrazione degli eventi*. Cru-
ciale ¢ lo spiazzante trasferimento del motto sul dado, parimenti tralasciato
da Lucano™. Il Cesare petroniano e, con lui, il suo poeta percorrono un sen-
tiero non battuto dall’autore della Pharsalia®.

32 Sugli aspetti metapoetici della scena lucanea cft. almeno Masters 1992, 6-8, Giusti 2015,
Karakasis 2018, 368-371, Antoniadis 2018.

33 Sulla “tensione verticale” delle Alpi come simbolo dell’anelito al sublime di Eumolpo cft.
Ripoll 2019.

34 Lucan. 1, 183-185 zam gelidas Caesar cursu superaverat Alpes | ingentisque animo motus bellumque
Suturum | ceperat (cfr. Ercole nella similitudine petroniana: vv. 205-206 Cawucasea decurrens
arduns arce | Ampbhitryoniades). Una rapiditd pure non meno pregnante ¢ “sublime”: «T'he
logic of the sublime suggests that the ‘immense upheavals’ experienced by Caesar are
directly connected with his having overcome (superaveraf) the Alps. [...] Shocking in their

suddenness, Caesar’s actions out-sublime not only the Alps but the mountains’ previous
conqueror too» (Day 2013, 116-120).

35 Vd. il § 3.4 di questo capitolo.

36 Courtney 2001, 184: «He [s¢i/. Eumolpo] seems to be pointing to an opportunity missed
by Lucan»; Schmeling—Setaioli al v. 144: «The passage of the Alps appeared more ex-
ploitable rhetorically to Eumolpus than the crossing of the Rubicon». Limitatamente al
rapporto col modello lucaneo, si puo relativizzare I'idea di Connors 1998, 143, secondo
cui «his [di Eumolpo] poetic road imagery rejects the Callimachean aesthetic of the un-
touched pathy, anche se, come vedremo, la rilettura e il ribaltamento dei principi callima-
chei sono una cifra caratterizzante della contraddittoria poetica di Eumolpo.



Teologia della guerra civile 235

Dalle Alpi prende il via Pavanzata cesatiana sia in Lucano sia, come ve-
dremo, nella profezia dell’Anchise virgiliano — un dato importante, che va
calato nei tratti annibalici della figura di Cesare (su cui ci concentreremo det-
tagliatamente nel § 4). In questa ardita metamorfosi storico-poetica gioca un
ruolo anche la citazione delle Alpes resolutae (altro elemento annibalico)” nel-
la descrizione lucanea dell’aumentata portata del Rubicone. Il poeta della
Pharsalia trastorma cosl le parvi Rubiconis undae in un epico turgidus amnis, ispi-
randosi alla nota similitudine oraziana fra il sublime Pindaro e un fiume in
piena, che scende dalla montagna ingrossato dalle piogge™. Per tutta rispo-
sta, Eumolpo sembra prendere alla lettera il principio callimacheo di “andare
alle fonti” e abbandona il Rubicone per trasferire il sezing della scena sulla
cima di queste resolutae Alpes. Nelle sue Alpi domina proprio la componente
acquea, nella dinamica di scioglimento e cristallizzazione, descritta con com-
piaciuto virtuosismo™, in particolare per quanto riguarda nuovi e inattesi flu-
mina (v. 189, v. 202), avversari pit infidi e temibili del parvus (benché strari-
pante!) Rubicone della Pharsalia: lo scenario alpino ¢ un paesaggio dai con-
torni ambigui, che I'esercito di Cesare si trova ad affrontare — piu precisa-
mente, come nel caso del Rubicone lucaneo, a rumpere e frangere®.

37 In Lucan. 1, 219 queste Alpes sono da intendersi in senso metonimico (vd. Roche 2009
ad loc.), ma a ragione Giusti 2015, 892-893 n. 7 mette in rilievo il potenziale sfondo anni-
balico, richiamando anche la piena della Durance prima del passaggio alpino del generale
cartaginese (Liv. 21, 31,12).

38  Lucan. 1, 204-205 inde moras solvit belli tumidumgune per amnem | signa tulit; 213-219 fonte cadit
modico parvisque inpellitur undis | punicens Rubicon, cum fervida canduit aestas, | perque imas serpit
valles et Gallica certus | limes ab Ausoniis disterminat arva colonis. | tum vires praebebat hiemps,
atque anxerat undas | fertia iam gravido pluvialis Cynthia cornu | et madidis euri resolutae flatibus
Alpes; cfr. Hor. C. 4, 2, 5-8 monte decurrens velut amnis, imibres | quem super notas aluere ripas, |
fervet immensusque ruit profundo | Pindarus ore (con Thomas 2011 ad loc. sul rapporto proble-
matico con la poetica callimachea). Cfr. ancora Antoniadis 2018.

39  Sul simbolismo dell*“instabilita formale” (in relazione al Belum e al Satyricon in generale)
vd. Rimell 2007, 82-83 e Rimell 2008, 84-85.

40 11 rumpere/ frangere figurato di Lucano diventa nel Be/um un atto ben concreto: Lucan. 1,



Stefano Poletti 236

Questa rappresentazione delle Alpi ha molto da spartire con 'immagina-
tio teotrico-poetico di Eumolpo, in cui acqua (un zngens flumen, platealmente
anticallimacheo)* ricopre un posto centrale. La mente del poeta deve essere
ingenti flumine litterarum inundata (118, 3), una metafora poetica oggettivata ai
vv. 189-190 flumina montibus altis | undabant, da confrontare ancora con Uammis
pindarico di Hor. C. 4, 2, 5 (monte decurrens velut amnis). 11 classico hanstus alla
fonte viene sostituito da una violenta alluvione, necessaria a “riempire” (ple-
nus litteris [118, 6])** un poeta che voglia affrontare il peso di un belli civilis in-
gens gpus. 11 risultato di un siffatto parto poetico viene cosi descritto da En-
colpio in 124, 2: cums ... ingents volubilitate verborum effudisser®. Nella mente di
qualsiasi lettore 'associazione fra flumen e guerra civile poteva significare solo
“Rubicone”, ma Eumolpo non ha nessuna intenzione di accontentarsi delle
parvi Rubiconis undae, gia trite nella narrazione storiografica e riproposte da
Lucano (seppure in una versione un po’ piu “impetuosa” ed epica). 11 fiber
spiritus del poeta furens va alla ricerca di fiumi (e altitudini) degni della sua alti-

nata, sed haec quoque — iussa putares — | stabant, et vincta fluctus stupuere ruina, | et paulo ante lues
iam concidenda iacebat (cfr. anche v. 204 frangebat, su cui ritorneremo). Mentre in Lucano
Pesercito sa perfettamente come affrontare il fiume, nell’inatteso scenario “favoloso” del
Bellum emerge per contro la sua (inevitabile) impreparazione.

41 Ingens ticorre in modo martellante (cfr. anche la membrana ingens di 115, 2). Sulla topica
della “fonte poetica” vd. Merli 2013. Sulle immagini acquatiche anticallimachee (e antio-
raziane) di Eumolpo, oltre alle note di Habermehl ad /oc., cfr. Connors 1998, 131-134,
143, Rimell 2002, 25-30, e soprattutto Farmer 2013. Importante il confronto con Petron.

42 Hardie 2009, 226 n. 160 nota che la congettura Zorrentem in luogo del tradito formentum a
118, 6 (cft. supra pp. 1-5) potrebbe esplicitare ancor di piu il rapporto con il Pindaro-tor-
rente di Orazio.

43 1l legame con la tradizione (il flumen litterarum, plenus litterss) non impedisce al poeta di go-
dere del suo /iber spiritus, ma, nella logica di Eumolpo, ne rappresenta piuttosto la base e il
presupposto: cfr. Hardie 2009, 226 («The poetic spirit can only be free if awash in the
sea of previous texts, so achieving the kind of sublimity embodied in the hypercharged
intertextuality of Virgil’s Famay). Slater 2012, 261, seguito da Habermehl, rimarca «the al-
most farcical mismatch of metaphors in plenus and labetur: unless the poet is pumped full
of literature, he will slip and fall under the weight of a work on the Civil War. But literat-
ure itself must have weight and volume; so how does being weighed down with a load of
literature help the poet carry another burdenr».



Teologia della guerra civile 237

sonante e gonfia poetica. La materia “liquida” si concretizza nel panorama
alpino in un senso infido, sfuggente e scivoloso (vv. 193-195 wale fida prius
vestigia lusit | decepitque pedes: pariter turmaeque virigue | armaque congesta strue
deplorata iaceban?), materializzando il rischio (e 'ambiguita) del “precipizio del
sublime”: 118, 1 multos |...] carmen decepit (con pedes metrici poco dopo); 118,
6 sub onere labetur [...) praecipitandus est liber spiritus*. 11 tisultato, piu che la
grandiosita dell’ammnis pindarico, rievoca il tumido epos storico del Furins Alpi-
nus criticato da Orazio, sensibile e acuto interprete del sublime e dei suoi pe-
ticoli®.

44

45

Hardie 2009, 215-216 e 226. Cfr. anche Conte 1997, 72-74, con valorizzazione delle os-
servazioni a questo riguardo di Quintiliano (Inst. 12, 10, 73 vitiosum et corruptum dicendi
genus |...] praecipitia pro sublimibus habet |...| specie libertatis insanit; T, 1, 44 in hac quaerentur
sententiae, si fieri poterit, praecipites vel obscurae (nam ea nunc virtus est)) e Orazio (Ars 217-219
Sfacundia praeceps | [...] et divina futnri | sortilegis non discrepuit sententia Delphis). Sul “fallimen-
to” del sublime di Eumolpo vd. I'acuta discussione di Ripoll 2019.

Trovo molto affascinante (e, direi, sottovalutato) il parallelo, sporadicamente citato dalla
critica (vd. ad es. Norden 1927 a Aen. 6, 830, Paratore 399 n. 1, Steel 1960, 264-269, De-
hon 2000, 221-222), fra il Be/lum di Eumolpo e epos storico di Furio Bibaculo (Awnnales
belli Gallici), specialmente se si considera il ritratto oraziano: Hor. Saz. 1, 10, 36-37 turgidus
Alpinus ingulat dum Memnona dumque | diffingit Rheni lutenm caput; 2, 5, 40-41 seu pingui tentus
omaso | Furius hibernas cana nive conspuet Alpis ~ fr. 15 Courtney Iuppiter hibernas cana nine
conspuit Alpes (sul problema dell’identificazione cfr. Gowers 2012, 223-224, Courtney
1993, 198-200 e Kruschwitz 2010, scettico sul fatto che nell’Alpinus di Hor. Sar. 1, 10, 36
vada riconosciuto Bibaculo). In pochi versi ricorre con enfasi la tematica alpina (cui si ag-
giunge anche un fiume, il Reno fangoso), strettamente connessa a uno stile e una poetica
gonfi e magniloquenti. Forse un “erculeo” passaggio delle Alpi con protagonista Cesare
figurava anche nel poema di Furio Bibaculo (cft. il gia citato Norden 1927 a Verg. Aen. 6,
830) — un tema che verrebbe trasferito dalle guerre galliche alla guerra civile, caricandosi
di un nuovo, inquietante significato. Suggestivamente Kruschwitz 2010, 301-302 ha acco-
stato il fr. 15 Courtney degli Annales belli Gallici a Flor. Epit. 1, 45, 22 aberat tunc Caesar
Ravennae dilectum agens, et hieme creverant Alpes: sic interclusum putabant iter. sed ille gualis erat ad
nuntinm rei — felicissimam temeritaten — per invios ad id tempus montinm tumnlos, per intactas vias et
nives expedita manu emensus Galliam et ex distantibus hibernis castra contraxit et ante in media
Gallia fuit quam ab ultima timeretur (lo stesso evento ¢ narrato in Caes. Gall. 7, 8, 2, con le
Cevenne al posto delle Alpi: ezsi mons Cevenna, qui Arvernos ab Helviis discludit, durissimo

tempore anni altissima nive iter impediebat tamen discussa nive sex in altitudinem pedum atque ita viis
patefactis summo militum labore ad fines Arvernornm pervenit). Biggs 2019, 986-987, in un suo
contributo su Varrone Atacino e Lucano, ha letto il v. 143 del Bellun (Gallica proiecit, civilia



Stefano Poletti 238

Trattare il tema della guerra civile ¢ un pericoloso gioco d’azzardo, ¢
come camminare su ceneri ingannevoli, sotto cui cova ancora il fuoco: cosi
si esprime proprio Orazio, nella sua famosa ode a Pollione (Hor. C. 2, 1, 6-8
[...] periculosae plenum opus aleae | tractas et incedis per ignis | suppositos cineri
doloso), un passo che potrebbe aver influenzato Saz. 118, 6 piu di quanto si sia
finora riconosciuto e che forse viene rivisitato nel Bellum, con la sostituzione
della metafora ignea con un infido paesaggio nevoso. Certamente Cesare, il
protagonista della scena alpina petroniana, sembra incarnare, con la sua
avanzata determinata, il desiderio del poeta di addentrarsi con sicurezza nel
panorama sublime e insidioso del belli civilis ingens opus, il desiderio di essere
arduns®. In tale prospettiva va interpretato 'uso del termine calare. Nel suo
preambolo Eumolpo lo impiega in relazione alla via ad carmen che molti timue-
runt caleare (118, 5), sulla scorta del callimacheo Totém*’, mentre & la “scalata”
del monte Elicona (118, 1 putavit se continuo in Heliconem venisse) ad essere pre-
sentata come ovvio (ma niente affatto banale) obiettivo di ogni poeta®. Nel
poema si descrive il luogo impervio sulle aeriae Alpes con i tratti titanici di
Atlante (figura mitica e catena montuosa) — un luogo (non a caso) “domato”

sustulit arma) come un segnale metapoetico di “distacco” dalla materia di Varrone (Gallica
arma) per un nuovo tema (cvilia arma). Se cosi fosse, il riferimento varrebbe certo anche
pet Iepos di Bibaculo.

46 V. 152 caleavit, v. 153 arripuitgne (mia congettura per il tradito gptavitque), v. 184 insolitos
gressu prior occupat ausus, V. 203-206 nondum Caesar erat; sed magnam nixus in bastam | horrida
securis frangebat gressibus arva, | qualis Cancasea decurrens arduns arce | Amphitryoniades, v. 209
dum Caesar tumidas iratus deprimit arces (tumidus & in Lucano il Rubicone: Lucan. 1, 204). In
particolare, aggettivi come arduus, horridus, tumidus hanno un’ovvia valenza metapoetica:
cfr. Ripoll 2019, 3 («un contexte de triomphe sur les hauteurs escarpées |[...] qui pousse
fortement a lui [all’agg, arduns] donner une valeur métapoétique en liaison avec ’esthé-
tique du sublime»); Leigh 2006, 238 n. 93 («kEumolpus’ substitution of ‘tumid’ for ‘sub-
lime” at v. 209 is a pointer to his qualities as a poet»). Lilluminante saggio di Leigh 2006
sulla valenza metapoetica del Capaneo staziano (soprattutto per quanto riguarda il subli-
me e i suoi pericoli) offre un ottimo punto di confronto per Iinterpretazione del Cesare
petroniano qui delineata.

47 Connors 1998, 132-134, Rimell 2002, 90.

48 Cfr. Connors 1998, 131. Accanto alle evidenti allusioni sessuali, la metafora della scalata
del poeta (e dei suoi rischi) verso la sorgente di Pimplea viene resa efficacemente in Ca-
tall. 105 Mentnia conatur Piplenn scandere montens; | Musae furcillis praecipitem eiciunt.



Teologia della guerra civile 239

da e sacro a Ercole®. 1l verbo calare suggella la prima azione compiuta da
Cesare appena comparso sulla scena (v. 152 7uga ... caleavit Caesar): Eumolpo
e il suo Cesare “aggrediscono” un /Jocus fisico e letterario, in un atto che in sé
condensa le aspirazioni eroiche del personaggio, I'impresa letteraria del poeta
e il suo anelito al sublime. Questultimo si oggettiva in diversi “scalatori di
inga”, tutt in qualche misura figura del poeta (oltre all’eroe, Cesare, la Fama, v.
211 summique petit inga celsa Palati, e la Discordia, v. 279 alta petit gradiens inga
nobilis Appennini)™.

Nella figura di Cesare, unico vero “protagonista umano” del Bellum, si
ravvisa un chiaro rispecchiamento fra cornice romanzesca e poemetto. La di-
scesa dalle Alpi si riflette nel viaggio dei personaggi verso Crotone (citta un
tempo fiorente e ora corrotta dal malcostume dei cacciatori di eredita, sim-
bolo di Roma e della sua “guerra civile”)'. La vertiginosa visione panorami-
ca dell’Italia, che si offre a Cesare in apertura della narrazione della sua azio-
ne (vv. 153-154 summo de vertice montis | Hesperiae campos late prospexit; cft. an-
che le tumidae arces [v. 209]), trova un parallelo nella scena di 116, 1 (carpinus

49  Sull’elemento sublime-gigantomachico delle Alpi insiste Ripoll 2019 ¢ §§ 4.3 ¢ 5 in que-
sto capitolo. Oltre alla descrizione liviana (Liv. 21, 32, 7; 35, 4-36, 8 con Dehon 2000,
220) e ad altre reminiscenze (per es. le gonae rigentes: Verg. Georg 1, 233-236, [Tib.] 3, 7,
151-157, Lucan. 4, 103-109), una fondamentale suggestione arriva dalla descrizione della
catena montuosa dell’Atlante in Verg, Aen. 4, 246-251: iamque volans apicem et latera arduna
cernit | Atlantis duri caelum qui vertice fulcit, | Atlantis, cinctum adsidue cui nubibus atris |
pinifernm caput et vento pulsatur et intbri, | nix umeros infusa tegit, tum flumina mento | praecipitant
sents, et glacie riget horrida barba. 11 linguaggio antropomortfico si riconnette al mito di Atlan-
te trasformato in monte: cft. Serv. Dan. ad loc. (Ovid. Met. 4, 621-662, su cui vd. Bomer
1969-2006; Lucan. 9, 654-655). In Petronio il locus horridus alpino sacro ad Ercole ¢ dun-
que argutamente rappresentato sotto forma di Atlante, protagonista di una delle fatiche
(Connors 1998, 127 n. 64), come rende evidente in part. il vv. 150-151 glacie concreta rigent
hiemisque pruinis: | totum ferre potest umeris minitantibus orbem. Qui la maggior parte degli in-
terpreti traduce orbis come “terra, mondo”, ma bisognera appunto riconoscere un riferi-
mento alla figura di Atlante e alla volta celeste che sostiene sulle sue spalle (Verg. Aen. 8,
137; Prop. 4, 9, 37; TLL 9.2.914.10-13). Stubbe (poco plausibilmente) ritiene che Eumol-
po stia invertendo la tradizionale imagery di Atlante, proponendo un caelum ghiacciato
(soggetto di ferre potest del v. 151) in grado di portare I'orbis, ovvero la sfera terrestre.

50 Cfr. Hardie 2009, 225-228 ¢ Ripoll 2019, 3. Cfr. § 2.1 di questo capitolo ¢ cap. 2 § 6.

51 Zeitlin 1971, 67ss.



Stefano Poletti 240

iter ac momento temporis in montem sudantes conscendimus, ex guo haud procul
impositum arce sublimi oppidum cernimus), ove, non a caso, la citta ¢ descritta in
termini poetici e “sublimi”*.

Un altro elemento della cornice si inserisce in questa trama di rispecchia-
menti, se (come credo) ¢ proprio il Bellum civile 1l poema che Eumolpo sta scri-
vendo furiosamente durante e dopo il naufragio della nave di Lica e da cui
viene strappato “a forza” da Encolpio e Gitone (115, 2-4: vd. supra cap. 1 §
1). La critica ha indagato accuratamente il rapporto del fiuror poetico di Eu-
molpo in 115 con Poraziano poeta vesanus e i “peticoli” del sublime (e della
poesia epica), cosi come il legame fra la tempesta, il tema della guerra civile e
Vimpetns poetico che la racconta™. Assai stimolante ¢ la prospettiva di Andrea
Cucchiarelli: secondo lo studioso la furia della natura che si abbatte sul Cesa-
re petroniano trova la sua ragione d’essere proprio nelle peculiari condizioni
sperimentate dal poeta durante la composizione del poema, in mezzo al for-
tunale™.

11 “viaggio favoloso” di Cesare nel Bellum si intreccia strettamente a quel-
lo del poeta Eumolpo e, soprattutto, a quello della stesura del suo poema,
dalla concezione/composizione alla recitazione. Questi ed altri paralleli indi-
viduati dalla critica possono certo avere una valenza ironica, «to compromise
the seriousness of the verse and to expose its spurious grandeur», come af-
ferma Beck™. D’altra parte, come fa notare Connors, non va sottovalutato il
richiamo agli illustri (e problematici) precedenti del viaggio verso Crotone
(Ercole e Annibale): il vagabondare “romanzesco” sembra in realta seguire
una strada ben battuta e trova in questi precedenti il suo (ambiguo) senso™.

52 Cfr. Habermehl ad loc. Hot. C. 4, 14, 11-12 arces | Alpibus inpositas tremendis (imptese belli-
che di Druso), con Thomas ad /c. (vd. anche Leigh 2006, 238, n. 93 per il parallelo fra il
v. 209 e 116, 1). Rimell 2002, 90 ricorda ancora I’Elicona: «Eumolpus is far more modest:
in reciting his poem he is merely climbing the hill up to Croton».

53 TLabate 1995, Connors 1998, 141-146, Cucchiarelli 1998, Hardie 2009, 225-227, Carmi-
gnani 2011, Carmignani 2013.

54  Cucchiarelli 1998, in part. 132.

55 Beck 1979, 248, con paralleli.

56 Connors 1998, 125-126, 130-131. Ercole percorre questa tratta di ritorno dall’Iberia,
dopo la fatica delle vacche di Gerione. Connors interpreta Ercole e Annibale come due
momenti centrali nella storia di Crotone (fondazione e declino).



Teologia della guerra civile 241

Al di la dell'inevitabile risvolto ironico, i citati paralleli suggeriscono una vici-
nanza metapoetica fra Cesare ed Eumolpo, fra eroe e poeta, fra due imprese
sublimi, peticolosissime e potenzialmente autodistruttive, che nel panorama
alpino trovano appropriata metafora: gli ausus insolitos della guerra civile (che
il condottiero quasi “aggredisce™: v. 184 insolitos gressu prior occupat ansus)™ e il
belli civilis ingens opus (118, 6 ecce belli civilis ingens opus quisquis attigerit nisi plenns
litteris, sub onere labetur)™.

Questo rispecchiamento sembra confliggere (a livello metapoetico ed
estetico, ma anche, come vedremo, natrativo e teleologico) con 'immedesi-
mazione di Eumolpo con i suoi grotteschi deorum ministeria, simboli dell’auto-
distruzione “fine a se stessa” della guerra civile ed, esteticamente, della peri-
colosa caduta a precipizio dal sublime®. In realta si tratta di due facce della
stessa medaglia: il sublime (e furioso) Cesare non ¢ altro che (inconsapevole)
strumento del piano catastrofico di divinita furenti, destinato a cadere vitti-

ma della potenza autodistruttiva del bellum civile — insieme al suo poeta®.

57 V. 183-184 fortior ominibus movit Mavortia signa | Caesar et insolitos gressu prior occupat ansus,
da confrontare con Lucan. 1, 183-185 iam gelidas Caesar cursu superaverat Alpes | ingentisque
animo motus bellumque futnrum | ceperat, 204-205 inde moras solvit belli tumidumque per anmnem |
signa_tulit propere. La clausola occupat ausus presenta un’interessante risonanza, ovvero
'uccisione di Remo da parte di Celere (versione edulcorata del famoso fratricidio): Ovid.
Fast. 4, 843 nec mora, transiluit: rutro Celer occupat ausum (ove ausus & participio). Il sostantivo
ansus, -/s m., attestato per la prima volta in Petronio, ricorre anche per 1*“audacia poetica”
(Opt. Port. Carm. 22,10 ausibus in magnis |scil. poetae]; Mact. Sat. 6, 6, 1 ausu poetico).

58  Opus attingere significa «ein literarisches Projekt in Angriff nechmen» (Habermehl ad /oc.
con paralleli) e puo essere detto cum vi, hostiliter (TL.L 2.1144.50ss.; vd. “Angriff” nella
resa di Habermehl; Slater 2012, 261).

59 Cfr. Ripoll 2019, 3-4, che connette Penfasi sull’zmagery dell’abisso nel Bellum (vv. 67, 101,
190, 254) al tema del bathos. Hardie 2009, 228 paragona la Discordia petroniana (e gli altri
mostri infernali) alla disgustosa Achlys pseudoesiodea, ricordando il giudizio negativo su
quest’ultima nel trattato Su/ Sublime 9, 5 (cfr. anche Hardie 2009, 117 n. 141: «There is a
fine line between the sublime and the unacceptably monstrous».). Connors 1989, 80-85,
richiamandosi a S#blim. 9, 7 sulla teomachia di I/ 20, 61-65 (cft. anche Schol. I/. 20, 56-57
T, Plut. Mor. 16 d-e), sottolinea come la rappresentazione del timore di Dite, “umano
troppo umano”, potesse rappresentare un’infrazione del sublime e del decornm epico
(donde la necessita di una lettura allegorica della scena).

60 Cfr.cap.2§6ecap.3§23.



Stefano Poletti 242

2.3. Tralasciare il Rubicone: Eumolpo e una famosa reticenza nel
De bello civili di Cesare

Spostare la scena dal Rubicone alle Alpi ¢ dunque un espediente meta-
poetico significativo, con cui il poeta, insieme al suo personaggio, mette in
atto la sua “scalata al sublime” e si distingue da Lucano. Questo movimento
sottende anche altre motivazioni e comporta rilevanti implicazioni (e allusio-
ni) storico-letterarie. La rimozione del Rubicone e la scelta delle Alpi si rial-
lacciano in modo originale a due insigni modelli: il De bello civili di Cesare e
I’Eneide virgiliana.

L’omissione del fiume puo essere ricondotta alla famosa reticenza circa il
passaggio del Rubicone nei Commentarii cesariani. Cesare, com’¢ noto, dopo il
racconto apologetico della contio a Ravenna, non cita il Rubicone (cosi come
ogni riferimento esplicito alla successiva presa di _Ariminum), per mitigare
Iillegalita delle sue azioni al principio della guerra®. Quanto leggiamo nel
poemetto petroniano sembra un’inversione (quasi caricaturale) di questa ri-
mozione. Nei Commentarii c’¢ un piccolo (e ben studiato) salto in avanti, nel
Bellum, invece, un clamoroso salto all'indietro, in una “preistoria” che Cesare
non aveva narrato (cosi come Lucano), con un’omissione ancora pit ampia,
che di fatto riguarda gli eventi fra la traversata delle Alpi e la fuga da Roma.
In secondo luogo, questa manipolazione dei fatti sembra produrre effetti
ideologicamente opposti — almeno sul piano “legalistico”. Mentre il Cesare
del De bello civili ostenta le proprie capacita di mediazione, dissimulando la re-
sponsabilita dell’avvio del conflitto e addossandola ai suoi avversari, nel Be/-
lum la decisione di scatenare la guerra civile viene presentata non come #/tima
ratio, ma come un piano concepito gia all’epoca dell’attraversamento delle
Alpi®. E un’implicazione stimolante, un paradosso certamente ricercato da
Petronio, che concorre all’ambiguita della figura di Cesare. Trovo pero diffi-

61 Batstone—Damon 2006, 55-61, Grillo 2012, 131-136, Peer 2015, 59-60, Westall 2017, 45-
49, Riggsby 2018, 68.

62 Su questo Connors 1989, 107-108: «Eumolpus [o 'autore-Petronio?] manipulates histor-
ical traditions in order to argue that Caesar’s actions at the outbreak of the war are the
result of a long-term plan for Civil War, and not simply a response to the flight of the
tribunes from Romen».



Teologia della guerra civile 243

cile ricondurre una siffatta “consapevolezza ideologica” (e, appunto, legalisti-
ca) al personaggio-Eumolpo, che non sembra interessato a condannare
I'operato del suo Cesare ¢ i suoi moventi contro I'ingrata Roma (v. 64). Per
Eumolpo allontanarsi dal Rubicone per approdare sulle Alpi significa (anche
e soprattutto) liberarsi dai vincoli della weritas storica, forse percepita come
scomoda®; sicuramente come “trita”, dalle narrazioni storiografiche e dalle
loro trasposizioni in versi (il riferimento ¢, ovviamente, in prima linea a Lu-
cano). Il punto di partenza di tale licentia ¢ offerto proprio dall’opera di Cesa-
re, che autorizza e incoraggia il poeta a tralasciare il Rubicone.

La comune (e sconcertante) rimozione del Rubicone, su cui Petronio atti-
ra l'attenzione, fa emergere una dialettica sofisticata nell’esposizione delle res
gestae: Pevento storico (il passaggio del fiume e dintorni) viene visto in
un’ottica sapientemente deformata e in definitiva soppresso, a seconda di
esigenze ideologiche (vedi Cesare) o poetiche (vedi Eumolpo). Nella rappre-
sentazione petroniana, il Zber spiritus del poeta sortisce ancora una volta effet-
ti paradossali che vanno anche al di la degli intenti attribuibili al personaggio
e aprono a una riflessione di grande interesse sul rapporto fra storia e poesia
e sulla finzione nel racconto delle res gestae.

2.4. Cesare scende dalle Alpi: la profezia di Anchise in Aen. 6

Spunto importante per la scena alpina — o piu precisamente per I'idea di
un inizio della guerra civile (e di un epos su di essa) a partire dalla discesa dal-
le Alpi — ¢ la profezia di Anchise nel sesto libro dell’ Eneide (Verg. Aen. 0,
826-831):

63 Su questo si deve ragionare in linea ipotetica, ma non escluderei un doppio livello “ideo-
logico” con cui interpretare la rimozione del Rubicone: forse il personaggio-Eumolpo ¢
convinto di rimuovere un momento molto discusso (e scomodo) della biografia cesariana
(in questo, in effetti, segue Cesare alla lettera); la conseguenza, pero, ironicamente, ¢ ren-
dere la rappresentazione del suo Cesatre ancor piu problematica. La stessa ambiguita si
presenta per il modello del passaggio delle Alpi nel suo complesso: Eumolpo sembra
proporci Ercole, ma emerge con evidenza il fantasma di Annibale (vd. infra).



Stefano Poletti 244

illae autem paribus quas fulgere cernis in armis,
concordes animae nunc et dum nocte premuntur,
hen quantum inter se bellum, si lumina vitae
attigerint, quantas acies stragemque ciebunt,
aggeribus socer Alpinis atque arce Monoeci
descendens, gener adversis instructus Eois!

A questo passo di Virgilio risale quello che Norden ha definito lo

“yeddog retorico” sviluppato da Eumolpo®. Anche qui, perd, il poeta petro-
niano trova il modo di distinguersi. Nell’ Eneide si fa riferimento alle Alpi Ma-
rittime e alla strada costiera, come si evince dal richiamo all’Arx Monoeci,
Podierna Monaco, chiamata anche Herculis portus o Herculis Monoeci portus.
Monoecus ¢ epiteto attribuito ad Ercole: dalle fonti la citta viene presentata
come sede di culto dell’eroe (piu specificamente di un tempio a lui dedicato)
e talvolta Ercole stesso viene considerato suo fondatore®. Non a caso anche
Lucano, riprendendo sicuramente Virgilio, cita Monaco, porto sacro ad Er-
cole, come «soutce for Caesar’s civil war forces»®. Eumolpo fa invece riferi-

64 Cfr. Norden 1927 a Verg. Aen. 6, 830: «Auf einem rhetorischen yeddog beruht die 830 f.

65

66

angedeutete Situation, dafl Caesar sein Heer tiber die Alpes (maritimae) nach Italien ge-
fithrt habe. Daf3 das Motiv in den Deklamationen vorkam, zeigt Petrons carmen de bello civ.
144 f£; vgl. Lucan 1, 183 jam gelidas Caesar cursu superaverat Alpes; auch in der pragmatia belli
Gallici des von Horaz sat. 2, 5, 41 parodierten Furius scheint es so verwendet worden zu
sein. Es war also ein Seitenstiick zu Hannibals Alpeniibergang, den Iuvenal 10, 166 als
Thema der Deklamatoren erwidhnt» (su questo vd. n. 45). Dal punto di vista storico-geo-
grafico, sia per Petronio che per Virgilio vale quanto annotato da Horsfall 2013 a Aen. 6,
830: «This is further geography of the eye and mind, not of the map. In Nov. 50 Caesar
moved swiftly from the German frontier to Ravenna, without an army».

Cfr. Servio ad loe. ATQVE ARCE MONOECI de Lignria, ubi est portus Monoeci Herculis.
dictus antem Monoecus vel gunod pulsis ommnibus illic solus habitavit, vel guod in eius templo numqnam
aliquis deorum simnl colitur, sicut in Iovis Minerva et Inno, in Veneris Cupido. Sul rapporto fra Er-
cole e Monaco (oltreché sul tempio e sulla definizione dell'insediamento, portus e arx) cft.
Reymond-Dugand 1970 (indice s.v. “Hercule”), Kajava 1997, 67-69, Binninger 2006.
Roche 2009 a Lucan. 1, 405-408: quaque sub Herculeo sacratus nomine (nomine MPG : nn
ZUNC) portus | urget rupe cava pelagus (non corus in tllum | ins habet ant ephyrus; solus sua litora
turbat | circins et tuta probibet statione Monoeci). 1. ekphrasis lacanea su Monaco potrebbe esse-
re ripresa nei vv. 144-146 del Bellum: Graio numine ... descendunt rupes ... locus Herculeis aris sa-




Teologia della guerra civile 245

mento alle Alpi Graie, al saltus Graius (vv. 144-145 Alpibus aeriis, ubi Graio
numine pulsae | descendunt rupes et se patiuntur adiri) e in particolare alla famosa
“via erculea”. Monaco e il saltus Graius costituiscono alcune “tappe” delle
peregrinazioni dell’eroe in occidente, un itinerario che ha lasciato tracce nelle
leggende su questi luoghi, oltreché ovviamente nell’eziologia dei toponimi
(spesso in realta di origine celtica, come nel caso di Monoecus e Grains)®. Eu-
molpo sembra proporre non solo una diversa tappa del viaggio erculeo e un
diverso scenatio montano, ma anche un diverso luogo sacro al dio (v. 146 est
locus Herculeis aris sacer) — arae Herculeae di cui non si hanno altre attestazioni
letterarie”. F improbabile che si tratti di un goffo scambio da parte di Eu-

cer (Bucheler e Miller attribuiscono la correzione del tradito nomine in numine [v. 144] a
Burman, ma la congettura ¢ di Caspar von Barth, che la propose nella sua edizione di
Claudiano [p. 332, Animady. in Cland. De land. Stilic. IV, v. 347], edita nel 1650).

67 Cfr. Nep. Hann. 3, 4 quas nemo wmquam cum exercitu ante enm praeter Herculem Grainm
transierat (quo facto is hodie saltus Graius appellatur). 11 Piccolo San Bernardo ¢ il passo collo-
cato sulle Alpi Graie (cfr. Plin. NH 3, 123, Stubbe e Grimal 1977, 157). Stubbe cita an-
che il Moncenisio (fra le Graie e le Cozie), accreditato punto di passaggio di Annibale
(vd. la sintesi di Hindl-Sagawe 1995, 224-234). Schmeling—Setaioli identificano il saltus
Graiuns (e il passo petroniano) proprio con il Moncenisio, che definiscono «the traditional
passage over the Alps by gods and generals». In realta il passaggio pit conosciuto e uti-
lizzato per trasferimenti di truppe era quello del Monginevro, sulle Alpi Cozie (DeWitt
1941, 63, Jourdain-Annequin 2011, 87). Su questa base Jourdain-Annequin (in una mo-
nogtrafia dal titolo ispirato alle Alpes aeriae petroniane: “Les Alpes voisines du ciel”) ritie-
ne che Petronio pensasse al Monginevro (cfr. anche Prieur 1968, 67 n. 2). 1l saltus petro-
niano appare collocato sulle “Alpi Graie”, ma certo non si puo escludere la suggestione
degli (o0 una confusione, voluta o meno, con gli) altri passi (soprattutto il Monginevro),
considerato anche il fatto che qui si parla di un passaggio con truppe. Baldwin sembra ri-
tenere si tratti di Monaco anche in Petronio (cosi anche Connors 1998, 126, Hardie 2009,
228, Biggs 2019, 987). Tale interpretazione ¢ poco probabile, a meno di pensare a una
grossolana confusione del personaggio-Eumolpo.

68 Sulle peregtinazioni di Ercole in occidente (e specificamente sull’arco alpino) e sulla “via
erculea” rimando a DeWitt 1941, Braccesi 2001, 75-80, Jourdain-Annequin 2011, passin.

69 Sulle attestazioni del culto di Ercole sull’arco alpino cft. Jourdain-Annequin et al. 2004,
99 e Jourdain-Annequin 2011, 67. I’area archeologica del Colle del Piccolo San Bernardo
(in particolare la “colonna di Giove” e un cromlech denominato “cerchio di Annibale”) ¢
stata talvolta messa in relazione proprio al passo del Belum (cfr. ad es. gia Wickham-Cra-
mer 1828, 97-98). Golosetti 2016, 159-163 passa in rassegna le possibili testimonianze ar-



Stefano Poletti 246

molpo (o Petronio?) di Alpi Marittime e Graie — anche se siffatte confusioni
sono tutt’altro che rare nella letteratura antica, proprio in relazione alle diver-
se “vie” battute da Ercole sull’arco alpino secondo la leggenda™. Piu persua-
siva ¢ I'idea di un consapevole cambiamento di se##ing, in uno sforzo di supe-
rare il modello virgiliano andando a esplorare una via “non battuta”
nell’Eneide — e ben pit “elevata e sublime” dell’arx Monoec”!. Eumolpo sceglie
le Alpi Graie e, con ogni probabilita, inventa l'inedito locus Herculeis aris sacer,
un’ulteriore audace finzione storico-geografica che il poeta sottopone al suo
lettore, caricando di significato questo luogo “erculeo” e trasfigurando il
viaggio di Cesare e il proprio viaggio poetico in una sfida titanica, sulle orme
di Ercole, ma anche di Annibale — sul rapporto con il generale cartaginese ci
concentreremo nel § 4.

3. Lieti presagi di guerra civile

Nella Troiae halosis petroniana la figura di Laocoonte occupa una parte ri-
levante del racconto (Saz. 89 vv. 15-53, su un totale di 65 versi) . 11 prodigium
della morte sua e dei figli, avvenuto dopo che il celebre cavallo ¢ stato tra-

cheologiche a favore di un santuario di Ercole Graio sul Colle del Piccolo San Bernardo,
di cui il brano petroniano sarebbe l'unica attestazione letteraria. Al di la di possibili ag-
ganci ai Realien, che non vanno certo sminuiti, credo che il fantastico /ocus petroniano,
con le sue arae di Ercole, vada interpretato soprattutto come un parto della mente del
poeta Eumolpo, denso di allusioni storiche e letterarie.

70 Proctor 1971, 196: «There does seem to have been some confusion about the Graian
Alps among ancient writers, perhaps because the legend of Hercules’ journey was dis-
tributed between a coastal route and a more northerly one». Cfr. anche Braccesi 2001,
80. L’idea che Petronio possa aver commesso un errore di questo tipo era gia di Cuverius
(citato in Burman ad /oc.). Si potrebbe forse pensare anche a una sorta di “correzione”
del racconto virgiliano, se € vero che, come fa notare Horsfall 2013 ad /oc., la rappresenta-
zione virgiliana di un Cesare che prende la mosse dalla via costiera di Monaco ¢ storica-
mente inverosimile (sulla via costiera, resa praticabile in eta augustea, vd. DeWitt 1941).

71 Cft. quanto detto sopra sul superamento del “piccolo Rubicone™ lucaneo.

72 Vd. cap. 2§ 6 sulla Troéae halosis (sul natratote, sul rapporto con Vitgilio, sul legame con il
Bellum civile).



Teologia della guerra civile 247

sportato in cittd”, viene caratterizzato pateticamente dalla voce narrante (un
Troiano che ha assistito alla distruzione della propria patria: 89 vv. 11-12)
come segno inequivocabile dell’abbandono di Troza peritura da parte degli déi.
Ci si distacca dunque dalla presentazione virgiliana dell’evento, dalla sua fun-
zione drammatica (ovvero indurre 1 Troiani a trasferire il cavallo in citta), ol-
treché da qualsiasi orizzonte consolatorio™. L’interpretazione del portento
come presagio dellincombente fine di Troia non veicola il punto di vista dei
Troiani all’epoca dei fatti, qui tralasciato (il prodigio come punizione per I"“af-
fronto” al cavallo?), ma appare semmai frutto della consapevolezza di come
la vicenda ando a finire, in una narrazione dominata dal pessimismo e dal fa-
talismo di chi ¢ tragicamente caduto in un inganno ispirato dal Delius (89 v.
4) e favorito dai fata (v. 21).

L’omen di Laocoonte (un enigma che la frammentarieta delle altre testimo-
nianze rende ancora piu oscuro) segna un momento cruciale nella storia di
Troia, annunciando, per cosi dire, 'inizio della sua fine, e solleva, al contem-
po, un delicato e dibattuto problema teologico: i signa divini rivelano tutta la
loro oscurita, ambiguita o addirittura il loro potenziale ingannatore . Eumol-

73 Questo sembra implicare, seppur in modo assai ellittico, il distico #bat iuventus capta, dum
Troiam capit, | bellumque totum frande ducebat nova (89, vv. 27-28; vd. Habermehl ad /foc.). Cet-
tamente non vi ¢ una chiara indicazione del dibattito sul cavallo.

74 In Petronio ¢ il fallimento dell*attacco” di Laocoonte al cavallo a convincere i Troiani: il
narratore lo presenta come voluto dai faza, sollevando i Troiani da ogni responsabilita
(cfr. 89, vv. 21-22 fata sed tardant manus, | ictusque resilit et dolis addit fidem, con Habermehl).
Habermehl 155 commenta: «Das grausige Prodigium verliert seine dramaturgische Auf-
gabe in der Tragodie (als letzter Anstof3, das Pferd in die Stadt zu holen). In der TH je-
doch bleibt es unloslich mit ihr verbunden. Denn mit einem Mal entpuppt das Sterben
der drei sich als grausame Willkiir dunkler Méchte».

75 Rimando a Casali 2019, 10-17 e alle sintesi di Stubbe 34-39 ¢ Habermehl 150-155 per
un’analisi delle fonti sul prodiginm, per il rapporto con Sinone (figura ridotta in Petronio al
minimo) e per bibliografia. Mi limito qui ai dati essenziali. Le testimonianze variano sia
sulla natura del presagio sia sul coinvolgimento dei figli. Nelle fonti greche, precedenti a
Vitgilio, il prodigio avviene tendenzialmente quando il cavallo ¢ gia in citta, ¢ mandato da
Apollo (non da Atena/Minerva, come in Virgilio) ed ¢ spesso presentato come conse-
guenza di un sacrilegio commesso dal sacerdote nei confronti del dio (un dato assente in
Virgilio e Petronio). Non ¢ sempre perspicuo come e se cio si colleghi all’opposizione di
Laocoonte al cavallo. Igino (Hyg, Fab. 135), che pero contamina probabilmente diverse



Stefano Poletti 248

po ne fa tema portante del suo primo exploit poetico. Non sorprende, pertan-
to, che tanta parte del Bellum sia riservata ai presagi della guerra (sulla scia di
Pharsalia 1). C¢ un’importante differenza fra la voce narrante della Trozae ha-
losis e quella del Bellun:: Eumolpo, in quanto poeta epico e narratore, ha ac-
cesso al deorum ministeria e, in polemica con Lucano, si prefigge lo scopo di
raccontarli al lettore. Nel capitolo 2 abbiamo analizzato i prodigi dei vv. 126-
140 in rapporto alla tradizione precedente (epica e non solo). Colpisce, a 1i-
guardo, la loro opacita: pur essendo dichiaratamente espressione di clades ho-
minum venturaque damna (v. 126), lasciano nel dubbio sulla “prospettiva olimpi-
ca”, sul punto di vista degli dei che li inviano (emblematica, in questo senso,
anche la folgore di Giove che fa la sua laconica comparsa nei vv. 122-123);
inoltre, non si fa cenno alla reazione degli uomini. Ci occuperemo ora
dell’analisi di un’altra scena del Be/fum che (con i dovuti distinguo) puo esse-
re considerata un pendant del presagio di Laocoonte nella Troiae halosis™: Ce-
sare riceve omina che paiono spronarlo a scatenare la guerra civile, a dare ini-

fonti (fra cui Virgilio), patla di un fraintendimento dei Troiani, che interpretano il prodi-
gio come prova della falsita delle accuse sul cavallo, mentre in realta Apollo uccide il sa-
cerdote a causa del suddetto sacrilegio. Nell’ Iioupersis (arg. 1-2 West) e nel perduto Lao-
cwonte di Sofocle (fr. 373 Radyt) il prodigio (non ¢ chiaro se connesso al sacrilegio nei con-
fronti di Apollo) viene interpretato da Anchise (che si ricorda fra Paltro di “ordini di
Afrodite”) come presagio dell’incombente distruzione della citta; cio induce Enea a fug-
gire prima della catastrofe (una versione rifiutata da Virgilio). Petronio sembra riprendere
il setting allinterno della citta e ripropone significativamente I'idea del prodigio come se-
gno della catastrofe imminente, pur nel diverso contesto sopra tratteggiato (nessun cen-
no, ovviamente, ad Enea e alla possibilita di una salvifica fuga). Sull’interpretazione del
presagio e sulla colpa di Laocoonte nell’ Eneide cfr. Casali 2019, 16 («[...] sembra chiaro
che in Virgilio non vi sia una “colpa” specifica di Laocoonte: i serpenti sono inviati da
Minerva allo scopo di far pensare ai Troiani quello che effettivamente pensano, e cioe
che le parole di Sinone riguardo al Cavallo siano veritiere») e Horsfall 2008, 79, 185
(«Virgil has separated the spear-cast and the death, thus further wrapping the theological
justification, if any, for Laocoon’s death in characteristic uncertainty. [...] The Trojans
did not know that Laocoon had to die to serve as a portent for the fall of Troy»). La par-
ticolare testimonianza di Quinto Smirneo (QS 12, 353-482), che fonde diverse fonti, pre-
senta i prodigi contro Laocoonte (cecita e, dopo I'ingresso del cavallo, morte dei due fi-
gli) come inviati da Atena per convincere i Troiani ad accogliere il cavallo.
76 Qualche spunto interessante sul confronto fra Laocoonte ¢ Cesare in Yeh 2007 (cap. 4).



Teologia della guerra civile 249

zio alla distruzione della “nuova Troia”. Anche in questo caso, seppur in
modi e forme diversi, il senso ultimo dei presagi resta oscurato da una rete di
ambiguita e paradossi che sembrano coinvolgere tanto il protagonista umano
quanto la voce del narratore epico.

Ecco dunque i versi che descrivono gli omina dopo il discorso di Cesare
sulla cima delle Alpi (vv. 177-184):

haec ubi personuit, de caelo Delphicus ales
omina laeta dedit pepulitque meatibus anras.
nec non horrendi nemoris de parte sinistra
insolitae voces flamma sonuere sequenti.

ipse nitor Phoebi vulgato laetior orbe

crevit, et anrato praecinxit fulgure vultus.

fortior ominibus movit Mavortia signa

Caesar, et insolitos gressu prior occupar ansus.

Omiina laeta st presenta come una sorta di glossa del narratore, che spiega
il significato favorevole di questi segni a partire dal primo. Fortior ominibus (a
chiusura del breve catalogo) sembra invece rispecchiare il punto di vista del
personaggio-Cesare, che recepisce tali portenti come un incoraggiamento, in
convergenza con la succitata definizione di omina laeta. Eppure, poco dopo,
Cesare si ritrova alle prese con una dura (e tutt’altro che “lieta”) avanzata in
mezzo alle Alpi. Per di pit, nel finale del poema si schierano dalla parte di
Pompeo Apollo, da cui provengono ben due segni (I'uccello e il sole), ed Ex-
cole, il dio del luogo in cui essi si manifestano”.

77 Questa “contraddizione” (soprattutto sul ruolo di Apollo) viene rilevata gia dai primi
commentatori petroniani (vd. ad es. Bouhier al v. 181) ed ¢ stata recentemente ripresa e
indagata da Aresi 2019. Cfr. anche Paratore 400: «Agli omina di vv. 177-182 contraddico-
no le tempeste di vv. 187-202». Su Apollo e sulla sua funzione di “catalizzatore della cata-
strofe” si ricordi il ruolo del dio nel prodigio di Laocoonte e, nella Troiae halosis (89 v. 4
Delio profante), nella costruzione del cavallo — due eventi che portano alla distruzione della
citta. Sulla menzione di Apollo ad Azio, “la catastrofe finale” nella profezia della Fortuna
(v. 115), cfr. cap. 2 § 3.



Stefano Poletti 250

Sorge spontanea la domanda se questi omina nascondano delle ambiguita
— e con quali implicazioni. Si potrebbe pensare che l'interpretazione positiva
dei prodigi rifletta la tendenziosa prospettiva di Cesare, che declina a suo fa-
vore segni di dubbio significato, se non addirittura negativi™. Tale ipotesi
comporta pero una forzatura non da poco e, soprattutto, non rende conto
della complessita delle dinamiche narrative in gioco in questo enigmatico
passo e, piu in generale, nel Be/fum. Si configura un rapporto narratologico
piu sottile: piu che il personaggio-Cesare, ¢ il narratore del poema che sem-
bra esplicitamente corroborare questa lettura degli omina e sottopotla al suo
pubblico. Un eventuale “fraintendimento” dei signa coinvolgerebbe dunque
tanto il personaggio quanto, in qualche misura, la voce narrante.

Come vedremo, considerare questi segni oggettivamente sfavorevoli o
ambigui nei confronti di Cesare ¢ una visione estrema e non pienamente
condivisibile. Se di ambiguita si tratta, riguarda piuttosto la loro carica “para-
dossale”: sono segni favorevoli per 'impresa del generale, ma (in modo non
dissimile dal catalogo raccontato poco prima) si confermano pur sempre
premonizione della catastrofe cosmica della guerra civile, di cui anche Cesa-
re, suo malgrado, rimarra vittima.

Questi presagi andranno inoltre inquadrati nella tradizione storica (Sveto-
nio, Plutarco) e poetica (Lucano) degli omina al passaggio del Rubicone e
nell’intreccio fra storia e finzione epica che si instaura a questo riguardo. Nel
prossimo paragrafo (§ 4), sulla base del rapporto con alcune scene dell’ Eneide
e dell’aneddotica su Annibale e i segni divini da lui ricevuti prima del passag-
gio delle Alpi, valuteremo anche un’altra ipotesi, che, nonostante la “para-
dossale positivita” degli omina per Cesare, si possa trattare di una sorta di in-
ganno del dio.

78 Questa, in sostanza, interpretazione di Aresi 2019, 180: «Nel finale del Belum civile, dun-
> > > 8
que, la voce narrante svela che il protagonista del proptio racconto epico, Cesare, € stato
preso nel laccio di una rete di false interpretazioni, risultato di un processo di autocon-
vincimento e autoinganno: presagi ‘oggettivamente’ sfavorevoli o quantomeno ambigui
sono decodificati come segnali di favore divino». A mio parere la voce narrante del Be~
lnm “svela” (e spiega) ben poco.



Teologia della guerra civile 251

3.1. Delphicus ales: un oscuro volatile

In omina laeta dedit [v. 178], sintagma proposto scientemente in apertura
del piccolo catalogo, si puo percepire uno studiato ribaltamento del bubo, ti-
pico uccello del malaugurio, che compare nei portenti prima della morte di
Cesare nelle Metamorfosi (Ovid. Met. 15, 791 tristia mille locis Stygins dedit omina
bubo, un parallelo stranamente non valorizzato dai commenti).

Det volatili dalle qualita divinatorie sono determinanti il volo (als) e il
canto (oscen). Qui non viene specificato se (e come) I'uccello canti, né viene
precisata la direzione del volo”. Si indica genericamente il suo movimento
con meatus (pepulit meatibus anras) e si assicura che esso sia foriero di omina lae-
ta. Si hanno altre attestazioni dell’appatizione di uccelli i cui meatus sono in-
terpretati come segni favorevoli (le cosiddette praepetes aves)*. Va citato alme-
no il seguente passo della Tebaide (Stat. Theb. 3, 502-512):

“nonne sub excelso spirantis limite caeli,
Ampbhiarae, vides, cursus ut nulla serenos

ales agat liguidoque polum complexa meatn
pendeat aut fugiens placabile clanxerit omen?

non comes obscurus tripodum, non fulminis ardens
vector adest, flavaeque sonans avis unca Minervae
non venit anguriis melior; quin vultur et altis
desuper accipitres exultavere rapinis.

monstra volant: dirae stridunt in nube volucres,
nocturnaeque gemunt striges et feralia bubo

dammna canens”.

11 discorso di Melampo ad Anfiarao (alle soglie dello scontro fratricida) ¢
improntato alla prassi romana dell’anspiciunt®': il meatus di tre uccelli (aquila,
corvo e civetta, definiti secondo la divinita di cui sono messaggeri) ¢ presa-

79 Cfr. Pease 1920-1923 a Cic. Din 1, 12 e 2, 82, Guillaumont 1985, Driediger-Mutphy
2019, 103-112 (in part. 104 n. 150 per bibliografia).

80 A riguardo cfr. Oakley 1997 a Liv. 7, 26, 4.

81 Cfr. il commento di Snijder 1968 ad /o.



Stefano Poletti 252

glo positivo, purtroppo assente; ¢ presente, invece, una varieta di uccelli del
malaugurio (vultur, accipitres, dirae volucres, nocturnae striges, bubo).

11 passo staziano, inoltre, ¢ utile per I'identificazione del Delphicus ales, su
cui ora ci concentreremo. Stando alle attestazioni di simili espressioni nella
letteratura latina, il corvo ¢ senza dubbio il primo e naturale candidato: dota-
to di capacita profetiche, compare spesso come uccello sacro ad Apollo per
antonomasia®. Anche altti volatili sono pero riconducibili al dio. I accipiter, il
falco/sparviero, in particolare, ricorre quale “veloce messaggero di Apollo”
in un omen (favorevole) in Hom. Od. 15, 525-526 6&&10¢ dpvig, / kipkog,
AmoAAvog Taydg dyyerog; Vitgilio lo definisce sacer ales (Aen. 11, 721, in
una similitudine), senza perd metterlo esplicitamente in relazione al dio®.
L accipiter ¢ documentato in segni tendenzialmente negativi per I'osservato-
re*. Dopo Omero la correlazione fra il falco e Apollo ¢ testimoniata, sepput

82 1l sintagma Delphicus ales appate una studiata variatio di ales Phoebeius di Ovid. Met. 2, 544-
545 e non sara un caso che al v. 543 Apollo venga apostrofato proprio con I'epiteto De/-
phice: [scil. Coronide] placuit tibi, Delphice, certe, | dum vel casta fuit vel inobservata; sed ales /
sensit adulterinm Phoebeins ntque latentem | detegeret culpam, non exorabilis index | ad dominum
tendebat iter. Per altre attestazioni del corvo come uccello sacro ad Apollo: cfr. Ovid. Mez.
5, 329 (Apollo si trasforma in corvo), Fast. 2, 249 (Apollo si rivolge al corvo) “wea...avis”,

Manil. 1, 417 (costellazione del cotvo) Phoebo sacer ales, 782-783 commilitio volucris Corvinus
adeptus | et spolia et nomen, qui gestat in alite Phoebum, Stat. Theb. 3, 506 sopra citato, Stat. Sil.
2, 4, 17 Phoebeius ales, Auson. Griph. 15 Phoebeins oscen, Prud. C. Symm. 2, 567 corvus
Apollinens. Sul suo valore divinatorio vd. anche Plaut. Asin. 260, Cic. Dir. 1, 12 (con ricca
nota di Pease 1920-1923); Liv. 7, 26, 3 ¢ 10, 40, 14 (con nota di Oakley 1997), Verg. Ecl.
9, 15, Georg. 1, 388, Prop. 4, 1, 105, Hor. C. 3, 27, 11, Fest. 214, Sen. NQ 2, 32, 5 (TLL
4.1079.41-63). Sul corvo come segno nel mondo greco cfr. Patera 2012 (sul rapporto con
Apollo vd. 165-172).

83 Cfr. la nota di Horsfall 2003 ad /oc, molto cauta: «[...] we might sense a play |[...]
between i€pag and iepdc; Callim. on birds discussed the hawks (fr . 420 [...]). Learned
and verbal, therefore (in all probability), not cultic, though the kipxog is called messenger
of Apollo at Hom. Od. 15, 526». Servio segnala la possibilita che I'uccello sia sacro a
Marte (cfr. Drac. Romul. 8, 469) e il possibile gioco etimologico citato da Horsfall (su cui
vd. O’Hara 1996, 232). Il nesso sacer ales (con ’aggiunta di Phoebo!) viene ripreso da Mani-
lio proprio per il corvo (vd. nota prec.).

84 'TLL 1.323.74-83: Cic. Nat. deor. 3, 47; Obseq. 58; Sil. 4, 104-107 augurinm mentes oculosque
ad sidera vertit. | accipiter [...] / dilectas Veneri [...] / turbabat [...] aves; Stat. Theb. 3, 509.
L accipiter indica una forza ostile che incombe sull’osservatore.



Teologia della guerra civile 253

in modo sporadico, nelle fonti greche®, ma nel mondo romano non mi pare
si possano trovare altre attestazioni. In questa rassegna di “ornitologia apolli-
nea”, va menzionato il cigno®, uccello dotato di capacita divinatotie e sacro
ad Apollo, presentato come tale anche in Petron. fr. 45 Miiller, v. 5 (parla un
pappagallo: “Zam dimitte tnos, Paean o Delphice, cyenos™). Mentre il suo canto,
com’¢ noto, ¢ considerato presagio di morte, il suo volo rappresenta un omen
favorevole”. Certo una sua apparizione nello scenatio alpino sarebbe alquan-
to strana, assai meno credibile rispetto a quella del corvo e del falco.
Un’ultima interpretazione, avanzata da alcuni®, riguarda I'aquila, la cui
presenza in simili contesti ¢ tipica. Baldwin ad /foc. cita il Mario ciceroniano,
che vede I'uccello attaccare un serpente, un omen favorevole (fausta signa),
confermato da un tuono a sinistra (carum firmavit Inppiter omen)®. Su questo
punto il parallelo col Marius, che pure avremo modo di approfondire in que-

85 Cfr. Aristoph. An 516 (iépag), Antonin. Liber. 28, 3 (Apollo si trasforma in 1€pog: cft.
Ovid. Met. 5, 329 sopra citato). Eliano associa il falco-iépa& a Horus-Apollo (NA 10,
14), ma segnala I’esistenza di diverse specie, ognuna sacra a una divinita (NA 12, 4; vd.
Smith 2014, 155). Porfitio (Abst. 3, 5) indica come xrpvkeg di Apollo entrambi gli uccel-
li, ¥pa& xai kopag. Sul falco cfr. Thompson 1936, 65-67, Gutzwiller 2005, 306-307 (in
part. sul falco e Apollo), Arnott 2007, 66-68.

86 Cosi solo Grimal 1977, 165-166, 177 n. 50.

87 Cic. Tuse. 1, 30, 73 [...] ougni, qui non sine cansa Apollini dicati sint, sed guod ab eo divinationem
habere videantur |...]. Sul canto cfr. TLL 4.1584.31-41, sul cigno come avis anguralis cfr.
TLL 4.1584.41-48. Linderski 1985, 232: «As ales the swan was a propitious sign for the
sailors, but as oscen it could portend death». Cfr. anche Arnott 2007, 122-124. Si ricordi
anche I'associazione con Venere/Afrodite (TLL 4.1584.57-61).

88 Vahlen 1854, 41 (seguito da Skutsch 1985, 302) e Pellegtino ad /foc. (seguito da Schme-
ling—Setaioli).

89 Cic. fr. 17 Courtney (in Div. 1, 106) bic Iovis altisoni subito pinnata satelles | arboris ¢ trunco,
serpentis saucia mors, | subrigit ipsa, feris transfigens unguibus anguem | semianimum et varia
graviter cervice micantem. | quem se intorquentem lanians rostroque cruentans | iam satiata animos,
dam duros ulta dolores | abicit ecflantem et laceratum adfligit in unda | seque obitu a solis nitidos
convertit ad ortus. | hanc ubi praepetibus pinnis lapsuque volantem | conspexcit Marius, divini numinis
angur, | faustague signa suae laudis reditusque notavit, | partibus intonnit caeli pater ipse sinistris. |
sic aquilae clarnm firmavit Inppiter omen. Altri esempi: Liv. 1, 34, 8 (Tarquinio Prisco), Svet.
Aug. 94, 7 (Augusto).



Stefano Poletti 254

sto capitolo, ¢ pero fuorviante: la stretta associazione del rapace con Giove
induce ovviamente ad escludere questa possibilita.

1 commentatori petroniani spesso non assumono una posizione netta,
oscillando fra il corvo e il falco (talvolta proponendo anche I'aquila)®. L’insi-
stenza delle fonti poetiche latine sulla definizione del corvus come ales
Phoebeins e la sua rilevanza nell’ambito augurale romano depongono decisa-
mente a favore del corvo. Certo non si puo escludere di principio la possibi-
lita di un’allusione obliqua ad interpretazioni piu rare, accipiter (KipKog/i€pag)
o cigno. Non si puoé nemmeno escludere una consapevole ambiguita, ma, se
cosi fosse, bisogna interrogarsi sulle sue conseguenze: le diverse identifica-
zioni (corvo, accipiter, cigno) sono compatibili con la definizione di omina laeta
o una esclude laltra? Che effetto puo produrre (sul piano della lettura del
presagio e dunque del personaggio-Cesare) una siffatta ambiguita?”'

Partiamo dal falco. Come detto, la sua associazione con Apollo non ¢ at-
testata nella tradizione poetica latina. Se si vuole soprassedete su questo, il
parallelo omerico sembra assicurare che il kipxog/i€pag possa essere segnale
positivo (8e£106: “da destra” ovvero, nel mondo greco, “favorevole”). Il con-
testo predatorio in cui di norma il rapace ¢ inserito (nel mondo romano con
sfumature “sfavorevoli” per l'osservatore: vd. sopra) mal si combina pero
con la scena petroniana, in cui il volatile compare da solo. 1l volo del cigno,
come detto, puod considerarsi segno positivo.

Testimonianze di corvi quali ozina negativi ovviamente non mancano, ma
liquidare il corvus in modo unilaterale come “uccello del malaugurio” (come
spesso si fa), quasi fosse assimilabile al bubo, sarebbe una grave semplificazio-
ne: nel mondo romano la percezione del suo valore divinatorio era senz’altro

90 Limitandoci ai moderni, Baldwin e Stubbe non prendono posizione. Schmeling—Setaioli
presentano entrambe le interpretazioni propendendo per il corvo, ma avanzano anche
ipotesi che si tratti di un’aquila. Cft. gia le obiezioni di Goldast/Erhard e Heinsius (ap.
Burman) contro I’aquila a favore del corvo.

91 Aresi 2019 si limita a considerate il corvo come omen negativo e il falco come omen positi-
vo e non si sofferma sugli altri due omina. A patere della studiosa, avcemmo a che fare
con un’interpretazione “arbitraria” e di convenienza del prodigio da parte di Cesare, che
penserebbe (o sosterrebbe) di aver visto un falco.



Teologia della guerra civile 255

piu sfaccettata®. E degno di nota che Seneca ponga l’aquila e il corvo sullo
stesso piano come portatori di magnarum rerum aunspicia®. Ho gia citato Stat.
Theb. 3, 500, ove il comes obscurns tripodum rimanda inequivocabilmente al cor-
vo (vd. il pun su obscurus), di cui ¢ indicata la sfera d’appartenenza all’oracolo
di Delfi (comes tripodum). In quel contesto il corvo, al pari dell’aquila e della ci-
vetta, viene annoverato fra gli omina potenzialmente positivi e contrapposto
agli uccelli sinistri, presagi di sventura, fra cui il bubo e Vaccipiter*. Anche in
due famosi passi liviani il corvo segnala il favore divino in un contesto mili-
tare: il duello che vede protagonista Marco Valerio Corvo e la storia di Lucio
Papirio Cursore e del puilarins”. Nel secondo episodio il prodigio si manife-

92 Cft. Aresi 2019, 178 («un uccello del malaugurio»). Pitt sfumati, ad es., Pease 1920-1923
a Cic. Din. 1, 12 («either favourable or unfavourable according to circumstances»), van
Dam 1984 a Stat. Silv. 2, 4 («Ravens are |[...] not automatically seen as gloomy in Latiny),
Carden 1974, 8 («the bird was not necessarily inauspicious»). Pease sottolinea che soprat-
tutto I'apparizione di gruppi di corvi fosse di cattivo auspicio; inoltre il suo canto e il suo
volo da destra erano considerati positivi, da sinistra negativi (un’eccezione nella consue-
tudine romana: cfr. infra).

93 Sen. NQ 2, 32, 5 cur ergo aquilae hic honor datus est, ut magnarum rerum faceret auspicia, ant corvo
et pancissimis avibus, ceterarum sine praesagio vox est?

94 Cft. Snijder 1968 ad loc.: <The appeatance of this bird [ovvero il corvo], the eagle (sacred
to Jupiter), and the owl (sacred to Minerva) must of course be reckoned among the fa-
vourable omens». Snijder fa notare anche che il sultur ¢ legato alla fondazione di Roma, al
famoso auspicinm di Romolo e Remo: «This is nothing to be surprised about. In appreci-
ating an omen we also must take regard of the circumstances of its appearance».

95 Liv. 7, 26, 3-5 minus insigne certamen bumanum numine interposito deorum factum; namgue
conserenti iam mannm Romano corvus repente in galea consedit in hostem versus. quod primo ut
augurium caelo missum laetus accepit tribunus, precatus deinde, si divus, si diva esset, qui sibi praepetem
misisset, volens propitius adesset. dictu mirabile! fenuit non solum ales captam semel sedem, sed
quotienscumaque certamen initum est, levans se alis os oculosque hostis rostro et ungnibus adpetit, donec
territum prodigii talis visu ocnlisque simul ac mente turbatum Valerius obtruncat; corvus ex conspectn
elatus orientem petit; 10, 40, 13-14 priusquam clamor tolleretur concurrereturgue, emisso temere pilo
ictus pullarius ante signa cecidit. quod ubi consuli nuntiatum est, “di_in proeljo sunt” inguit; “habet
poenam_noxinm _caput!”._ante consulem haec dicentern corvus voce clara_occinuit; quo laetus angurio
consul, adfirmans nunguam bumanis rebus magis praesentes interfuisse deos, signa canere et clamorem
tolli inssit. Cfr. ancora Oakley 1997 ad loc. Sull’episodio di Papirio, presentato da Livio
come uomo pius e in armonia con gli dei, e il pullarins bugiardo c’¢ una ricca bibliografia:
Levene 1993, 237-239, Linderski 1995, 615-616, Driediger-Murphy 2019, 120-126. Altro




Stefano Poletti 256

sta appena dopo le parole del console (come nella scena del Bellum) a confer-
mare che gli déi sono con lui. In entrambi i casi ¢ interessante anche la for-
mulazione, in particolare I'aggettivo /laetus, che veicola il punto di vista del
personaggio (Liv. 7, 26, 4 angurinm caelo missum laetus accepit tribunus; 10, 40, 14
quo laetus augurio), in un uso (abbastanza diffuso) che prevede una specie di
enallage (un omen laetum viene recepito da un osservatore laetus)”. Com’e
chiaro dal contesto (e ancor piu dal resto della narrazione liviana), la pro-
spettiva del protagonista coincide con quella della divinita, in una piena sin-
tonia fra umano e divino. Nel Be/lum gli omina sono definiti esplicitamente /ae-
ta dalla voce narrante, non c’¢ nessuna enfasi sulla sua ricezione, sul punto di
vista soggettivo, che sembra relegato a un secondo momento (fortior omini-
bus).

In conclusione, il corvo resta la spiegazione piu probabile per il Delphicus
ales, ma nessuna delle tre ipotesi per Iidentificazione dell’uccello — falco, ci-
gno, corvo — mette seriamente in discussione la definizione di omina laeta, né
autorizza una sua interpretazione “‘soggettiva’ (se il narratore avesse voluto
evidenziare questo aspetto, ne avrebbe avuto tutti i mezzi: accipere, laetus).
Ogni omen, pero, racchiude, per sua stessa natura, un grado di ambiguita
(come si ¢ visto, la comparsa di ognuno dei tre uccelli puo avere anche risvolti
negativi, a seconda del contesto). Tale ambivalenza va valutata qui su un pia-
no piu profondo e generale. La definizione di omina laeta risulta paradossale
da diversi punti di vista. Non solo perché, come detto, Cesare e il suo eserci-
to si troveranno in men che non si dica in balia delle Alpi e delle loro tre-
mende intemperie (su questo ulteriore enigma ci concentreremo diffusamen-
te sotto). Poco prima il narratore aveva introdotto un altro catalogo di omina
con continuo clades hominum venturaque dammna | auspiciis patuere denm (vv. 126-
127), presentando come seeus 'incombente guerra civile (v. 131). Cesare usci-
ra vincitore dalla guerra preannunciata nel suo discorso: per lui gli omina non
possono che essere /aeta. Lo scenario resta pero quello della lotta fratricida
(dopo la vittoria lui stesso perdera la vita, come anticipato dal narratore: .
64). In questo il corvo, apparizione positiva per il grande generale, potrebbe

esempio sono i corvi che guidano Alessandro e il suo esercito in Plut. Alex. 27, 2-3.
96  Cfr. Oakley 1997 ad loc. ¢ 'TLL 7.2.888.49-889.14.



Teologia della guerra civile 257

sottintendere anche il “prezzo di morte” che la vittoria di Cesare portera con
sé. Nel contesto della panoramica su Crotone dalla cima della collina (una
scena che, come si ¢ detto, ha molto da spartire con quella alpina del Bellum),
troviamo proprio il corvo a chiudere il discorso del rusticus sulla “guerra civi-
le” crotoniate: nihil alind est nisi cadavera quae lacerantur ant corvi qui lacerant (110,

9).
3.2. Un presagio “sinistro”: il Jucus, le voci, la fiamma

Al meatus di buon auspicio segue un singolare omen: dalla parte sinistra di
un bosco — verosimilmente un /Zzcus sacro ad Ercole, il deus loci, cosi come le
arae poco prima menzionate”’ — tisuonano voci mistetiose accompagnate da
un fiamma prodigiosa (vv. 179-180):

nec non horrendi nemoris de parte sinistra

insolitae voces flamma sonuere sequenti.

Voci nei/dai boschi sono un tipico presagio della guerra civile, come ben
testimoniato dalla /gnée che parte da Georg. 1 e arriva a Lucan. 1%. Talvolta le
voci ex luco sono portatrici di un chiaro messaggio degli déi”, ma non sem-
brerebbe questo il caso. Nel passo petroniano la vaghezza del sonuere pare al-
ludere a un generico “risuonare”, senza specificare I'articolazione di queste
voces in parole intellegibili e nemmeno il loro “atteggiamento” nei confronti
di Cesare (vd. minantia in Ovidio). L’aggettivo insolitae, ricorrente in questi
contesti (cfr. v. 136 ignibus insolitis), sottolinea il carattere sovrannaturale delle
voces.

97 Cfr. HauBler 1978, 137.

98  Verg, Georg. 1, 476-477 vox quogque per lucos vulgo exandita silentis | ingens; Tib. 2, 5, 74-75
atque tubas atque arma ferunt strepitantia caelo | andita et lncos praecinuisse fugam; Ovid. Met. 15,
793 verba minantia lucis; Lucan. 1, 569-570 tunc fragor armorum magnaeque per avia voces |
auditae nemorum et venientes comminus nmbrae. Cfr. in generale il cap. 2.

99 Liv. 1, 31 (con n. di Ogilvie 1965 ad loc.); 2, 7; 5, 32 (Ains Locutins, secondo Grimal 1977,
166 la “fonte” di Eumolpo). Cfr. Cic. Div. 1, 101, con nota di Pease 1920-1923. Cfr. an-
che Krauss 1930, 161-164 e Horsfall 2000 a Verg. Aen. 7, 90.



Stefano Poletti 258

Due ulteriori particolari distinguono questo oen dalle altre testimonianze
e parrebbero orientarlo verso una “declinazione positiva™: de parte sinistra e
flamma sequenti. 11 primo dato precisa la provenienza del prodigio da sinistra,
in genere elemento favorevole'”. Il secondo ¢ stato ricondotto dai commen-
tatori petroniani alle “fiamme straordinarie” attestate, per citare i due esempi
pit famosi, in Livio per Servio Tullio bambino e nell’ Eneide per Tulo, premo-
"1, Abbiamo patlato di una declinazione
positiva dell’omen delle voces, ma anche qui si tratta di una positivita parziale e
paradossale, che riguarda solo I'impresa di Cesare e comporta, appunto,
I'immane catastrofe della guerra civile'™. 1l termine sinister appate avvolto
dalle ben note ambiguita (frequenti in contesto divinatorio), carico di riso-
nanze davvero “sinistre”. Anche nella flamma petroniana si puo leggere una
componente violenta e distruttiva'”.

La relazione fra il passo petroniano e gli omina confermativi raccontati da
Cicerone (nel Mario) e Vitgilio (Anchise/Ascanio)'™ potrebbe essere pit
stretta di quanto si sia finora pensato. Molto suggestivo, in particolare, ¢ il
rapporto con 'epos storico ciceroniano che ha per protagonista lo zio di Ce-
sare in esilio. A questo proposito nei vv. 159-162 del Belum (in part. vv. 161-
162 “dum Gallos iterum Capitolia nostra petentes | Alpibus excludo, vincendo certior
exsul”) Cesare si rappresenta come degno erede dello zio: vincendo certior exsul,

nizioni della loro futura grandezza

100 Drtiediger-Murphy 2019, 104 n. 150 (con bibliografia): «Cic. Div. 2.82 confirms that in a
divinatory context the Romans regarded the left (laevum, sinistrum) as the favourable side,
so much so that all favourable signs could be described idiomatically as sinister, even if
they had actually occurred on the right».

101 Liv. 1, 39, 1-3, Verg. Aen. 2, 679-684. Cfr. Rogerson 2017, 101-122, in part. 101-110 per
altri esempi di flamme straordinarie in «stories of future glory» (rimanendo nell’ Eweide,
degni di nota sono anche Augusto sullo scudo di Enea in Aen. 8, 680-681 e Enea in 10,
270-271), Gotler 1986, 290-295, Grassmann-Fischer 1966, 9-28. Di norma la fiamma en-
tra in contatto con il personaggio (tipicamente intorno alle tempie) senza danno, cosa
che qui non avviene. Stubbe @ /oc. specifica inoltre che la flamma petroniana non va mes-
sa in relazione né a fulmini né al sole (di cui peraltro si patlera subito dopo).

102 Cft. Schmeling-Setaioli ad /oc.: «A favourable omen, at least for Caesar».

103 OLD s.v. sinister 3 (ma cft. anche 4-5). Vd. Guillaumont 1985, in part. 171-172 sulla scena
petroniana (su suister e sulla flamma).

104 Cic. fr. 17 Courtney, v. 13 sic aquilae clarum firmavit Iuppiter omen; Verg. Aen. 2, 691 “haec
omina firma” (ctr. Horsfall 2008 ad loc.).



Teologia della guerra civile 259

strenuo difensore dei Capitolia nostra (tessera che arriva dall’ultimo, propagan-
distico discorso di Giove nelle Metamorfosi, a proposito della difesa offerta a
Roma da Augusto e dal Cesate divinizzato)'”, con i Galli alle porte'”
tre, nella scena del Marius, si ritrae un pregnante momento “liminare”, quan-
do il generale riceve omina positivi appena prima di rientrare a Roma e di sca-
tenare un nuovo contflitto fratricida. Come anticipato, I’omen dell’aquila viene
confermato a Mario da un tuono a sinistra (Cic. fr. 17 Courtney v. 12 partibus
intonuit caeli pater ipse sinistris); il signum della fiamma nell’ Eneide trova un’iden-
tica conferma, “corroborata” da una stella cometa, dopo la richiesta di An-
chise'””. In Petronio I'appatizione di Giove & relegata all’ambiguo fulgur dei
vv. 122-123. Negli omina dopo il discorso di Cesare non solo all’aquila del
Marins subentra il corvo, ma si assiste anche a uno strano e oscuro surrogato

. Inol-

del tuono “confermativo” a sinistra, voci e fiamme horrendi nemoris de parte si-
nistra (con Uhorrendum nemus a sua volta surrogato del zucus in cui si trovava
Mario). Tale espressione risulta in sé particolarmente bizzarra e per cosi dire
perversa, presupponendo un osservatore che guarda non il cielo e le sue re-
gioni, ma un horrendum nemus. Anche la “flamma miracolosa” comporta ri-

105 Ovid. Mez. 15, 828 “Servitura suo Capitolia nostra Cangpo”™; 15, 841-842 “fac inbar, ut semper
Capitolia nostra forumgue | divus ab excelsa prospectet Inlius aede”. Sul discorso di Giove e la sua
ripresa nel Bellum vd. cap. 2. Unica altra attestazione di Capitolia nostra in poesia ¢ I'ironico
Tuv. 14, 91 ut spado vincebat Capitolia nostra Posides.

106 Schmeling-Setaioli ad /oc. si soffermano sul v. 161: «The Gauls sacked Rome in 390 BC
and are not a threat of any kind after Aquae Sextiaec and Vercellae. Has the defeat of
Varus in AD 9 somehow contaminated Eumolpus’ mind?». Certo 'enfasi sul “pericolo
gallico” (vd. Kneppe 1994, 54-57) doveva essere un motivo tipico della propaganda cesa-
riana. Baldwin e Stubbe ad /oc. ricordano Cic. Prov. cons. 33 nemo sapienter de re publica nostra
cogitavit iam inde a principio huins imperii, quin Galliam maxime timendam huic imperio putaret. Nel
Bellum punto importante ¢ pero proprio il parallelo fra Mario e Cesate, esplicitato in Cic.
Prov. cons. 32 (Canfora 1999, 101-102: «Certamente cio che Cesare vuol sentirsi dire»).
Grillo 2015 ad /oc. osserva che «Caesar is fond of presenting and justifying his campaign
in Gaul as a continuation of Marius’» e cita Caes. Ga/. 1, 40, 5. 1l parallelo trovava pro-
babilmente sviluppo nei poemi epici sulle campagne cesariane, come il Bellum Sequanicum
di Varrone Atacino, gli Annales belli Gallici di Furio Bibaculo o il cosiddetto De expeditione
Britannica di Cicerone (su cui Courtney 1993, 149, Kruschwitz 2014).

107 Verg. Aen. 2, 691-694 “1...] haec omina firma”. | vix ea fatus erat senior, subitogue fragore /
intonuit laevu et de caelo lapsa per umbras | stella facens ducens multa cum luce cucnrrit.




Stefano Poletti 260

svolti ambivalenti, come ha ben dimostrato Rogerson a proposito di un ana-
logo (e piu lugubre) prodigio che vede protagonista Lavinia: namque fore
inlustrem fama fatisque canebant | ipsam, sed populo magnum portendere bellum (Nerg.
Aen. 7,79-80)'"®. Anche a Cesare tocchera una fama immortale, ma al prezzo
di una “grande guerra”... civile.

3.3. Dall’oscurita alla luce? Lo splendore del sole

Alla menzione della fiamma fa seguito un altro segno di carattere
“igneo”, che coinvolge il sole (vv. 181-182):

ipse nitor Phoebi vulgato laetior orbe
crevit, et anrato praecinxit fulgure vultus.

In una sorta di Ringkomposition 'aggettivo laetus viene riproposto per il #i-
tor Phoebi': lo straordinario splendore del sole ¢ anche qui ritratto come se-
gno favorevole. A questo si aggiunge una folgore dorata che “cinge” il disco
solare.

11 contrasto col precedente catalogo di omina appare stridente. Poco pri-
ma (vv. 127-129), seguendo la tradizione sui presagi della guerra civile, Eu-
molpo racconta un mutamento della luce del sole (rosso sangue) e una dimi-
nuzione della sua luminosita (vd. la caligine)'":

108 Rogerson 2017, 109-122. Cfr. anche Grassmann-Fischer 1966, 67-77.

109 Per Jaetus in riferimento alla luminosita dei corpi celesti cfr. TLL 7.2.889.15-28 (da riget-
tare il Jatior in luogo di laetior generatosi in §). Interessante il (discusso) dies laetior in Stat.
Theb. 7, 701-702, che Smolenaars 1994 ad loc. difende come desiderio di Apollo di onora-
re gli ultimi moment di vita di Anfiatrao (a sostegno dellidea di un “giorno/sole piu lu-
minoso” il commentatore cita il passo petroniano e Claud. VT Cons. Hon. 537-542 ipse
Jfavens votis solitoque decentior aer). Stubbe aggiunge Petron. 127, 9 v. 7 candidiorque dies.

110 1I contrasto ¢ rilevato fin da Gonzélez de Salas ad /foc.. Lebek 1976, 125 n. 32 interpreta i
vv. 181-182 del Bellum come inversione di Lucan. 1, 235 maestam tennernnt nubila lncem (al-
tro omen solare), ma bisogna considerare, appunto, i due diversi signa che vengono pre-
sentati nel poemetto petroniano. Sui vv. 127-129 cfr. cap. 2 §§ 1-2 (in part. pp. 85-86).



Teologia della guerra civile 261

namque ore cruento
deforniis Titan vultum caligine texit:

civiles acies iam tum Spectare putares.

Subito dopo, sulla stessa linea, viene raccontato come la luna “spenga il
suo volto”, sottraendo la luce allo seelus (vv. 130-131). Ai vv. 181-182, per
contro, si verifica un omen incoraggiante per il generale — un dato ancor piu
significativo se si pensa che un oscuramento del sole ¢ 'evento che segno la
morte del dittatore, come attestato da diverse fonti e immortalato nelle Geor-
giche. In modo alquanto singolare, in un breve arco di tempo (o almeno di
versi), al sole viene attribuito il compito di esprimere due diverse “prospetti-
ve” sulla guerra civile: il belfum civile come immane catastrofe per 'umanita e
come lieto evento per Cesare. L’omen solare dei vv. 181-182, in particolare,
potrebbe essere ispirato al famoso prodigio che accolse Ottaviano al rientro
a Roma da Apollonia dopo la morte di Cesate, all'inizio della seconda fase
del conflitto fratricida: il sole venne avvolto da una specie di corona multico-
lore, presagio dei futuri successi del giovane'"". Lespressione aurato praecinxit
Sfulgnre richiama Petron. 83, 2 qui pugnas et castra petit, praecingitur anro, ove prae-
cingitur anro indica appunto il successo militare (e, pit materialisticamente, la
ricchezza che ad esso si accompagna)''®.

3.4. Omina al Rubicone e sulle Alpi: il dio si mostra a Cesare

Dall’analisi degli omina non emerge una loro univoca “negativita” (né,
tanto meno, la possibilita di una interpretazione tendenziosa da parte di Ce-

111 Gtrimal 1977, 166, 177 n. 53 (sulla base di questo parallelo Gtimal propone che vu/tus del
v. 182 non sia il volto del sole ma quello di Cesare, un’interpretazione un po’ improbabi-
le: vd. vultns negli omina sui corpi celesti al v. 128 e 130). Per 'episodio della vita di Otta-
viano vd. Vell. 2, 59, 6, Sen. NQ. 1, 2, 1, Plin. Nar. 2, 28, 98, Svet. Aung. 95, 1, Cass. Dio
45, 4, 4. Cfr. la dettagliata nota di Woodman 1983 a Vell. 2, 59, 6 e Cresci Marrone 2017,
per il rapporto fra sole e Augusto (e altri “grandi uomini”). Cfr. anche Krauss 1930, 67-
71.

112 Setaioli 2011, 164-165. Per la possibilita di un rifetimento all’'uso dei militari di adornarsi
la cintura con oro e oggetti preziosi vd. Habermehl ad /oc.



Stefano Poletti 262

sare di presagi per lui potenzialmente negativi). Piuttosto, diversi aspetti con-
corrono a svelare la loro natura ossimorica di “omina laeta di guerra civile”.

A questo punto, lasciando momentaneamente il micro-contesto del Be/-
lum, s'impone un confronto con le fonti sul passaggio del Rubicone'”. In
tutte le testimonianze il momento precedente I'attraversamento del fiume ¢
di grande indecisione e incertezza. Svetonio presenta una sorta di vera e pro-
pria “investitura divina” del generale. Secondo il resoconto del biografo ap-
parve un personaggio sovrannaturale (guidam eximia magnitudine et forma) che
suonava un flauto; questi, dopo aver afferrato una tromba a un soldato, die-
de il segnale (simbolo del passaggio dalla pace alla guerra) e attraverso il fiu-
me, inducendo Cesare a sciogliere ogni indugio'*. Plutarco (Caes. 32, 9) ante-
pone al Rubicone un sogno di Cesare (incesto con la madre) che altre fonti

'"°, Lucano, con la sua appatizione

riportano nel contesto della sua questura
della Patria che intima al condottiero di fermarsi (Lucan. 1, 185-192), sembra
fornire, come afferma Narducci, «un ostentum di senso opposto a quelli divul-

gati dalla propaganda filocesariana, della quale resta traccia |...] nell’aneddo-

113 Limitandomi ai contributi pitt recenti: Narducci 2002, 194-207, Marinoni 2002, Moretti
2007, Rondholz 2009, Montero 2010, 286-287, Devillers 2010, Beneker 2011, Pelling
2011, 312-319, Santangelo 2013, 236-237, Wardle 2019, 392-396.

114 Svet. Iul. 32-33 cunctanti ostentum tale factum est. quidam eximia magnitudine et forma in proximo
sedens repente apparuit harundine canens; ad quem andiendum cum praeter pastores plurimi etiam ex
stationibus milites concurrissent interque eos et aeneatores, rapta ab uno tuba prosilivit ad flumen et
ingenti spiritu classicum exorsus pertendit ad alteram ripam. tunc Caesar: “eatur, inguit, quo deorum
ostenta et inimicorum iniguitas vocat. iacta alea esto”. 11 personaggio in questione ¢ stato identi-
ficato con diverse figure: Apollo, Pan, Romolo/Quitino (vd. la bibliografia nella nota
precedente). Confrontando il passo di Svetonio con P'apparizione della Patria in Lucano,
Marinoni 2002, 282 suggerisce (a mio parere un po’ audacemente) che «il guidam prono-
minale del testo svetoniano non esclude di per sé che anche 1i si possa trattare di una fi-
gura femminile».

115 Pelling 2011, 314 (con confronto del racconto di Plut. Pomp. 60, 4, ove Cesate & parago-
nato a una persona che si getta in un abisso). Appiano (BC 2, 35, 140-141), pur non fa-
cendo rifetimento ad ostenta, presenta significativamente un Cesare “€v0ovg” mentre pas-
sa il Rubicone (sulla carica mistica dell’aggettivo vd. Carsana 2007, 131-133). L’entusia-
smo, la passione, il movimento inconsulto sembrano accomunare i resoconti di Plutarco
e Appiano (Pelling 2011, 317).



Teologia della guerra civile 263
to di Svetonio»'"
monitore al passaggio del Rubicone. E difficile definire con certezza la que-
stione in termini di Quellenforschung e non stupisce che alcuni abbiano inter-
pretato il singolare prodigio svetoniano come un’invenzione dello stotico'"’.
Tuttavia, mi pare plausibile I'ipotesi di Narducci: probabilmente I ostentum
rappresentato in Lucano vuole contrapporsi a una versione dell’evento quale

. Le altre fonti non associano alcun prodigio o segno pre-

quella attestata da Svetonio.

In questo contesto gli omina narrati nel Bellum costituiscono un capitolo
prezioso, finora trascurato'®. Se, come ¢ stato notato, Lucano sembra trala-
sciare il famoso detto cesariano al passaggio del Rubicone'”’, Petronio ri-
sponde a questa “lacuna lucanea” con un’azione ben piu audace: trasferisce il
motto sul dado, cadat alea (v. 174)*", elemento caratterizzante del Rubicone,

116 Narducci 2002, 195-196 (sulla stessa linea Gascou 1984, 23-24 e Tucker 1988, 248). Cft.
anche Marinoni 2002, 285, Roche 2009, 205-206. Beneker 2011, 88-89 fa anche presente
la possibilita che Svetonio stia rispondendo all’ostentum anticesariano di Lucano. Secondo
Devillers 2010 I'aneddoto raccontato da Svetonio potrebbe provenire da Livio. Radicke
2004, 170-178 non approfondisce il confronto con Svetonio e le altre fonti sul tema degli
ostenta. Narducci 2002, 198-200 nota che possibile fonte di ispirazione di Lucano potreb-
be essere I'aneddoto che ha per protagonista Druso, fermato da un’apparizione sulle
sponde dell’Elba (Svet. Cland. 1, Cass. Dio 55, 1, 3). Sul rapporto con Annibale (eviden-
ziato da Devillers 2010) torneremo piu sotto.

117 Hohl 1952, seguito di recente da Santangelo 2013, 257 n. 10.

118 Nonostante il palese rapporto fra la scena del Bellum e il passaggio del Rubicone, non mi
pare sia stato adeguatamente messo a fuoco il legame fra gli omina laeta petroniani e i pre-
sagi al Rubicone riportati dalle altre fonti. Un breve cenno in Donié 1996, 145 n. 293 sul
rapporto con Lucano.

119 Si ¢ ipotizzato che Lucan. 1, 226 ‘%, Fortuna, sequor” (tipteso nel petroniano v. 174 “ludice
Fortuna cadat alea”) possa rappresentare una variatio del famoso detto cesariano (cfr. Donié
1996, 119 n. 36, Radicke 2004, 176-177, Rondholz 2009, 446, Devillers 2010, n. 33, Kim-
merle 2015, 229), ma bisognerebbe riflettere sulla stranezza di questa omissione, che va
inquadrata nella serie di “innovazioni lucanee” della famosa scena (vd. anche la Patria).

120 1 cadat del Bellum costituisce una testimonianza significativa a favore della congettura esto
in luogo del tradito eszin Svet. Iul. 32, 15 (la recente edizione di Kaster 2016 stampa iacta
alea esto). 1a frase, una citazione da Menandro (fr. 59, 4 Kérte—Thierfelder), venne pro-
nunciata da Cesare in greco, “aveppipbm KOBog” (Plut. Pomp. 60, 2), ¢ riportata in questa
forma da Asinio Pollione, donde, con ogni probabilita, la derivano le fonti greche (Plut.
Caes. 32, 6-8, App. BC 2, 35, 140), mentre Svetonio ne offre una traduzione. Per una re-



Stefano Poletti 264

sulla cima delle Alpi. E questo Pindizio piti scoperto dell’operazione messa
in atto da Eumolpo, ovvero la sostituzione del passaggio del Rubicone con il
(ben piu spettacolare) passaggio delle Alpi. Mentre il legame fra il prodigio
svetoniano al Rubicone e quello lucaneo appare piu stretto (apparizione di
un personaggio divino che in un caso invita espressamente Cesare a varcare
il confine, nell’altro gli intima di non fatlo), gli omina petroniani sono certo di
natura ben diversa, piu implicita, ma assolvono una funzione del tutto analo-
ga. Una volta attuato il cambiamento spazio-temporale, Eumolpo si puo cet-
to permettere di deviare dalla tradizione (o dalle tradizioni) a riguardo e dare
una forma originale alla propria scena ominosa.

Mentre Vostentum in Svetonio dissolve un momento di incertezza (cunctan-
1), nel Bellum la decisione di scatenare la guerra civile precede gli omina inco-
raggianti ed ¢ da essi indipendente, come dimostra il discorso in cui Cesare
di fatto “lancia il dado”. La risoluzione del generale ¢ gia stata comunicata ai
vv. 141-143 (haec ostenta brevi solvit deus. exuit omnes | quippe moras Caesar,
vindictaeque actus amore | Gallica proiecit, civilia sustulit arma). Qui, nonostante
una formulazione un po’ compressa, non si sta parlando di un Cesare inter-
prete degli ostenta appena descritti o addirittura incoraggiato da essi ad impu-
gnare le “armi civili”; piuttosto, dopo aver chiarito che gli auspicia deum pre-
annunciano il conflitto ormai imminente, il narratore puntualizza che gli dei
fecero presto seguire ai segni lo scioglimento (la “conferma”) degli stessi,
ovvero Pinizio della guerra, con la discesa di Cesare in Italia''. T versi 141-
143 introducono, anticipano e riassumono la scena seguente (soprattutto il
discorso in cui il generale effettivamente rompe gli indugi)'**, ma non sem-
brano suggerire una qualche forma di interazione diretta fra il personaggio e
i segni degli dei.

cente discussione della questione cfr. Wardle 2019, 396.

121 Aresi 2019, 177-178 commenta, a mio patere erroneamente, i vv. 141-143: «[...] il con-
dottiero [...] li interpreta sorprendentemente come presagi a proprio favore». Corretta-
mente Labate 2014, 184: «Il rompere gli indugi da parte di Cesare, che, abbandonate le
armi galliche, impugna le armi della guerra civile, costituisce gia un primo scioglimento
del senso di questi presagi». Sull’interpretazione del v. 141 vd. supra p. 86 n. 93.

122 Di Cesare che decide di attraversare il Rubicone Lucano dice inde moras solvit belli (Lucan.
1, 204). Nel Bellum petroniano exuit omnes | quippe moras Caesar, mentre il dio ostenta solvit.



Teologia della guerra civile 265

La rilettura petroniana del passaggio del Rubicone (e degli omina) pone
’eroe in un rapporto col divino alquanto singolare. Da una parte la guerra ci-
vile si configura come un “destino inevitabile”, su cui si accordano due mal-
vagie divinita (Dite e Fortuna) e che viene preannunciato dal canonico cata-
logo di omina. Dall’altra Cesare, pur con tutte le movenze apologetiche del
caso, si assume la responsabilita di dare inizio alle ostilita fin dal momento in
cui varca Alpi (come detto, un’interpretazione audace, dal punto di vista sto-
rico e ideologico) e, cosa che piu ci interessa, prima dell’assenso e dell’inco-
raggiamento dei segni divini. 11 personaggio li riconosce come omina favore-
voli, ma P'espressione fortior ominibus, ben diversa dal tipico Jaetus (accepit) e si-
mili'?, sembra denotare una conferma posticcia, in sé non necessaria per Ce-
sare, gid determinato e sicuro del successo dell'impresa'®. 1 signa intervengo-
no ad assecondare una decisione gia presa, suffragando, di fatto, la necessita
della guerra pattuita da Dite e Fortuna e, al contempo, preannunciando la
vittoria di Cesare.

Questo Cesare, fin da subito risoluto e ulteriormente rafforzato dai pre-
sagl, ¢ ben lontano non solo dal ritratto svetoniano, con la divinita che scio-
glie gli indugi, ma anche da quello lucaneo, con la divinita che ostacola il ge-
nerale, il quale, dopo un iniziale sgomento, si dimostra pure risoluto'®. Ep-

123 Vd. § 3.1 in questo capitolo.

124 11 senso dell’esptessione fortior ominibus appate vicino ad omine firmans animnm, nel conte-
sto del rito svolto con tutti i crismi da Cirene in Verg. Georg. 4, 384-3806: ter liquido ardentem
perfundit nectare Vestam, | ter flamma ad summum fecti subiecta reluxit. | omine quo firmans
aninmum sic incipit ipsa |...]. Ma il Cesare petroniano ha davvero bisogno di firmare animum,
di incoraggiamento? Il personaggio appare determinato, il suo esercito laetus (v. 152 milite
laeto) gia prima degli omina laeta. Cfr. Paratore 389: «lLo [scil. Cesare] si chiama addirittura
con ammirazione fortior ominibus, quasi fosse lui a piegare col suo genio gli dei dalla sua
parte». Nella sua traduzione (sempre molto libera) Bouhier sembra suggerire 'ambiguita
dell’espressione: «Phébus semble [...] rendre le courage aux ceeurs les plus flottans. /
Mais César fait lui seul plus que tous les auspices». Serpeggia insomma I'idea che non si
patli di un Cesare “reso piu forte dai presagi”’, ma di un Cesare “piu forte dei presagi”.

125 Bellum vv. 183-184 fortior ominibus movit Mavortia signa | Caesar, et insolitos gressu prior occupat
ausus (cfr. anche i citati vv. 141-143), Svet. Iul. 32 “eatur, inquit, quo deorum ostenta et
inimicorum iniguitas vocat. iacta alea esto”, Lucan. 1, 192-194 tunc perculit horror | membra ducis,
rignere comae, gressumque cobercens | languor in extrema tenuit vestigia ripa; 204-205 (dopo la ri-
sposta di Cesare alla Patria) inde moras solvit belli tumidumaque per amnem | signa tulit propere;



Stefano Poletti 266

pure il Cesare petroniano non figura nel discorso delle divinita ed ¢ ridotto a
semplice “pedina” (gli dei lo usano per solvere ostenta e dare inizio al proptio
piano). Riaffiora qui un certo grado di opacita dei segni divini e la confer-
ma ex post degli omina sembra richiamare il fulgur dei vv. 122-123 (dopo che
Fortuna ha comunicato la sua decisione), riproponendone, pur in un nuovo
contesto, i paradossi interpretativi'®.

3.5. Omina inverosimili: la liberta delle finzioni epiche (e i suoi li-
miti)

La poesia non deve piegarsi alle leggi della storia: questo precetto ¢
espresso chiaramente nell”“ars poetica” di Eumolpo (118, 6).

non enim res gestae versibus comprebendendae sunt, quod longe melius
historici faciunt, sed per ambages deornmque ministeria et fabulosum t
sententiarum tormentum T praecipitandus est liber spiritus, ut potins
furentis animi vaticinatio appareat quam religiosae orationis sub testibus

fides.

11 trasferimento del cadat alea dal Rubicone alle Alpi ¢ un esempio della li-
berta che si arroga il poeta. Bisogna dunque chiedersi come la versione dei
prodigi inventata da Eumolpo si rapporti con il principio da lui esposto nel
preambolo. Da questo punto di vista (piu generale e teorico) si puo rileggere
quanto detto finora sul legame della scena del Be//um con le altre fonti.

Senz’altro i segni sovrannaturali che Cesare riceve rientrano appieno nel
programma di ambages deorumque ministeria. In questo caso, come abbiamo vi-
sto, le fonti storiografiche potevano fornire una base per Eumolpo. Per di
piu, nella Pharsalia Lucano aveva offerto una (primar) reinterpretazione epica
di questi presagi: nella sua scena con Cesare e la Patria, all'inizio della narra-
zione, propone un germe di apparato divino in senso tradizionale, onde poi

228-229 sic fatus noctis tenebris rapit agmina ductor | inpiger.
126 Sull’opacita dei segni degli déi e del fulgur vd. supra cap. 2 §§ 2 e 5. Si ticordi che un fulgur
ricorre anche negli omina laeta di Cesare (v. 182).



Teologia della guerra civile 267
127 assai probabile che I'apparizione della Patria
costituisca, in tutto o in parte, un’invenzione lucanea, anche se, come notato
da Narducci, oltre alla possibile “polemica” con I'aneddoto attestato da Sve-
tonio, Lucano potrebbe rifarsi a un episodio riguardante Druso, che ebbe
una simile visione sulla riva del’Elba'®.

Due generi “apparentati” come la storiografia e I'epica storica trovano
nella presentazione degli ostenta un terreno comune — anche se, com’¢ noto,
gli storici mettono spesso in guardia il lettore sulla loro natura fabulosa”. Da
questo materiale i poeti attingono spunti per ampliamenti autonomi e origi-
nali. Eumolpo si inserisce in questa tradizione sui presagi prima del Rubico-
fnie e ne propone una propria “rivisitazione epica”. Ho accennato sopra a un
possibile modello per i prodigi petroniani finora poco valorizzato, quello del
Mario ciceroniano che riceve segni alle soglie della s#a guerra civile; ma il ri-
ferimento al Marius ha un significato ben piu profondo, che va al di la di un
semplice “rapporto intertestuale” per la rappresentazione degli ostenta.

Proprio il frammento del Marius tradito nel De divinatione potrebbe essere
la scena di cui si discute all'inizio del De legibus. Qui un episodio del Marius, e
piu precisamente una discussione sull’identificazione (e sull’esistenzal) di una
quercia, presso cui si sarebbero svolti dei presagi coinvolgenti un’aquila™,
funge da apertura del dialogo e da punto di partenza per una riflessione sulla
differenza fra verita e finzione, fra stotia e poesia. Questo passo viene espli-
citamente ripreso nell“ars poetica” di Eumolpo (soprattutto per quanto ri-

virare in un’altra direzione

127 Feeney 1991, 270.

128 Sul dibattito a riguardo vd. il paragrafo precedente. Feeney 1991, 270-271: «The appari-
tion, on either interpretation, is just within the bounds of what one might find in a his-
tory book; indeed, it appears that Lucan did find it in a history book».

129 Su questo vd. Feeney 1991, 260-262. Su epica e storiografia cfr. anche Woodman 2012,
6-8, Manuwald 2014, Feddern 2018, 456-457.

130 Cic. Leg. 1, 2 [...] guare ‘Gandifera” illa quercus, ex qua olim evolavit “nuntia fulva lovis miranda
visa figura”, nunc sit baec. sed quom eam tempestas vetustasve consumpserit, tamen erit his in locis
quercus, quam Marianam quercum vocabunt (fr. 16-17 del Marius in Courtney 1993). Che nel
poemetto si svolgesseto presagi/fenomeni sovrannaturali presso la quercia ¢ assicurato
dai “paralleli” addotti da Cicerone a proposito delle fabulae leggendarie (fra cui 'appari-
zione di Romolo a Proculo, i colloqui di Numa con Egeria, I’omen dell’aquila per Tarqui-
nio Prisco: Cic. Leg. 1, 3-4).



Stefano Poletti 268

guarda 'uso della metafora “giudiziaria” del festis: non ut a poeta, sed ut a teste
veritatem exigant) e sviluppato dal personaggio del Satyricon in una (ben piu au-
dace) poetica della liberta del firor creativo™. Va specificato che ¢ oggetto di
dibattito se si tratti della stessa scena riportata nel De divinatione o di un altro
omen, con protagonista un giovanissimo Mario, riferito da Plutarco e Appia-
no (il ritrovamento di sette aquilotti); pur con qualche incertezza, propende-
rei per la prima possibilita’”>. Comunque sia, questi ozzina, tiferiti al personag-

gio storico di Mario nel poemetto ciceroniano, nel De legibus sono al centro

131 Cic. Leg. 1, 4-5 ATTICUS. atqui muita quaeruntur in Mario fictane an vera sint, et a non nullis,
quod et in recenti memoria et in Arpinati homine versere, veritas a te postulatur. MARCUS. et
mehercule ego me cupio non mendacem putari; sed tamen nonnulli isti, Tite noster, faciunt imperite, qui
in isto periculo non ut a poeta, sed ut a teste veritatem exigant; nec dubito, quin iidem et cum Egeria
conlocutum Numam et ab aguila Targuinio apicem inpositum putent. QUINTUS. intellego te, frater,
alias in bistoria leges observandas putare, alias in poemate. MARCUS. quippe, quom in illa omnia ad
veritaten, Quinte, referantur, in hoc ad delectationem pleraque; quamqnam et apud Herodotum, patrem
historiae, et apud Theopompum sunt innumerabiles fabulae (il passo & citato da Habermehl). E
discusso se a zeste sia da rapportarsi all’autopsia degli storici o alla metafora giudiziaria
(cfr. Feddern 2018, 456-457 n. 89, con ulteriore bibliografia). Credo che proprio la rice-
zione del passo nell’ars poetica di Eumolpo induca a non vedere la questione in termini
troppo netti, ma ad apprezzare la polisemia di zests.

132 Linterpretazione tradizionale (cfr. ad es. Soubiran 1972, 261, Courtney 2003, 175-176,
178, Dyck 2004, 54, 62, Wardle 2006, 364) pensa a un riferimento all’aneddoto riportato,
con leggere varianti, da Plutarco (Mar. 36, 5-6) e Appiano (BC' 1, 61; 75) su Mario ragaz-
zo e 1 sette aquilotti simbolo dei suoi futuri consolati; in entrambe le fonti I'evento della
sua infanzia viene richiamato nel contesto dell’esilio dell’88, come segno del riscatto cui ¢
destinato I'esule. Plutarco e Appiano non fanno riferimento né ad un albero né al volo di
un’aquila (solo a un “nido di un’aquila” in Plutarco e ai suddetti aquilotti), mentre nel De
legibus non si fa cenno né agli aquilotti né alla giovanissima eta di Mario. Soubiran 1972,
261 fa notare che nell’88 (data di ambientazione della scena citata nel De divinatione) Ma-
rio non poteva essere ad Arpino. Inoltre, i frustuli traditi in Cic. Leg. 1, 2 non hanno pun-
ti di contatto con i versi del Matio di Div. 1, 106 (hic Iovis altisoni subito pinnata satelles |
arboris ¢ trunco, serpentis saucia morsu, | subrigit ipsa), ove si patla genericamente di arboris e
trunco e non di una quercia. Stando all’interpretazione tradizionale, nella narrazione del
Marius troverebbero dunque spazio due presagi per certi versi simili, in cui figurano le
aquile e un albero: un presagio tratto dall’infanzia di Mario, narrato probabilmente in
analessi nel racconto del suo esilio (come in Appiano e in Plutarco) e uno avvenuto (a
mo’ di conferma del presagio di infanzia?) proprio all’epoca dell’esilio. L’alternativa ¢
pensare che nel prologo del De /egibus si alluda alla stessa scena riportata nel De divinatione,



Teologia della guerra civile 269

di una discussione sulla presenza di ficta (e fabulae) nell’epica. E, come detto,
¢ possibile che proprio i prodigi del Marius vengano adombrati negli omina
laeta del Bellum'™. Nella sua personalissima (ti)costruzione dei principi
dell’epos tradizionale e di un controverso momento della biografia cesariana
(e della guerra civile), Eumolpo si riallaccia programmaticamente a un testo
teorico importante per la definizione della “liberta” della poesia; a livello per
cosl dire pratico, recepisce e rivisita la scena del Marius ivi sottoposta a critica
per i ficta e fabulosa (lontani dalla veritas storica)* introdotti originalmente dal
poeta. Nella “finzione” degli omina sul nipote di Mario Eumolpo ribadisce
I'autonomia della poesia epica rispetto alle “leggi della storia”.

I prodigi e, pit in generale, la rappresentazione del divino sono un campo
in cui, appunto, il poeta puo dare sfogo alla propria creativita: il fabulosun im-
plica per definizione “Iincredibile”, “I'inverosimile”. In questo contesto va
considerata una caratteristica degli omina petroniani spesso bollata come del
tutto assurda. Diversi commentatori si sono interrogati sulla presenza di un
bosco (il nemus horrendum del v. 179) nel bel mezzo dell'inospitale panorama
di nevi perenni sulla cima delle Alpi, descritto poco sopra come locus horridus

riferendone altri particolari, donde la diversita dei frammenti (Pease 1920-1923, 291, nel-
la nota a Div. 1, 106, v. 2 arboris, non lo esclude; cosi piu di recente Woodman 2012, 2-3,
Feddern 2018, 451-453; cft. anche i dubbi di Goldberg 2009, 178 n. 1: «The recollection
at Cic. Leg. 1, 2 seems to confuse the two omens»). La questione ¢ complessa (e finora
non approfondita a dovere), ma I'eventualita che si tratti della stessa scena ¢ tutt’altro che
improbabile, soprattutto se si considera la centralita che in entrambi i casi occupano
Ialbero e il volo dell’aquila (niente aquilotti). Anche in questo scenario, resta comunque
probabile che 'aneddoto dei sette aquilotti fosse citato nel Marius, forse legato proprio a
un nuovo presagio. I’episodio del Marius riportato nel De divinatione ¢ senz’altro un’inven-
zione otiginale di Cicerone poeta, ispirata a I/ 12, 200-207 (nulla di simile in Plutarco;
cfr. Soubiran 1972, 261). Infine, sulla questione realta/finzione, & interessante che Plutat-
co sottoponga I'episodio degli aquilotti a una critica razionalista, suggerendo che si tratti
di un’invenzione di Mario.

133 Vd. sopra § 3.2.

134 Sulla definizione di veritas nel passo del De legibus cfr. la bibliografia citata sopra. Dyck
2004, 65 nota che le parole di Attico (Cic. Leg. 1, 4) presuppongono «a numbetr of
nmpata in the Marius raised by several individuals (a nonnullis)», ma «the intense scru-
tiny of the Marius suggested in this passage is not otherwise attested».



Stefano Poletti 270

ghiacciato e mai toccato dal sole (vv. 146-151); tutto sommato, anche gli altri
omina (la presenza di un uccello, la flamma e la luminosita straordinaria di
Febo) destano qualche perplessita in questo senso'”.

Potrebbe certo trattarsi di {npoto un po’ razionalistici e la cautela ¢
d’obbligo. Per quanto riguarda gli altri omina, per esempio, sono senza dub-
bio straordinarie siffatte apparizioni in un luogo del genere (fauna-volatili,
sole, fuoco). Discorso un po’ diverso vale per il bosco, che, com’¢ ovvio, non
puo materializzarsi all'improvviso alla stregua di un corvo, della luce del sole
o di una fiamma miracolosa. Trovo singolate che un’analoga contraddizione
sia stata rilevata dalla critica liviana nella narrazione del passaggio delle Alpi
di Annibale nel ventunesimo libro (riferimento importante per la scena del
Bellum), ove lo storico presenta a stretto giro una sorta di bosco di arbores im-
manes e nuda fere cacumina. Forse proprio questa “contraddizione liviana” vie-
ne riproposta nel poemetto di Eumolpo — in maniera ben piu enfatica e
spiazzante'. Nel complesso le osservazioni sull’anomalia del nemus potreb-
bero aver colto nel segno. La critica petroniana ha finora liquidato questo
elemento come errore di Petronio (cosi Baldwin) o come segno di una com-
posizione frettolosa (cosi Walsh, che immagino si riferisca ad Eumolpo, non
a Petronio). Piu che di errore petroniano o di “fretta” di Eumolpo io credo
che questo dato vada inscritto nella cornice del discorso sulla liberta del poe-

135 Baldwin: «Petronius has forgotten that his hero is among the eternal snows»; Walsh:
«The ‘gloomy grove’ [...] is out of place in the eternal snows, evidence of hasty com-
position»; Schmeling—Setaioli: «If Caesar is on the heights of the pass over the Alps,
should there be trees?».

136 Liv. 21, 37, 2-6 |...] arboribus circa immanibus deiectis detrnncatisque struem ingentem lignorum
Jaciunt eamque, cum et vis venti apta faciendo igni coorta esset, succendunt ardentiaque saxa infuso aceto
putrefaciunt. |...| nuda enim fere cacumina sunt et, si quid est pabuli, obruunt nives (in Sil. 3, 630-
644 si parla di silva densissima montis e fuoco, ma niente aceto; vd. Spaltenstein 1986-1990
ad loc.). Polyb. 3, 55, 9 non menziona né alberi né fuoco né la tecnica dell’aceto. Sulla
“contraddizione” cfr. Hindl-Sagawe 1995, 238-239 e 241: «...] scheint die Haupttraditi-
on gerade im Kontext des Abstiegs, sachlich iibertrieben, die Kahlheit der AlpenhShen
betont zu haben |[...], ein Widerspruch zur Version von der Essigsprennung, die die
Existenz von arbores circa immanes voraussetzts. Nel Bellum al bosco alpino si associa una
fiamma, che, a quanto pare, non lo danneggia (in Livio gli alberi in questione vengono
abbattuti appunto per accendere un fuoco).



Teologia della guerra civile 271

ta nel reame dei ficta e del fabulosum. Negli omina sulla cima delle Alpi, pren-
dendo spunto e al contempo distaccandosi nettamente dalle fonti (storiche e
poetiche), Eumolpo esprime la propria sovrana creativita in modo program-
matico (vedi anche i possibili richiami al De lgibus e al Marius). Ma c’¢ un li-
mite a tutto e forse il poeta furens si ¢ fatto prendere un po’ troppo la mano.

Pur con tutte le citate cautele del caso, si puo trarre qualche conclusione.
Gli omina di Eumolpo attirano Pattenzione del lettore sulla loro natura arte-
fatta, sul loro essere “finzione”, in quanto /entia poetica tispetto alla veritas
storica, ma probabilmente anche per la mancanza di un rapporto organico
con la trama del poemetto (in questo si va oltre I'intenzione del personaggio-
Eumolpo, sconfinando nell’ambito dellironia dell*‘autore nascosto”).
L’enigmatico nemus, in definitiva, potrebbe essere letto in termini parodici e
annoverato fra i “fallimenti” del poetastro. Tuttavia, questo “fallimento” sti-
mola, ancora una volta, un livello di lettura piu profondo. Nel prodigioso bo-
sco sul ghiacciaio alpino si avvertono le difficolta (quasi il disagio) del poeta
epico a ricostituire il proprio rapporto con il divino, a gestire la propria liber-
ta poetica nell'innestare il fabulosum nella materia storica, a incanalare il suo /-
ber spiritus in un senso coerente.

4. Cesare fra Ercole e Annibale. Segni divini e “tempeste epiche”
sulle Alpi

Lucan explicitly compares Caesar to Hannibal several times,
and first does so implicitly in the simile comparing Caesar to a
Libyan lion as he crosses the Rubicon at Ph. 1.205-12. Eu-
molpus transfers Caesat’s attack on Italy from the banks of
the Rubicon to the Alps in order to compare Caesar with
Hannibal; Lucan takes the opposite approach to ‘Hannibaliz-
ing’ his representation of Caesar when he invokes the
memory of Hannibal’s invasion by comparing Caesar to a
Libyan lion on the banks of the Rubicon. |[...] In Eumolpus’
poem, history is a series of re-enactments: Caesar walked over
the Alps in Hannibal’s footsteps; Hannibal walked in Her-



Stefano Poletti 272

cules’, undoing his civilizing progress with war and destruc-

tion'.

Con il consueto acume Catherine Connors descrive una delle inevitabili
ripercussioni del trasferimento dal Rubicone alle Alpi, cioe il parallelo fra Ce-
sare ¢ Annibale. Lucano allude spesso a questo rapporto, fra Ialtro proprio
nella scena del passaggio del Rubicone, con la similitudine del leone libico,
che rievoca il generale cartaginese (Lucan. 1, 205-212)". La studiosa ha dato
un impulso decisivo all’indagine di questa singolare triade (Ercole-Annibale-
Cesare) e alla problematizzazione del Cesare petroniano allinterno di una
siffatta cornice. A questo proposito ¢ lecito chiedersi, a livello preliminare,
quali siano le finalita dell*“annibalizzazione” di Cesare nell’orizzonte delle in-
tenzioni del personaggio-Eumolpo.

Si tratta di un terreno molto incerto. Il modello che Eumolpo propone
esplicitamente per il suo eroe ¢ proprio Ercole, come suggeriscono la similitu-
dine finale (vv. 205-200) e litinerario “erculeo” sulle Alpi Graie. Nel Belluns
Casare stesso si presenta propagandisticamente come degno erede dello zio
Mario, difensore dei Capitolia nostra contro i Galli invasori (vv. 161-162)".
Draltra parte il precedente (il modello?) di Annibale risuona nel discorso alle
truppe con vista sull’ltalia e nella descrizione della difficoltosa avanzata sulle

137 Connors 1998, 129-130.

138 Su Cesare e Annibale in Lucano vd. Ahl 1976, 107-112, Connors 1998, 129 n. 72 e da ul-
timo Karakasis 2018, 359-360 (con bibliografia). Sui “tratti annibalici” dell’entrata in sce-
na di Cesare (in Lucano e nella profezia di Anchise) cft. §§ 2.2 e 2.4 di questo capitolo. Il
parallelo Cesare-Annibale, com’e noto, risale gia a Cicerone: Cic. A#. 7, 11, 1 utrum de
imperatore populi Romani an de Hannibale loquimur?

139 Su Cesare-Mario vd. § 3.2 di questo capitolo (ovviamente questo confronto con un pro-
tagonista delle guerre civili romane ¢ a doppio taglio). Richiamando il passaggio delle
Alpi, il Cesare lucaneo (1, 304-305) rifiuta nel suo discorso alle truppe il parallelo con
Annibale, ma, come nota Roche 2009 ad /oc., di fatto «Caesar is made to strengthen fur-
ther the similarities between his and Hannibal’s respective invasions of Italy». Nel suo di-
scorso dalle vette alpine, I’Annibale siliano paragona I’assalto alle Alpi proprio a un attac-
co al Campidoglio: Sil. 3, 509-510 “wunc, 0 nunc, socit, dominantis moenia Romae | credite vos
summumaque Lovis conscendere culmen” (dopo I'incendio il Campidoglio diventa luogo simbolo
del disastro della guerra civile: Chaudhuri 2014, 242-251).



Teologia della guerra civile 273

cime ghiacciate, che presuppongono la narrazione di Liv. 21 quale chiara
fonte di ispirazione', cosi come nel conseguente terrore a Roma. In se stes-
sa I'impresa — un’avventurosa traversata delle Alpi da parte dell’esercito cesa-
riano, in mezzo a intemperie violente ed incredibili — si risolve in un’ulteriore
invenzione del poeta, una rivisitazione poetica del precedente annibalico, at-
traverso il zgpos della tempesta epica, con i suoi elementi straordinari e le di-
mensioni cosmiche'*'.

L’idea di una intenzionale caratterizzazione “negativa” di Cesare da parte
di Eumolpo va trattata con molta cautela: si rischia di attribuire in modo al-
quanto automatico, ove non arbitrario, una coloritura (e una consapevolezza)
ideologica ad Eumolpo, in un poema in cui dominano I'ambiguita e il para-
dosso e in cui ¢ importante (ma arduo) distinguere il piano del personaggio-
Eumolpo da quello dell’autore-Petronio. La triangolazione Ercole-Annibale-
Cesate potrebbe essere letta in altro senso: ad Annibale, un aspirante Ercole,
un nemico di Roma destinato alla sconfitta, Eumolpo contrappone un piu
degno successore dell’eroe mitico, il romano Cesare, che si fa figura del poe-
ta e delle sue aspirazioni epiche. Questa sembra essere la prospettiva veicola-
ta dalla similitudine dei vv. 205-2006, che si muove in una direzione consape-
volmente diversa rispetto a quella lucanea del leone libico (minaccioso alter
ego di Annibale) nel passaggio del Rubicone. Le due similitudini, tematica-
mente affini (passaggio Alpi — passaggio Rubicone, con oggetto Cesare, ira-
tus € securus)'®, stanno in un gioco di corrispondenze sicuramente non casuali
e, fra l’altro, si collocano nel medesimo giro di versi dall'inizio del poema
(Lucan. 1, 205-212; Bellum vv. 205-208)"*.

140 Dehon 2000.

141 Sulla “finzione” vd. § 2.1 di questo capitolo.

142 Cfr. v. 204 horrida securis frangebat gressibus arvay v. 209 dum Caesar tumidas iratus deprimit arces
— Lucan. 1, 207 totam dum colligit iraps; 212 per ferrum tanti securus volneris exit (incurante della
ferita, come il Cesare petroniano della furia degli elementi, un «suicidal element» [Roche
2009 ad loc)).

143 Queste cortispondenze vanno ovviamente considerate con molta cautela, anche a causa

di alcuni passaggi sospetti (vd. il v. 23, dove Buicheler e Miiller pongono una lacuna a mio
patere ingiustificata, e il v. 47, probabilmente da espungere con Broukhusius). Da notare
che T'inizio della discesa dalle Alpi nel Be/lum (v. 183) potrebbe corrispondere all’entrata
in scena di Cesare nella Pharsalia (Lucan. 1, 183). Sulle corrispondenze strutturali fra i



Stefano Poletti 274

Se si approfondisce la relazione con la figura di Ercole, sorge pero qual-
che problema. In quanto segue, si cerchera di esplorare lo sfondo erculeo/
annibalico della scena petroniana e segnatamente i suoi risvolti teologici.
Punto di partenza imprescindibile ¢ il modello virgiliano di Aen. 8 1Ara Ma-
xima, 'episodio di Ercole e Caco e il catalogo di signa che Enea riceve). Pas-
sando al confronto con Annibale, un aspetto interessante (e tinora indagato
solo in parte) riguarda il legame fra 'impresa dell’attraversamento delle Alpi
e il rapporto con il divino, segnatamente con Ercole (la presenza di un luogo
sacro all’eroe e di segni “incoraggianti”). In questo la vicenda annibalica si
interseca con quella di Cesare e della sua investitura divina (per come viene
presentata nel Belum e nelle fonti storiografiche), venandola di ambiguita.
Eumolpo propone la metamorfosi del suo Cesare in Ercole, nel probabile
tentativo di contrappotrlo a un falso Ercole, Annibale, ma la potenziale “an-
nibalizzazione” del personaggio rimane come pericoloso effetto collaterale
di questa operazione — un effetto collaterale che rischia di de-costruire la sua
stessa costruzione eroica e il tentativo di emancipazione dal Cesare “anniba-
lizzato” della guerra civile lucanea. Se ¢ arduo definire con nettezza la possi-
bile diversita di vedute fra il personaggio-Eumolpo e 'autore-Petronio, anco-
ra una volta resta centrale il problema della rappresentazione del divino —
nella storia, nell’epica che canta le res gestae e, in particolare, nell’epos sovverti-
to della guerra civile. In questa indagine verra valorizzato il confronto con
I’Annibale siliano (finora impiegato strumentalmente per proporre una data-
zione bassa del Satyricon)'*
nell’episodio alpino dei Punica. Seppur con le dovute differenze, sia il Cesare
di Petronio che I’Annibale di Silio sono interpretabili come tentativi di reagi-
re al Cesare della Pharsalia e di “ricostruire” la figura dell’eroe epico dopo la
tivoluzione lucanea'®.

, con il ruolo del divino e il modello erculeo

due poemi cfr. Soubiran 1987.

144 Sulla datazione e il rapporto con I'epica flavia vd. cap. 1 § 3.2 e cap. 3 § 5.

145 Hardie 1993, 80-81: «Hannibal attempts to be another Hercules but succeeds only in
playing the role of a Titan or Giant. It is true that along the way Silius plays with ambi -
valence, and where he does he is often indebted to Lucan: Hannibal does have some
claim to our admiration as a Herculean and demonic hero. [...] There is more than a hint
of Lucan’s Caesar in him». Sul rapporto fra Cesare lucanco e Annibale siliano cfr. Tip-



Teologia della guerra civile 275
4.1. Arae Herculeae: segni divini e altari di Ercole nell’ Eneide

Eist locus Herculeis aris sacer: queste arae Herculeae collocate in un sublime /o-
cus horridus, parto della fantasia del poeta furens Eumolpo, si configurano come
crocevia di allusioni e come elemento cruciale nella decrittazione del rappor-
to fra ’eroe-Cesate e il mondo divino. Il viaggio di Ercole in occidente ha la-
sciato traccia in molti luoghi sacri al dio'*’. T piti famosi sono senza dubbio il
tempio di Gades, nella penisola iberica, e 'Arz Maxima, qui evocati in un
sottile gioco di richiami storico-letterari.

L’ Ara Maxima ¢ al centro della visita di Enea ad Evandro nell’ottavo libro
dell’ Eneide (Verg. Aen. 8, 271-272), con il famoso racconto eziologico della
lotta di Ercole e Caco'"’. La simbologia gigantomachica dell’episodio ¢ stata
analizzata dalla critica, che ha messo in rilievo come la chiave di lettura pane-
giristico-augustea (Ercole “civilizzatore e pacificatore” = Enea = Augusto »s
Caco = Turno = Antonio) venga destabilizzata da alcuni tratti comuni fra
Ercole e Caco (lira, la brutalita, la mostruosita), con una disturbante assimi-
lazione che trasforma la loro lotta in un prototipo mitico di guerra civile*. Il
Cesare petroniano, che apre le ostilita dalle Herwuleae arae — un personaggio
sospeso simbolicamente fra Ercole e Annibale, fra Giove e i Giganti —, si in-
serisce nell'instabile universo semantico della lotta fratricida, cui I’¢pos luca-
neo da pieno sviluppo, e presuppone una lettura “a doppio taglio” della vi-

ping 2010, 90-91, Chaudhuri 2014, 243, Stocks 2014, 67-70 (con ulteriore bibliografia,
anche sul rapporto Lucano-Silio). Sul legame fra Annibale ed Ercole in Silio (Scipione ¢
il “vero Ercole”, ma lo stesso modello erculeo si presta ad ambivalenze) cfr. Augoustakis
2003, Moretti 2005, Asso 2009, Tipping 2010, 70-80, Stocks 2014, 218-221.

146 Vd. § 2.4 in questo capitolo.

147 1l rapporto fra I’ Ara Maxima ¢ le arae petroniane viene sporadicamente citato nella biblio-
grafia (Grimal 1977, 158, Connors 1998, 126, Aresi 2019, 171-172, con qualche conside-
razione sull’ambiguita dell’Ercole virgiliano), ma mi pare non siano stati valorizzati a do-
vere i signa di Aen. 8, 524-529 e Valtare di Aen. 8, 542 Herculeis sopitas ignibus aras.

148 Morgan 1998, 185: «A kind of mythical model for the Civil Wars». Della sterminata bi-
bliografia (su cui Fratantuono—Smith 2018 a Aen. 8, 184-212) vd. in questo senso Lyne
1987, 27-35, Lowe 2015, 220-226, Quint 2018, 130-139. Sugli elementi gigantomachici
Hardie 1986, 110-118.



Stefano Poletti 276

cenda eneadica e, in particolare, della figura dell’Alcide — un modello in se
stesso instabile, figlio di Giove e insieme potenziale Gigante'®.

Lucano tielabora il racconto dello scontro fra Ercole e Caco nel quarto li-
bro della Pharsalia, problematizzando in modo radicale il rapporto fra il pre-
sente della guerra civile e i modelli del passato, mitico e storico™. Nel passo
lucaneo il cesariano Curione si ritrova in un altro “luogo erculeo”, questa
volta in Africa, 1 regna Antaei, denominati castra Cornelia dopo la vittoria di
Scipione. Ercole, Scipione, Curione: anche qui una triade storico-mitica, un
gioco di rispecchiamento (e di deformazione) fra presente e passato, in un
tentativo (fallito) di appropriarsi di un modello storico. Curione percepisce la
storia del luogo in se stessa come un omen a lui favorevole, ma, come com-
menta il poeta con ironia tragica, ¢ tutto un equivoco (Lucan. 4, 663-665 |...]
Jelici non fausta loco tentoria ponens | indulsit castris et collibus abstulit omen |
sollicttatque feros non aequis viribus hostis): il nuovo aspirante Ercole-Scipione
sembra essere destinato a giocare la parte dello sconfitto Anteo-Annibale
(Annibale, un altro aspirante Ercole fallito)''. Nel Be/lum Iappropriazione

149 Sull'instabilita/ambiguitd del modello etrculeo cfr. Hardie 1993, 67: «Hercules becomes
the imperial hero above all. But official imperial imagery scarcely contains and controls
the figure of Hercules: like Hercules the emperor may turn out to be saviour or savage;
imperial Rome may be a version of Heaven or of Hell. The godlike, even divine, em-
peror may all too quickly turn into a raging beast indiscriminate in his anger — the epic
emotion, and the one that was most dangerous for a subject in the princeps». Su Ercole
come “Gigante/teomaco” cfr. Chaudhuri 2014 (cap. 4) e la sua analisi dell’ Hereules furens
sefnecano.

150 Oltre a Virgilio e Lucano sono da segnalare le tivisitazioni dell’episodio di Ercole e Caco
in Prop. 4, 9, 1-20 e Ovid. Fast. 1, 543-581, che pure sono state interpretate come una
forma di relativizzazione e problematizzazione del modello virgiliano: su Ovidio vd.
Schubert 1991 e Metli 2000, 283ss.; su Prop. 4, 9 vd. Spencer 2001 e Fedeli 2014; sul
mito di Ercole e Caco nella letteratura augustea (compreso Liv. 1, 7, 4-7) vd. la visione
d’insieme in Holzberg 2012.

151 Su questo episodio cft. Narducci 2002, 169-171, Asso 2002, Asso 2010, 220-222; Am-
biithl 2015, 137-139 n. 146 per ulteriore bibliografia. La difficolta di stabilire, anche a li-
vello interpretativo, il parallelo fra presente e passato ¢ un elemento centrale dell’episodio
lucaneo (Ahl 1976, 99-103). L’episodio virgiliano sara ulteriormente rielaborato da Silio
nella storia di Regolo (Sil. 6, 140-293 su cui Fucecchi 2020, 26-28), da Stazio in quella di
Corebo (Stat. Theb. 1, 557-668).



Teologia della guerra civile 277

del paradigma storico-mitico da parte del personaggio-Cesare e il suo rap-
porto con il divino (e con Ercole) sono piu impliciti (ci ritorneremo). Resta,
in ogni caso, la difficolta interpretativa di “incasellare” la sua figura sullo
sfondo della storia e del mito, all'interno del panorama gigantomachico della
guerra civile, di un mondo dai confini labili, in cui ¢ arduo stabilire la diffe-
renza fra un Ercole e un Annibale.

Oltre all’episodio di Ercole e Caco, il libro ottavo dell’ Eneide contiene un
catalogo di portenti (mandati da Venere), che di fatto chiude lalleanza fra

B2 Gl omina

Enea ed Evandro e funge da catalizzatore dell’azione dell’eroe
in questione non avvengono presso I’ Araz Maxima, ma sulla scena compare
un altare provvisto di “fuochi erculei”, presso cui Enea compie un sacrificio
subito dopo l'apparizione sovrannaturale (Uespressione Herculeis ignibus. ..
aras, su cui si € molto dibattuto, mira senz’altro a creare un parallelo con
I’ Ara Maxima)'>. Anche qui incontriamo signa nei pressi di un altare di Erco-
le che incoraggiano I'eroe a scatenare la guerra nella parte iliadica del poema.
Date queste somiglianze (testuali e contestuali), un rapporto diretto con la
scena petroniana ¢ molto probabile'™. Sicuramente il confronto fra questi
due episodi di ricezione di omina da parte dell’eroe risulta molto istruttivo.

I prodigi di Aen. 8 valgono «come segno dell’aiuto divino ai vincitori e
come sanzione di una guerra catastroficar, in un conflitto ideologico che ac-

152 Verg. Aen. 8, 520-531 vix ea fatns erat, defixique ora tenebant | Aeneas Anchisiades et fidus
Achates, | multague dura suo tristi cum corde putabant, | ni signum caelo Cytherea dedisset aperto. |
namaque improviso vibratus ab aethere fulgor | cum sonitu venit et ruere omnia visa repente, |
Tyrrhenusque tubae mugire per aethera clangor. | suspiciunt, iterum atque iternm fragor increpat ingens.
/ arma inter nubem caeli in regione serena | per sudum rutilare vident et pulsa tonare. | obstipuere
animis alii, sed Troius heros | agnovit sonitum et divae promissa parentis.

153 Verg. Aen. 8, 541-543 haec ubi dicta dedit, solio se tollit ab alto | et primum Herculeis sopitas
ignibus aras | excitat [...]. Cfr. Gransden 1976 ¢ Fratantuono—Smith 2018 ad /oc.; pet la
doppia enallage (Herculeis sopitas ignibus aras = Herculeas sopitis ignibus aras) vd. Conte 2002,
48.

154 Da notare P'accoppiata di ara ¢ dell’aggettivo Herculens (proptio nella forma Herculeis, in
enallage rispetto ad aras) nel medesimo verso, attestato solo qui in poesia ptima di Hereu-
leis aris di Bellum v. 146; poi in Silio, se lo si considera posteriore (Sil. 2, 237; 7, 50 [Ara
Maxcimal).



Stefano Poletti 278

compagna la narrazione della guerra nel Lazio'™ — con i dovuti distinguo, si
confronti quanto detto sopra sui paradossali “lieti presagi di guerra civile”
nel Bellum. Come ¢ stato notato, gli omina di Aen. 8, in parte affini ai prodigi
connessi alla morte di Cesare, sono letti in modo alquanto parziale e ottimi-
stico da Enea e il prezzo di sangue della guerra (la morte di Pallante) ¢ passa-
to sotto silenzio'. Al di 1a di queste (pur importanti) rimozioni, connaturate
a moltl omina e profezie eneadici, nella scena dell’ Eneide viene proposto un
modello di comunicazione collaborativo fra umano e divino, tanto sul piano
della narrazione quanto su quello del personaggio: sia dalla diegesi che dalle
parole di Enea emerge un rapporto stretto e “trasparente’ fra il figlio e la
madre che invia i sigra, i cui moventi sono riconoscibili e riconosciuti'®’.
Come visto, anche nel Belum gli omina sono presentati come favorevoli al
personaggio (omina laeta), ma le potenziali ambiguita del modello eneadico si
ripropongono in una forma nuova e ben piu sconcertante: nella relazione fra
uomo e dio regna un notevole grado di opacita, quasi di asimmetria. Cesare
non chiede né si aspetta né interpreta in maniera “approfondita” gli omina
che a lui appaiono. Un po’ come il suo progenitore mitico, anche lui avrebbe
potuto permettersi di dire: “Questi sono i segni della iz Dione” — eppure il
Cesare di Eumolpo non appare interessato a marcare la sua linea di discen-

denza divina'®. Egli non si cura di riflettere su quanto ha appena visto, di ap-

155 Barchiesi 1984, 87: «Se uno stesso prodigio vale insieme come segno dell’aiuto divino ai
vincitori e come sanzione di una guerra catastrofica (le armi del cielo, le armi nel cielo),
questo ci rimanda inevitabilmente ad una piu generale riflessione ideologica, che verte
sulla natura del potere».

156 Grassmann-Fischer 1966, 29-38, Barchiesi 1984, 78-88, Gorler 1986, 290-295, O’Hara
1990, 50-51 («What Vergil does show clearly is an encouraging interpretation of an omen
that is more complex and ambiguous than the characters know or admit), Fratantuono—
Smith 2018, 20, O’Hara 2018 ad Aen. 8, 520-553.

157 Cfr. in part. Verg. Aen. 8, 523 ni signum caelo Cytherea dedisset aperto; 530-531 Troius heros |
agnovit sonitum et divae promissa parentisy 534 “hoc signum cecinit missuram diva creatrix”.

158 Su Venere nella Pharsalia cfr. Fratantuono 2012, 221: «Venus is conspicuously absent
from the epic that so concerns her descendant Caesar». Nel Belum il sostegno di Venere
¢ esplicitato dal poeta ai vv. 266-267 Dione | Caesaris arma (arma Passerat: acta codd.) ducit.
In Ewneide 8 Venere si serve del fulgor (Fratantuono—Smith 2018, 20; O’Hara 2018 ad Aen.
8, 524 «wibratus “hurled”, but by whom? Venus? Jupiter?»). Come Enea, anche il Cesare
petroniano avrebbe forse potuto interpretare come “mandati da Venere” omina che appa-



Teologia della guerra civile 279

propriarsene in senso personalistico (e, se si vuole, propagandistico), di ap-
profondire e definire il proptio rapporto col divino, nemmeno con Ercole.
Cesare pronuncia un discorso presso il suo altare, ma non lo invoca/evoca.
Lo stesso gesto di sollevare le mani al cielo risulta in realta alquanto aggressi-
vo (v. 154) e, dopo una sbrigativa allocuzione di rito (vv. 155-156), sparisce
ogni traccia di sentimento religioso (I'ultima parola spetta solo alla Fortuna:
iudice Fortuna [v. 174])"°. Lattenzione del generale ¢ tutta incentrata sul vu/nus,
sulla ferita al suo onore, non certo sulla possibile valenza teologica (e teleolo-
gica) della sua azione'”. Last but not least, pur avendo comodamente a dispo-

iono apollinei (o erculei).

159 Vv. 154-155 et ambas | intentans cum voce manus ad sidera dixit: | “Tuppiter omnipotens, et tn,
Saturnia tellus”. HauBler 1978, 137 parla di una preghiera «ohne rechte Ausdauer und
Ernsthaftigkeit». Connors 1989, 113-114 n. 35 nota acutamente come il gesto di Cesare,
intentare manus (al posto del pit comune intendere), sembri avere una connotazione aggres-
siva, che ben si confa alla sua ambigua e sbrigativa “preghiera” (intentans in apertura di
verso in Verg. Aen. 6, 572 [Tisifone] forvosque sinistra | intentans anguis vocat agmina saeva
sororum). Importanti sono il primo gesto di Enea appena entrato in scena (Verg, Aen. 1,
93 duplicis tendens ad sidera palmas | talia voce refer) e I'invocazione agli déi del Cesare luca-
neo in Lucan. 1, 195-203 (vd. § 4.3 in questo cap.). Rilevanti sono anche altre reminiscen-
ze encadiche: la preghiera/lamentela di Turno in Verg, Aen. 10, 667-668 (et duplicis cum
voce manus ad sidera tendit: | “omnipotens genitor [...]) e 'allocuzione di Enea agli déi e all’Tta-
lia, per cui ha tanto penato (Aen. 12, 176-180 “esto nunc Sol testis et haec mibi Terra vocanti, |
quam propter tantos potui perferre labores, | et pater omnipotens et tu Saturnia coniunx, | iam melior,

tam, diva, precor; tuque inclute Mavors, | cuncta tno qui bella, pater, sub numine torques ™). Cft. an-
che 3, 176-177 “tendoque supinas | ad caelum cum voce manus” (con n. di Horsfall per paralle-
li). Da segnalare le risonanze delle preghiere a Giove nell’ Eneide e la loro relazione coi si-
gna. Come sintetizza Dingel 1997 ad Aen. 9, 624 (passo in cui Ascanio invoca Iuppiter om-
nipotens |9, 625]): «Zu Jupiter beten Fiirsten, so Anchises (2, 689ff.), Aeneas (5, 687f.; 7,
139; 12, 496), Dido (1, 731ff), Iarbas (4, 205ff.), Euander (8, 572f.)». Tre di queste figure
(gli antenati di Cesare: Anchise, Enea in Aen. 5 e Ascanio-Iulo) impiegano proptio la for-
mula Iuppiter omnipotens e alla loro preghiera seguono signa mandati da Giove (per Enea
cfr. anche Aen. 7, 140-141; Didone ¢ 'unico altro personaggio dell’ Eneide ad impiegare la
formula Iuppiter omnipotens, ma non ci sono omina). Ascanio, in particolare, invoca Iuppiter
ommnipotens, riceve omen favorevole di Giove e, dopo la sua prima azione bellica, vi ¢ il
noto intervento di Apollo (Aen. 9, 638-644).

160 Zeitlin 1971, 77-78 propone un interessante confronto fra i vv. 158-159 ( “Yestor ad has acies
invitum arcessere Martem, | invitas me ferre manus. sed vuinere cogor”) e inizio del discorso di
Enea a Didone nell’Ade (Verg. Aen. 4, 458-463 “per sidera inrg, | per superos et si qua fides



Stefano Poletti 280

sizione un altare, ’eroe non si premura di compiere alcun rito dopo la visio-
ne degli omina, al contrario di quanto fa Enea, secondo uno schema tradizio-
161 Tale approccio frettoloso si spiega col fatto che la decisione ¢& gia pre-
sa, come suggerisce la particolare espressione fortior ominibus (v. 183), in con-
trasto con la scena eneadica, dove Venere interviene invece a sciogliere un
momento di dubbio e aporia'®. In tal senso il Cesare petroniano sembra ave-
re molto da spartire con quello lucaneo e non ¢ da escludere anche un riferi-
mento obliquo al notorio scetticismo del generale nei confronti degli omi-
na'®. Per parte sua, il narratore-Eumolpo non ci da alcuna informazione pre-
cisa sul dio e sui suoi moventi, lasciando nel vago chi manda i segni (Febo-
Apollo ed Ercole? Altri?) e soprattutto il perché'™. Al confronto della scena
eneadica si ha 'impressione di una frattura fra dio, eroe e narratore-poeta, di
una comunicazione resa pit opaca (entro certi limiti anche goffa), che fatica
a “conferire senso” alla narrazione epica.

nale

tellure sub imast, | invitus, regina, tno de litore cessi. | sed me inssa dewm, quae nunc has ire per

umbras, | per loca senta sitn cogunt noctemque profundam, | imperiis egere suis”) e commenta:
«Caesar is not on his way to the Elysian fields to hear of Rome’s destiny; he is on his way
to make war upon Rome». Questo possibile parallelo mette in rilievo anche un altro
aspetto: alla teleologia divina, cui 'eroe ¢ costretto ad allinearsi, accantonando la propria
volonta in vista di un fine superiore, si sostituisce un vu/nus tutto personale, che in Petro-
nio rende nel complesso meno credibile 'aggettivo invitus (per quanto retoricamente mo-
tivato).

161 Si potrebbe ipotizzate che in fortior ominibus sia “riassunta” una scena con gli elementi ap-
pena citati (per es. un breve discorso di Cesare sugli omina, una preghiera o simili), ma sa-
rebbe un’interpretazione alquanto audace. Fa riflettere, piuttosto, proprio la “reazione
sbrigativa” di Cesare. Su questo punto, per quanto molto stimolante, non concordo con
la tesi di fondo dell’articolo di Aresi 2019, secondo cui il Cesare petroniano cercherebbe,
abusivamente e smaccatamente, di appropriarsi del divino, degli omina cosi come della fi-
gura di Ercole. E il natratore-Eumolpo, casomai, che, in questa scena, sembra sforzarsi
di costruire una “sovrastruttura divina” per il suo Cesare (gli omina, ’assimilazione ad Er-
cole), mentre il personaggio pare quasi disinteressarsi della questione.

162 Vd. § 3.4 sulla tradizione degli omina al Rubicone e su fortior omsinibus.

163 Sullo scetticismo di Cesare vd. supra p. 61 n. 30. Sul Cesare di Lucano e il suo rapporto
con la religione/gli déi cft. Leigh 2010, Chaudhuri 2014, 159-165, Kersten 2018, 60-97.

164 HauBler 1978, 137 rileva anche una sorta di “asimmetria” fra invocazione e risposta degli
omina: «So werden Juppiter und die Sazurnia tellus von Caesar [...] angerufen: die Antwort
geben... Apoll und Herkules».



Teologia della guerra civile 281

In questo contesto, illuminante ¢ anche un breve confronto con la rela-
zione umano-divino che coinvolge Turno in apertura del libro nono, un rap-
porto piu problematico, che Virgilio sembra rappresentare in modo antiteti-
co rispetto all’Enea del libro precedente (al netto delle suddette ambiguita
nel signum di Aen. 8)'®. Dopo l'invito di Iride ad attaccare battaglia, Turno, in
un monologo rivolto alla dea ormai fuggita, afferma di vedere un prodigio,
un cosiddetto discessus caeli, e di voler seguire segni cosi potenti (omina tanta),
qualunque sia la divinita che lo incita a combattere, e, infine, prega gli dei'®.
Come giustamente rilevato dalla critica, il portento del discessus caeli (ammes-
so che abbia effettivamente luogo e non sia frutto dell'immaginazione di
Turno: ¢ lui che lo raccontal) ha una valenza negativa: puo indicare al piu la
guerra incombente, ma non puo essere interpretato come presagio di vittoria
per il personaggio. Turno, incoraggiato dalle ingannevoli parole di Iride, in-
terpreta arbitrariamente questo segno e ammette di non sapere quale divinita
lo abbia mandato. Il contrasto con il racconto di Aen. 8 ¢ eloquente e stimola
qualche riflessione sulla scena petroniana: gli omina visti da Cesare sono pre-
sentati come omina laeta nella diegesi (dal narratore, non dal personaggio) e
come tali sono recepiti; al contrario sia di Enea che di Turno, Cesare reagi-
sce pero in modo assai sbrigativo; resta aperta la domanda su chi mandi tali
segni (e perché), tanto nella scena petroniana quanto in quella eneadica 1i-
guardante Turno.

165 Sulla scena Gérler 1986, 290-295, O’Hara 1990, 70-73, Hardie 1994 a Aen. 9, 19-21, Din-
gel 1997 a Aen. 9, 21. Molta attenzione ha ricevuto anche la scena delle metamorfosi del-
le navi nello stesso libro (Aez. 9, 110-122), un portento che Turno interpreta a proprio
favore — un altro grosso errore interpretativo del villain dell’ Eneide (Phillips 1997, 49-53,
O’Hara 1990, 74-78).

166 Verg. Aen. 9, 16-24 agnovit invenis duplicisque ad sidera palmas | sustulit ac tali fugientem est voce
secutus: | “Tri, decus caeli, quis te mihi nubibus actam | detulit in terras? unde haec tam clara
repente | tempestas? medium video discedere caelum | palantisque polo stellas. sequor omina tanta, |
quisquis in arma vocas”. et sic effatus ad undam | processit summoque hansit de gurgite lymphas |
multa deos orans, oneravitque aethera votis.



Stefano Poletti 282

4.2. Segni divini al tempio di Gades: Annibale, Cesare e ’assalto a
Roma (e alle Alpi)

I tempio di Ercole a Gades/ Cadice'” — un luogo di culto erculeo alla
“fine del mondo”, sulle rive del’Oceano, connesso alle leggendarie colon-
ne'® — ha molto da spartire con le arae Herculeae petroniane, un altro luogo-
limite, sul “tetto del mondo”. Dato ancor piu importante, esso appate stret-
tamente legato sia alla figura di Cesare sia a quella di Annibale, al loro viag-
gio di conquista verso I'Italia sulle orme di Ercole e ai segni divini che lo ac-
compagnano'®.

Proprio il tempio di Ercole a Gades ¢ pregnante setting di un famoso
aneddoto della biografia cesariana: Cesare pianse davanti a una statua di
Alessandro 1i collocata, rimproverandosi di non aver compiuto nessuna im-
presa memorabile all’eta in cui il Macedone sottomise il mondo intero. La
notte successiva Cesare sogno di avere un rapporto sessuale con la propria
madere; il sogno lo turbo molto, ma venne interpretato in senso favorevole
dagli indovini, come segno della futura conquista del mondo (madre = terra)
— aneddoto, questo del sogno, che in Plutarco troviamo attestato la notte pri-

167 11 tempio di Gades era otiginatiamente dedicato a una divinita tirio-cartaginese, Melqart,
in seguito associata a Eracle/Ercole (cfr. Hindl-Sagawe 1995, 134-135, con bibliografia).

168 Curt. Ruf. 10, 1, 17 Gadis [...] (ibi namque columnas Herculis esse fama vulgaverat).

169 La valotizzazione del tempio di Ercole a Gades come luogo simultancamente legato sia a
Cesare che ad Annibale non mi pare sia stata mai messa adeguatamente in rilievo per
Pinterpretazione del Bellum. 11 legame con Cesate ¢ citato fugacemente da Grimal 1977,
157, quello con Annibale da Connors 1998, 128 n. 67. Sul rapporto Ercole-Alessandro-
Annibale-Cesare in relazione all’aneddotica che stiamo per analizzare cfr. Cipriani 1984,
106-107, Devillers 2010, Giusti 2018, 181-184. Si ricordi che fra le (perdute) opere giova-
nili di Cesate si annoverano una tragedia, I’ Oedipus, e le Landes Herculis, 1a cui pubblicazio-
ne fu vietata da Augusto (Svet. Iul. 56, 7): cfr. Casali 2018, 207 («Augustus attempted to
prevent the Caesarian-Antonian opposition from reading those writings “prophetically”:
Caesar heroized and worshipped like Hercules, and Caesar, father of two “sons,”
Octavian and Antony, who sparked off a devastating civil war, like Oedipus»). A questo
proposito interessante anche una terza opera, un poema intitolato Izer, che Cesare scrisse
mentre si recava da Roma in Spagna nel 46 a.C. (Svet. Ixl. 56, 5), ripercorrendo a ritroso
il viaggio di Ercole. Cfr. Courtney 1993, 187-188.



Teologia della guerra civile 283

ma del passaggio del Rubicone'”. Il tempio di Ercole a Gades segna un mo-
mento chiave in questa /gnée Ercole-Alessandro-Cesare e, in particolare, ¢ le-
gato a un omen sulla futura glotia del generale... e sul suo assalto alla madre-
patria. Se gli omina del Bellum, come sopra delineato, hanno qualcosa da spar-
tire con quelli traditi da altre fonti a proposito del passaggio del Rubicone,
I'immagine del Cesare petroniano (in un luogo sacro ad Ercole, in procinto
di attaccare I'Italia) si arricchisce di queste notevoli risonanze.

Nella succitata /gnée va inserito perod un “quarto incomodo”: Annibale.
I’associazione fra Ercole e Annibale, incoraggiata propagandisticamente gia
da quest’ultimo all’epoca della seconda guerra punica, ¢ un argomento assai
noto su cui non ¢’¢ bisogno di soffermarsi'”’. Nel mondo romano ¢ un tema
“caldo”, nella misura in cui coinvolge la religiosita (o almeno il rapporto col
divino) di uno dei piu grandi nemici di Roma — e i Romani ebbero buon gio-
co a trasformare la devozione di Annibale nei confronti del dio in un’ubristi-
ca aemmnlatio. 1 episodio che piu ci interessa ¢ la visita del condottiero cartagi-
nese al tempio di Gades, tramandata da Livio, su cui si basa Silio Italico. An-
nibale vi si reco per sciogliere voti ad Ercole (probabilmente per passate im-
prese, come la presa di Sagunto da poco avvenuta) e per farne di nuovi (in
vista della traversata delle Alpi e dell’assalto all'Ttalia?)'™*. Livio racconta che
poco dopo, accampato sulle rive dell’Ebro, il generale ebbe un sogno, in cui
gli apparve uno zuvenis divina specie, che si dichiarava mandato da Giove come
suo dux nell'invasione dell’Italia. Nel De divinatione Cicerone riporta la versio-

170 Svet. Iul. 7, Cass. Dio 37, 52, 2. I’aneddoto su Cesare e Alessandro si legge in forma va-
riata in Plut. Caes. 11, 5-6 (Cesare legge un libro su Alessandro e si commuove). Vd. Pel-
ling 2011, 182-183 per il confronto delle varie versioni e per la conferma della datazione
svetoniana dell’aneddoto (al tempo della questura 69-68 a.C.). Sugli omina prima del pas-
saggio del Rubicone e sul sogno in Plutarco vd. § 3.4 (da notate che Plutarco non esplici-
ta il senso favorevole del sogno).

171 Della vasta bibliografia vd. Rawlings 2005 e Fabrizi 2015 (in part. 129-136).

172 Liv. 21, 21, 9 Gades profectus Herculi vota exsoluit novisque se obligat votis, si cetera prospera
evenissent. Cfr. Sil. 3, 14-60. Sull’episodio in Livio Hindl-Sagawe 1995, 154, in Silio Gib-
son 2005 e Ariemma 2007. A ragione Ariemma 2007, 18-19 n. 3 osserva che, dopo la
presa di Sagunto (citta il cui nume tutelare era proprio Ercole), «sara [...] da verificare se
il progressivo procedimento di autoassimilazione del condottiero [sc. Annibale] ad Erco-
le non risulti velleitario e fallace proprio in virtu di questo irredimibile peccato originale».



Stefano Poletti 284

ne dello storico Sileno di Calatte, seguito da Celio Antipatro, in cui Giove
convoca Annibale nientemeno che in un concilinm deorum, gli ordina di invade-
re I'Italia e gli da come guida un dio del concilinm. In entrambi i resoconti si
vieta ad Annibale di guardarsi alle spalle, ma questi disobbedisce e vede un
mostro che, secondo la guida, rappresenta la vastitas Italiae'™. Una differenza
significativa riguarda proprio questo divieto: in Livio si invita il generale a la-
sciare il fato 7 ocenlto, mentre in Cicerone lo si esorta a guardare avanti senza
preoccuparsi di quel che accade alle spalle.

Sull’interpretazione di questo sogno e delle diverse versioni ¢’¢ una ricca
bibliografia'™. In generale, si ¢ sostenuto, con ragioni convincenti, che
I'aneddoto si sia originato in ambiente filocartaginese (vd. Sileno) e serva a
dimostrare il sostegno divino alla missione di Annibale. Livio, per contro,
cerca di ridimensionare (o perlomeno di rendere pitt ambiguo) il favore divi-
no concesso al cartaginese; la sostituzione del concilio divino alla presenza di
Giove con lo iuvenis divina specie risulta alquanto emblematica in questo senso.
Punto di arrivo di questa tendenza ¢ la narrazione di Silio Italico, ove 'ambi-
guita teologica viene risolta e il sogno si configura apertamente come “in-
ganno del dio” nei confronti di Annibale: per il tramite di Mercurio, Giove
incita il generale ad attraversare le Alpi ed invadere I'Italia, ma solo perché
Roma, attraverso la guerra punica, possa uscire dalla sua progressiva deca-
denza e acquistare gloria'”. Con questo escamotage Silio tisolve un aspetto
particolarmente delicato della teologia del poema: il poeta deve ribattere alla
fama di un sostegno divino ad Annibale e, piu in generale, fornire una “giu-
stificazione divina” alla devastazione che arrechera'”®. 1l cartaginese accoglie
il sogno come un omen faustum, sicuro segno del favore divino, e compie riti

173 Liv. 21, 22, 5-9; 23, 1; Cic. Dav. 1, 49.

174 Cipriani 1984, 116ss., Levene 1993, 45-47, D’Arco 2002, Devillers—Krings 2006, Gigout
2010, 6-7, Sacerdoti 2019, 106-110 (gli ultimi due studi su Silio).

175 Sil. 3, 163-169 tum: pater omnipotens, gentem exercere periclis | Dardaniam et fama saevorum tollere
ad astra | bellorum meditans priscosque referre labores, | praecipitat consulta viri segnemque quieten |
terret et immiissa rumpit formidine somnos. | iamque per humenten: noctis Cyllenins umbram | aligero
lapsu portabat iussa parentis (segue la narrazione del sogno in 172-213). Sacerdoti 2019, 110:
«l dio gli [sez/. ad Annibale] risponde che gli appaiono le guerre tremende appunto desi-
derate (vero), e che sara vittorioso su Roma (ingannevole)».

176 Feeney 1991, 304-306, Marks 2005, 13-15.



Teologia della guerra civile 285

in onore di Giove, Marte e Mercutio, secondo il fgpos (Sil. 3, 217-219 Zamgque
denm regi Martique sub omine fansto | instanratus honos, niveogue ante omnia tanro /
placatus meritis monitor Cyllenins arisy vd. sopra Enea in Aen. 8). Con ogni pro-
babilita proprio all’aneddoto del sogno di Annibale e al dux divino si riferisce
indirettamente Polibio nel gia citato passo del terzo libro delle sue S7orie, ove
vengono criticati gli storici che, allo scopo di impressionare il lettore, esage-
rano la componente “mirabile” del passaggio delle Alpi sconfinando nella
menzogna e sono di conseguenza costretti, alla stregua di tragediografi, a in-
trodutte ex machina déi e figli di deéi (Beovg kai Oe®dv noidog; Hpwac te kol
0g0VC) che mostrino la via al cartaginese — alcuni studiosi hanno pensato
proprio ad Ercole'”.

Sia per Annibale che per Cesare il tempio di Ercole a Gades ¢ associato a
un momento decisivo dei loro piani di conquista (pitt 0 meno imminenti) e,
soprattutto, alle premonizioni del loro assalto all’Italia — un interessante
sfondo per lo scenario erculeo e per i segni divini del Be//um. Inoltre, un altro
tipo di rapporto lega 'aneddoto annibalico a Cesare. Olivier Devillers'™ ne
ha osservato le somiglianze con il passaggio del Rubicone (come narrato da
Svet. Iul. 32: Papparizione del quidam eximia magnitudine et forma che “guida”
Cesare oltre il fiume) e il gia menzionato episodio di Druso sulla riva
dell’Elba. 1l fine di Devillers ¢ duplice: da una patte ricostruire un possibile
trittico risalente a Livio'”; dall’altra indagare la ricezione di questo trittico in
Lucano, ove la scena del Rubicone si carica di un’analogia fra Cesare e Anni-
bale. Al di la dell'ipotesi dell’ascendenza liviana, rilevante per il discorso sul
Bellum ¢ il possibile intreccio fra vicenda annibalica e passaggio del Rubicone,
intreccio che poteva legittimare la sovrapposizione fra le due figure (e il con-
seguente trasferimento dal Rubicone alle Herculeae arae sulle Alpi).

177 Polyb. 3, 47, 6-9; 48, 7-9. Cft. da ultimo Rawlings 2005, 156, con ulteriore bibliogtafia.
Cfr. Connors 1998, 128 n. 67.

178 Devillers 2010.

179 Devillers si concentra in particolate sulla presenza del fiume, Ebro-Elba-Rubicone, ma ¢
importante notare che il sogno di Annibale (cosi come la guida divina) va riferito anche e
soprattutto a un altro “passaggio decisivo”, quello appunto delle Alpi (esplicita in questo
senso la citata presa di posizione di Polibio).



Stefano Poletti 286

Al nostri fini ancor piu significativo, pero, ¢ proprio la peculiare relazione
col divino che emerge da questo parallelo, in particolare riguardo I'ambiguita
del “segno del dio” nell’episodio annibalico e, in maniera diversa, nel Be/um.
In entrambi i casi i personaggi ricevono omina incoraggianti. Tuttavia I'aned-
doto annibalico (dove pure si presenta un Annibale pius) si ¢ prestato a una
varieta di interpretazioni, che, in ambito romano, miravano sempre pili a mi-
nare la supposta positivita di questi omina, fino ad approdare a Silio e
all’esplicito inganno del dio. Il poeta dei Punica si serve di un zgpos dell’epica:
la divinita manda di proposito segni ingannevoli al personaggio, il quale i in-
terpreta “correttamente” — ovvero si ritrova ad assecondare inconsapevol-
mente il piano divino™. Una simile dinamica, come abbiamo visto, ¢ in atto
anche all'inizio di Eneide 9 nella scena con protagonista Turno e nel pur con-
troverso episodio di Laocoonte, narrato nella Troiae halosis e parallelo a quel-
lo cesariano del Bellum (vd. supra pp. 245-248).

Accanto alla (e al di la della) possibilita di un rapporto di dipendenza, il
confronto con il fallace omen faustum di Silio ¢ particolarmente istruttivo: in-
duce a chiedersi se, come I’Annibale siliano, anche il Cesare petroniano, nel
suo progetto di varcare le Alpi e invadere I'Italia, non si imbatta in omina laeta
inviati da un dio ingannatore. F fondamentale una differenza: al contrario di
Silio, nel Bellum non viene fornita al lettore un’esplicita rappresentazione
dell’apparato divino tradizionale che manda omina, il che, come gia detto,
oscura i moventi di questi segni divini e la loro esegesi. C’¢ qualche indizio
che possa corroborare il sospetto di un “inganno del dio”? La presenza del
termine /aefa nella diegesi, le caratteristiche stesse degli omina e la futura vit-
toria di Cesare nella guerra civile sembrano contraddire questa interpretazio-
ne. Se pero si considera il contesto del Be/um, si puo rintracciare qualche se-
gnale che va nella direzione opposta. In primo luogo, appena dopo aver rice-
vuto questi presagi incoraggianti, I’esercito cesariano si ritrova alle prese con
una serie di intemperie dalle conseguenze disastrose. In secondo luogo,
Apollo ed Ercole, le divinita apparentemente responsabili dei segni che Ce-
sare riceve sulle Alpi, vengono ritratti dal poeta come fautori di Pompeo —

180 Cfr. la sintesi di Tarrant 2012 a Aen. 12, 257-265: «Portents are often misinterpreted by
those to whom they are given, but this portent is intended to deceive and is thus ‘cor-
rectly’ understood by Tolumniusy.



Teologia della guerra civile 287

uno “sguardo sugli dei olimpici” di cui pero, ancora una volta, non vengono
specificati i moventi'".

Non ¢ dunque solo il richiamo alla traversata delle Alpi da parte del co-
mandante cartaginese a gettare ombre sul Cesare petroniano. Il dibattuto
rapporto con il divino (e segnatamente con Ercole) e il famoso (e “favolo-
s0”) episodio del sogno di Annibale si intrecciano con I'aneddotica cesariana
(probabilmente gia a livello delle fonti di Petronio) e spingono a rileggere in
quest’ottica anche l'enigmatica scena petroniana. Quella dell*‘inganno del
dio” resta un’interpretazione affascinante, incoraggiata dalla desctizione della
traversata delle Alpi e, soprattutto, dalla successiva menzione di Apollo ed
Ercole. Tale lettura non viene pero autorizzata esplicitamente dal poeta, al con-
trario di quanto accade di norma (vedi il caso di Silio); anzi, in questa scena,
Eumolpo sembra voler orientare il lettore in un’altra direzione, quella appun-
to degli omina laeta, di un Cesare-Ercole (non di un Cesare-Annibale). Non si
puo dire che il tentativo sia pienamente riuscito. Se di inganno del dio si trat-
ta, ¢ il poeta stesso (ancor piu del suo personaggio) a rimanerne coinvolto.
Eumolpo, in altre parole, non riesce a costruire un apparato divino coerente
e, soprattutto, trasparente. Di conseguenza, il lettore ¢ indotto a dubitare del-
la correttezza dell'interpretazione degli omina proposta dalla voce narrante e,
in generale, della plausibilita della sua costruzione poetica.

Anche la relazione fra divino e umano risulta particolarmente sbilanciata
e incoerente. A tal proposito si puo sviluppare quanto gia osservato nel para-
grafo precedente, soprattutto alla luce del paragone con Annibale. Sul piano
umano, Cesare accoglie positivamente 1 segni, ma non approfondisce il suo
legame col divino né tanto meno con Ercole: costi ¢, di fatto, anche nell’epi-
sodio del tempio di Gades, in cui il confronto con Alessandro resta al centro
della scena, in netto contrasto con l'aneddotica sul paradossale “Annibale
pins”, tradizionalmente preoccupato di instaurare un legame tutto personale
con Ercole nel suo tempio, per quanto strumentale e discutibile potesse ap-
parire agli occhi dei Romani (si veda anche il rito compiuto dall’Annibale si-
liano). A livello divino, mentre il ruolo degli dei olimpici nel poemetto resta

181 V. 269-270 Magnunz cum Phoebo soror et Cyllenia proles | excipit, ac totis similis Tirynthins actis
(cfr. cap. 3 § 3). Su queste “contraddizioni” vd. supra pp. 248-249.



Stefano Poletti 288

nel complesso poco sviluppato, le divinita dotate di potere decisionale, Dite
e soprattutto Fortuna, non si mostrano affatto attente a Cesare, che si confi-
gura come mera pedina nel loro disegno'®. La possibile suggestione dell*‘in-
ganno del dio”, pure non autorizzata dal poeta, non ¢ altro che un sintomo
dell'incoerenza teologica di fondo del Belum, in cui una parte importante
giocano proprio la marginalizzazione del punto di vista olimpico e 'incomu-
nicabilita: le divinita cardine del poema si disinteressano del destino
dell’eroe-Cesare; per contro, 'eroe-Cesare non appare particolarmente inte-
ressato all’apparato divino dell’epos di cui fa parte. A meta strada fra il suo
eroe e i suoi dei, il poeta del Belum resta ben lontano dal colmare questa la-
cuna.

4.3. Paradossi teologici di una poetica tempestas... sulle Alpi

Con grande acume (seppur molto cursoriamente) Philip Hardie ha notato
che gli ostacoli naturali affrontati da Annibale e dai suoi soldati nel terzo li-
bro dei Punica (Pirenei, Rodano, Durance e ovviamente la traversata delle
Alpi in Sil. 3, 477-556) possono essere interpretati come «un’estesa allusione»
alla tempesta che apre il primo libro dell’ Eneide, con un gioco di studiate in-
versioni: dal mare si passa alle vette alpine; il protagonista umano, che aggre-
disce tali vette, non ¢ vittima degli déi e delle loro trame (come I’Enea nella
tempesta di Aexr. 1), ma si trasforma in una sorta di Gigante all’assalto
dell’Olimpo e di Roma, delle cui “mura” le Alpi sono metafora. Al contem-
po questa allusione si intreccia con il passaggio del “tumultuoso” Rubicone
nella  Pharsalia, anch’esso momento liminare dell’epos lucaneo'. L’acuto

182 Vd. cap. 3 § 2.3 ¢ § 3.4 di questo capitolo.

183 Ho tielaborato qui con qualche aggiunta gli spunti di Hardie 1989, 15, 19 n. 51. Fra le va-
rie reminiscenze quasi programmatica ¢ la «relocation of Aeolus’ mountain kingdom»
sulle Alpi: Sil. 3, 491-492 iam cuncti flatus ventique furentia regna | Alpina posuere domo (i vent
sono simbolo della gigantomachia e della guerra civile e non mancano in Petronio: vv.
197-198). Sul titanismo nel passaggio delle Alpi cfr. Fucecchi 1990 e il capitolo siliano in
Chaudhuri 2014. Simili aspetti teomachici nella lotta dell’eroe con le forze della natura si
riscontrano nel zgpos della péyn nopamotépog (Bolt 2019, Biggs—Blum 2019), di cui il
passaggio del Rubicone lucaneo (non diversamente dalla “lotta” contro gli insidiosi flumsi-



Teologia della guerra civile 289

18 Ai nostri

spunto di Hardie non sembra essere stato sviluppato a dovere
fini, una siffatta chiave di lettura risulta assai preziosa anche per il Belum di
Eumolpo: per questa via si apre una prospettiva stimolante per interpretare
I’enigmatica scena alpina e, insieme, riconsiderare in una nuova luce il Zgpos
della poetica tempestas (secondo la famosa definizione di Iuv. 12, 23-24). Que-
sta viene posta tradizionalmente in apertura dell’¢pos e, proprio in virtu di
tale funzione incipitaria, lo caratterizza in modo decisivo. In questo contesto
Silio offre un interessante punto di confronto. Data l'incertezza della que-
stione, al contrario di quanto tentato finora dalla critica, non trattero il rap-
porto con i Punica in un’ottica di dinamica imitativa, con un’analisi puntuale
delle possibili reminiscenze. Credo che possa essere fruttuoso invece consi-
derare le due scene in termini “strutturali’: entrambe rappresentano una re-
interpretazione del 7gpos della tempesta epica e testimoniano, seppur con le
dovute differenze, un momento decisivo nell’evoluzione dell’appatato divino
epico (e del suo ruolo nella poetica tempestas).
Come hanno ben sintetizzato Biggs e Blum, al centro del Zgpos c’¢:

[...] the disparity between divine and human perspectives,
moving from the omniscient view of the gods to the confu-
sion of the hero faced with his own mortality. As such, eatly
instances of the sea-storm serve as a proving ground for the
hero’s endurance and piety. The sea-storm also provides a
space for illustrating the parameters that govern the behaviour
of poetic worlds. With Vergil’s construction of Aeneas as the

representative Roman hero, this struggle takes on wider im-

na alpini in Petronio) costituisce una brillante variazione.

184 Per es., il rapporto fra la tempesta di Aen. 1 ¢ il passaggio delle Alpi di Punica 3 non viene
approfondito da Chaudhuri 2014. Nemmeno Biggs—Blum 2019 si soffermano su questo
aspetto. Un simile “cataclisma incipitario”, metafora della guerra fratricida, ricorre in
Stat. Theb. 1, 324-389. Anche li (come nel Bellum e nei Punica: vd. infra), il modello epico
della tempesta marina si palesa in una sorta di “similitudine intertestuale” (Stat. Theb. 1,
370-375). Vd. Briguglio 2017, 33-48, in part. p. 38: «Anche Stazio, come da tradizione,
colloca all’inizio del suo poema I’ episches Unwetter, apportando, pero, al modello virgiliano
significative modifiche. [...] La tempesta non si svolge in mare, ma sulla terra (raro caso);
eppure il mare sara recuperato retoricamente, all'interno della similitudine conclusiva».



Stefano Poletti 290

plications through political allegory. The opposing forces that
meet in the space of the sea-storm figure the obstacles and

imperatives that dictate Rome’s historical narrative.'®®

Eppure, ancora una volta, Popacita circa la “prospettiva divina” (ovvero i
moventi divini soggiacenti al cataclisma) costituisce, nel Be/um, 'aspetto piu
interessante e, insieme, pit enigmatico, che problematizza il senso poetico ed
ideologico di questa scena, della similitudine che la suggella (Cesare come
Ercole e come Giove che combatte i Giganti) e, in generale, del personaggio
di Cesare.

In primo luogo, come suggerito da Hardie per Punica 3, anche per il Be/-
lum s1 puo patlare, a mio avviso, di “extended allusion” alla tempesta di Aez.
1. Tale rapporto allusivo non mi pare sia stato indagato in profondita. Gia
Cucchiarelli, tuttavia, ha evidenziato come gli ostacoli naturali affrontati da
Cesare sulle Alpi possano essere messi a confronto con il fortunale speri-
mentato da Eumolpo sulla nave di Lica (Saz. 114-115) e, per questa via, con
il tema della guerra civile — la tempesta ¢ metafora del conflitto fratricida e,
dunque, fonte di ispirazione per un poema sul bellun civile; non a caso, il tema
della “nave in tempesta” ¢ oggetto della similitudine ai vv. 233-237, in riferi-
mento alla citta di Roma'®. Nel Be/lum si propone una rilettura del passaggio
del Rubicone lucaneo proprio attraverso la tempesta in apertura dell’ Eneide —
con la furia degli elementi che pero sopraggiunge in Petronio dopo il discor-
so del personaggio (e non prima). Appena entrati in scena, sia il Cesare pe-
troniano che il suo progenitore Enea si ritrovano entrambi in viaggio verso

I'Ttalia, ormai vicina, con i propti uomini /ze#/'®’. Come prima azione nel poe-

185 Biggs—Blum 2019, 125.

186 Cfr. Cucchiarelli 1998.

187 V~. 153-155 haec ubi caleavit Caesar inga wilite laeto | arripuitque locum, summo de vertice montis |
Hesperiae campos late prospexit (su arripuitque vd. p. 228 n. 17); Verg. Aen. 1, 34-35 vix ¢
conspectu Siculae telluris in altum | vela dabant laeti. La caratterizzazione dei personaggi appe-
na entrati sulla “scena epica”, /et/ (prima attestazione del termine /aetus nell’ Eneide e nel
Bellum), ha ricevuto una certa attenzione nell’esegesi virgiliana antica (soprattutto per la
problematica relazione con la morte di Anchise: cfr. Gioseffi 2000, 187-189) e moderna.



Teologia della guerra civile 291

188 Entrambi si

presentano come esuli: Enea ¢ esule da Troia, perché sconfitto dalle forze

ma, entrambi 1 personaggi si rivolgono al cielo in preghiera

greche, e persegue la missione della fondazione di Roma; il Cesare petronia-
no ¢ esule da Roma stessa, considerato “pericoloso” proprio a causa delle
sue clamorose vittorie contro 1 popoli stranieri, e ora, per vendicarsi, ha in-
tenzione di scatenare la guerra (civile) contro i suoi nemici politici (Verg.
Aen. 3, 11 “feror exul in altum”; Bellum ~. 160 “pulsus ab wurbe mea”; v. 162
“excul”)'™. Sullo sfondo aleggia ovviamente la sceneggiatura della Pharsalia:

La /aetitia viene spiegata come gioia per I'avvicinamento all’Ttalia (Tib. Claud. Don. ad /.
laetabantur antem quod haut procul esset Italia) e come causa maior iracundiae per Giunone (Serv.
ad loc. offre anche un’esegesi piu sfumata: alacres et veloces; tpdOvpOL nell’azuctus). I moderni
pongono l'accento soprattutto sull’ironia tragica della situazione (Austin ad /foc.: «The
Trojans delight was the last straw for Iuno, and their happiness is charged with irony»;
Lyne 1989, 181-185: «disaster-prone happiness»; Anderson Wiltshire 2012, 71-76): in ar-
tivo sono appunto lira di Giunone, la tempesta, il naufragio. Le possibili risonanze enea-
diche della /aetitia dell’esercito petroniano appaiono particolarmente significative — anche
e soprattutto in vista dell’opacita dell’apparato divino sotteso alla furia degli elementi sul-
le Alpi. Va da sé che questa /zetitia alle soglie della guerra civile abbia sfumature parados-
sali (vd. quanto detto sugli omina laeta [v. 178]; sui paradossi della felicitas in Lucano cfr.
Lancellotti 2020).

188 Quella di Enea in mezzo alla tempesta ¢ pit precisamente una supplica: Verg. Aen. 1, 93-
94. Per Paggressivita del gesto di Cesare (intentare manus) e per le reminiscenze eneadiche
nell’invocazione cft. supra p. 279 n. 159. Come il Cesare petroniano, anche Enea, dopo la
tempesta, si tivolgera ai suoi compagni di viaggio, rimembrando i trascorsi comuni (Aez.
1, 198-207).

189 La tessera pulsus ab urbe potrebbe avere risonanze sinistre: in poesia ricorre solo per il
malvagio Licabante ovidiano, un personaggio costruito sul modello di Mezenzio (Ovid.
Met. 3, 624-625 Lycabas, qui Tusca pulsus ab urbe | exilinm dira poenam pro caede luebat). 11 “les-
sico dell’esilio” impiegato da Cesare potrebbe forse richiamare anche il (ben piu patetico)
discorso di Mezenzio: Bellum vv. 159-162 “Sed pulnere cogor, /| pulsus ab urbe mea / [...] /
vincendo certior exsul”, Nerg, Aen. 10, 849-852 “heu, nunc misero mibi demmum | exitium infelix;
nune alte yulnus adactum! | [...] pulsus ob invidiam solio sceptrisque paternis”. Al v. 850 gli editoti
non concordano: exitium MP'Roy', Tib. (Mynors, Conte): exilium Pany, Serv. (Williams,
Goold, Geymonat, Harrison). Cfr. Conte 2019, che commenta ad /oc.: «dicolon abundans

est: bis Mezentius adfirmat Lauso perempto se ipsum quoque perisse (exitium ~
uulnus)» (cfr. anche Rosati 2017a, 379 n. 8). Per argomenti in difesa di exiium vd. Dewar
1988 e Harrison 1991 ad Joc.. Secondo Harrison 1991, che accetta exzlium, vulnus non sa-
rebbe pero (come nel Belum) metaforico: «[...] the reference being to Mezentius’ real



Stefano Poletti 292

anche Pentrata in scena del Cesare lucaneo ¢ caratterizzata da un pattern ana-
logo, con una simile invocazione apologetica agli déi (Lucan. 1, 195-203), in
cui il generale risponde alle accuse della Patria addossando la colpa ai nemici
politici, e con l'invasione degli Hesperiae arva (Lucan. 1, 224)".

Abbiamo sopra descritto come la componente acquea “ambigua” dello
scenario alpino, che Cesare e il suo esercito devono affrontare (frangere, rum-
pere), funga da allusione all’attraversamento del Rubicone lucaneo™. In que-
sta ambiguita rientra a pieno titolo anche lo scenario marino dell’ Eneide. 11
rapporto con il #pos della tempesta marittima e con Aen. 1 nello specifico si
svela in una vera e propria “similitudine intertestuale” in cui le violente pre-
cipitazioni vengono paragonate esplicitamente (benché sinteticamente) a
un’unda ponti (vv. 196-200)"*

ecce etiam rigido concussae flamine nubes
exonerabantur, nec rupti turbine vent:

derant, ant tumida confractum grandine caelum.
ipsae iam nubes ruptae super arma cadebant,

et concreta geln w1 % yelut unda ruebat.

wound and not to the metaphorical wound of exile, as some have thought». Cfr. Harri-
son 2007 (in part. 133-1306) sul tema dell’esilio nell’epica latina.

190 Da notare che «exile is a clear debating topic between the sides in the opening book of
Lucan’s poem, where both use it to argue for their own position» (Harrison 2007, 138,
cui rimando per paralleli). Nella Pharsalia la posa dell’esule di stampo eneadico ¢ pero so-
prattutto appannaggio di Pompeo: Lucan. 3, 728-730 cum coniuge pulsus | et natis totosque
trabens in bella penates | vadis adbuc ingens populis comitantibus exuly 7, 379 “Magnus, nisi vincitis,
exnl” (vd. Narducci 2002, 281-286 ¢ Ambiihl 2015, 210 n. 83). Un cenno intertestuale in
questa direzione anche nel Pompeo petroniano (Bellum v. 293 “Epidamni moenia quaere”;
Verg, Aen. 2, 294 “his moenia guaere”; ctr. supra pp. 202-203).

191 Cfr. supra pp. 234-236.

192 Cucchiarelli 1998, 33 valotizza la similitudine marina collegandola alla sctittura del Bellum
in mezzo alla tempesta sulla nave di Lica: «I’imperversare del mare doveva suggerire (o
imporre?) ad Eumolpo le immagini utili per descrivere la catastrofe alpina: di la dalle
fiancate c’era un referente reale assai concreto per il paragone con I'#nda del mare a cui
Eumolpo ha creduto opportuno ricorrerer. Dietro a Cesate (e a Eumolpo) ¢’¢ I'archetipo
dell’Enea di Aexn. 1.

193 In questi versi va messo in rilievo il possibile gioco di parole sul termine pontus/ Pontus, in-



Teologia della guerra civile 293

Anche nella traversata alpina siliana si ritrova, non a caso, una (piu estesa)
similitudine a tema nautico'*. Poco prima dello scatenarsi della tempesta,
inoltre, la descrizione dell’esercito cesariano ridotto miseramente a una s#rues
congesta potrebbe richiamare il naufragio di Aen. 1, con i viri e gli arma (ovvero
gli “oggetti” dell’epos) travolti dalle intempetie'” (vv. 194-195 pariter turmaeque
virigue | armague congesta strue deplorata iacebant; Verg. Aen. 1, 118-119 apparent
rari nantes in gurgite vasto, | arma virum tabulaeque et Troia gaza per undas). 11 carat-
tere cosmico del fenomeno atmosferico, tipico del #pos, si palesa alla fine, in
cui 'universo intero (terra, cielo, fiumi) sembra sconvolto dalla neve — tutto
tranne Cesare: vv. 201-204 victa erat ingenti tellus nive victaque caeli | sidera, victa
suis haerentia flumina ripis; | nondum Caesar erat. sed magnam nixus in hastam |/
horrida securis frangebat gressibus arva. 11 momento di difficolta (insieme all’iden-
tificazione intertestuale con l'eroe-Enea) viene confermato dall’allusione a
Verg. Aen. 12, 398-399 stabat acerba fremens ingentem nixcus in hastam | Aeneas.

Passando al confronto con Punica 3, sia la scena petroniana che quella si-
liana possono essere lette nella cornice dell’evoluzione del #pos della tempe-
sta epica, spesso posto, come detto, in apertura delle “vicende umane” nei
poemi epici, con i pregnanti risvolti allegorici ad esso connessi — gigantoma-
chia e guerra civile i primis. Da ricordare ovviamente anche la rivisitazione
del sgpos in Ovid. Met. 1, con gli dei che decretano lo sterminio del genere

sieme al richiamo al 7gpos del “Ponto ghiacciato” immortalato da Ovidio (cft. e.g. Ovid.
Pont. 4, 7, 7 ipse vides certe glacie concrescere Pontum): non solo una generica “onda marina
ghiacciata”, ma forse piu precisamente “un flutto ghiacciato del Ponto”. Interessante che
i Catalecta di Scaligero, la Tornesiana e le Pithoeane stampino proprio Pontus con la maiu-
scola (non cosi i moderni editori). Da segnalare che ai vv. 239 e 241 si ha una ripetizione
del termine pontus a breve distanza (in relazione a Pompeo come vincitore sui pirati e su
Mitridate), il che ha portato molti critici a dubitare del testo tradito (v. 239 Parthi Buiche-
ler; «displicet parvo intervallo iteratum Pontus» Miiller!). Proprio la possibilita di un gio-
co di parole, che verrebbe ripetuto qui in forma variata, fornisce a mio parere una difesa
convincente del testo tradito — e chiedersi dove vada messa la maiuscola (le moderne edi-
zioni variano a riguardo) significa cadere nella “trappola” di Eumolpo.

194 Sil. 3, 535-539 medio sic navita ponts, | cum dulces liquit terras et inania nullos | inveniunt ventos
securo carbasa malo, | immensas prospectat aquas ac victa profundis | aequoribus fessus renovat sua
lumina caelo.

195 Sulla pregnanza metapoetica del nesso arma virum cfr. Mac Goérain 2018, 435.



Stefano Poletti 294
umano tramite un diluvio universale. La famosa tempesta marittima di
Aen. 1, 34-158, con l'eroe vittima di forze gigantomachiche, viene ribaltata
(inversione del se#ting, mare-montagna, € sintomatica in questo senso): 'eroe
(Cesare, Annibale) sfida le forze della natura, provocando egli stesso il disordi-
ne cosmico che rende difficoltosa la sua avanzata, e si guadagna cosi una sta-
tura “titanica”'”’.

In questo senso ¢ da valorizzare I'anticonvenzionale rielaborazione del 7-
pos in Pharsalia 5 (Lucan. 5, 476-721), sicura fonte di ispirazione per Petro-
nio'®, ma senz’altro ben presente anche a Silio, ove una tempesta “cosmica”
si abbatte su Cesare che sfida la natura e la sua stessa fortuna. Non ¢ mia in-
tenzione addentrarmi nell’interpretazione di questa complessa scena, in cui
la tracotanza di Cesare, personaggio nella Pharsalia favorito dalla Fortuna e
dall’oscura “provvidenza crudele”, viene ostacolata dalla furia degli elementi,
anche se alla fine il generale avra salva la vita. Le diverse letture del passo si
concentrano su un’ambiguita di fondo, che, di fatto, costituisce il tratto pit
innovativo della rivisitazione lucanea del 7gpos: I'assenza della rappresentazio-
ne esplicita degli déi che “provocano” la tempesta, diversamente da quanto
accade in Aen. 1 (ma anche, per es., in Ovid. Met. 1, Sil. Pun. 12 ¢ 17)"”. Si

196 Su Ovidio vd. ancora la sintesi di Biggs—Blum 2019. Sul rapporto sovvetsivo del diluvio
di Met. 1 con I’Eneide e lo stretto legame fra la scena delle Metamorfosi e Petronio cft. cap.
3§2.1-2.

197 La stessa revisione del #gpos (non pit lotta col mare, ma con la montagna) comporta un
ben diverso tipo di “dinamismo” dell’eroe. Mentre in mare la capacita di azione dell’eroe
¢ ridotta ed egli si ritrova fondamentalmente vittima degli eventi, nello scenario alpino c’¢
un matgine di azione/teazione pitt ampio: I'eroe “aggredisce” la natura.

198 Intetessante, in Petronio e Lucano, ¢ 'immagine della fe/lus victa dalla furia degli elementi:
V. 201 victa erat ingents tellus nive; Lucan. 5, 616-617 quam celsa cacumina pessum | tellus victa de-
dit.

199 Cfr. in generale Biggs-Blum 2019, 150: «The absence of epic’s traditional divine appat-
atus from the Bellum Cinile [di Lucano] is particularly evident in the sea-storm, which, as
we have seen, usually provides a point of contact and demarcation between the divine
and human spheres». Una fugace (e pregnante) apparizione del rector Olympi ¢ in Lucan.
5, 620-626, che perod non offre una vera “prospettiva divina” su quanto sta accadendo e
diventa simbolo emblematico della sua assenza. Sull’episodio di Lucano segnalo gli studi
piu recenti: Narducci 2002, 247-258, Matthews 2008, Day 2013, 143-155, Kersten 2018,
137-152, Biggs-Blum 2019, 150-153 (Francesca Econimo ha in preparazione un lavoro



Teologia della guerra civile 295

tratta di una somiglianza notevole fra la scena del Belfum e le intemperie di
Punica 3, ove pure bisogna riconoscere la mancanza di questo ingrediente tra-
dizionale. Fra I’altro sia in Petronio che in Silio si poteva (e si potrebbe) facil-
mente immaginare proprio Ercole come divinita “responsabile” delle condi-
zioni avverse a Cesare e ad Annibale, suoi tracotanti imitatori.

L’assenza di un apparato divino che provochi (e spieghi) la furia della na-
tura raccontata da Eumolpo si fa sentire in un particolare significativo, nella
descrizione dei flumina, di cui in un inciso si dice iussa putares: vv. 189-191
mox: flumina montibus altis | undabant modo nata, sed haec guogue — iussa putares — |
stabant. Nelle altre attestazioni del zgpos, in effetti, la comparsa di un prodigio-
so ostacolo naturale (la “tempesta cosmica”) ¢ il frutto di una catena di co-
mando rigidamente gerarchizzata: in .4en. 1 Giunone ordina (Verg, Aen. 1,77
iussa) a Eolo di scatenare la tempesta, poi sedata da Nettuno, che rimprovera
il re dei venti per aver travalicato 1 limiti del suo potere; in Mez. 1 appare il #-
rannus-Nettuno, che da ordini proprio ai fiumi, i quali prodigiosamente “al-
lentano” le loro fonti e danno piena forza al loro corso (Ovid. Mez. 1, 281-
282 iusserat; hi redennt ac fontibus ora relaxant | et defrenato volvuntur in aequora
cursi)™. Iussa putares, apparentemente un’innocua formula retorica, sottende
argutamente un tratto tipico del Zgpos, ovvero la presenza di una divinita re-
sponsabile del comportamento anomalo (e assai pericoloso!) dell’elemento
naturale — ingrediente di cui petd nel Bellum civile (cosi come in Silio) si av-
verte la mancanza. Il poeta epico Eumolpo “evoca” il ruolo del divino, ma,
quasi rimanendo in dubbio insieme al lettore, si limita al paradossale puta-
res.

Va pero considerata una differenza importante fra Lucano, Petronio e Si-
lio. Come abbiamo visto, sia in Silio che in Petronio i personaggi hanno rice-

che reinterpreta la scena lucanea in un’ottica gigantomachica).

200 Sul rapporto Eneide-Metamoryosi cft. Barchiesi 2005 ad /oc.

201 Un breve cenno a riguardo in Connors 1989, 118, che interpreta iussa putares come «sug-
gestion of the role of the gods controlling the action of his poemy. Il punto resta pero
I'assenza di una presentazione esplicita, che la formula retorica del putares sembra proprio
“decostruire”. In questo senso il Zgpos epico della “catena di comando” che scatena le
forze della natura da a iussa putares uno sfondo significativo (chi ordina? E perché?). Sul
pautares di v. 129, una sorta di “congettura” sul punto di vista del Sole, vd. supra pp. 85-86.



Stefano Poletti 296

vuto omina favorevoli prima della partenza, al contrario del Cesare lucaneo,
che non si lascia affatto scoraggiare dai szgna meteorologici avversi preannun-
ciati dal suo nocchiero Amicla, dimostrando tutta la sua hybris (Lucan. 5, 531-
559)*” Questa “contraddizione”, in un netto (verosimilmente voluto) con-
trasto con la dinamica rappresentata nella Pharsalia, genera una tensione
nell’apparato divino epico del Belum e, in diversa misura, dei Punica. 1 signa
dei rispettivi poemi giocano un ruolo differente e anche su questo punto,
come sopra suggerito, bisogna rilevare un margine di opacita nel Belum di
Eumolpo e, per contro, una soluzione ben piu “trasparente” di Silio. In en-
trambi 1 casi, tuttavia, la stessa avanzata sulle vette, che, per quanto difficol-
tosa, alla fine ha successo (al contrario del viaggio del Cesare lucaneo, che
certo sopravvive al portentoso fortunale, ma si ritrova sulla stessa sponda da
cui ¢ partito), diventa simbolo della sfida rivolta agli déi e della conquista di
uno statuto titanico. L'incoraggiamento dei signa, ammesso pure si tratti di
“inganno del dio”, sembra paradossalmente ritorcersi contro I’Olimpo.

In Eneide 1 sono gli elementi della natura, e segnatamente i venti, a rap-
presentare le forze gigantomachiche, a evocare il pericolo di un caos primos-
diale, una minaccia per 'ordine naturale che ¢ anche politico e poetico
(lattacco all’eroe e alla sua missione, l'arresto della narrazione epica). Ai
venti-Titani reagisce Nettuno ristabilendo il cosmo: la similitudine con
P'uvomo politico (Aen. 1, 148-153) chiatisce il valore simbolico della tempesta.
L’entrata in scena di Venere e Giove fornisce ulteriori rassicurazioni sul suc-
cesso dell’eroe contro le forze del caos™. In Petronio e Silio 'eroe stesso ¢
caratterizzato come “forza aggressiva”, come Titano. Qual ¢ la reazione
dell’apparato divino a una tale aggressione? In Silio, a rendere palese la corri-
spondenza strutturale fra la scena alpina dei Pwnica e la scena marittima
dell’Eneide (e la conseguente inversione di senso), interviene finalmente Gio-
ve, nella sua prima apparizione estesa nell’¢pos siliano. In una sorta di anticli-
max, 'impresa titanica di Annibale sulle Alpi viene subito ridimensionata dal
pronto intervento di Venere e soprattutto dalla prospettiva provvidenziale (e

202 Per contro, Aresi 2019, 176 postula una piena consonanza fra Cesare lucaneo e petronia-
no nel loro “disprezzo” per signa negativi.
203 Cfr. Hardie 1989, 85-97 ¢, ancora, la sintesi di Biggs—Blum 2019.



Teologia della guerra civile 297

imperiale) del sommo dio®™ — anche se, come notato da Chaudhuri, il rap-
porto fra ’Annibale siliano e il Cesare lucaneo provvede a problematizzare il
quadro ottimistico-consolatorio della scena divina®”.

Anche nel Bellum entra in azione Giove, ma in una forma implicita e ben
pit enigmatica, in una similitudine che, oltre al paradigma erculeo, rivela fi-
nalmente la valenza gigantomachica dell’episodio: Cesare che lotta contro la
furia della natura viene paragonato a Giove che lotta contro i Giganti (vv.
205-208).

gualis Caucasea decurrens arduns arce
Ampbhitryoniades, aut torvo Iuppiter ore,
cum se verticibus magni demisit Olympi

et periturornm disiecit™ tela Gigantum.

204 Pur riconoscendo una certa “opacita” sul senso della tempesta, Reitz 2012, 33 suggerisce
ingegnosamente che le difficolta dell’avanzata di Annibale sulle Alpi potrebbero rispec-
chiare il fallimento a cui ¢ destinata la sua missione, messo in rilievo da Giove: «Man
kénnte den Findruck gewinnen, der verlustreiche Weg der Punier sei die direkte Folge
von Jupiters Schicksalsspruch. Die Juxtaposition der Szenen und ihrer Stimmung, hier
der das Schicksal herausfordernde und beinahe scheiternde Hannibal in seiner Hybris,
dort die ruhige Zuversichtlichkeit der Prophezeiung, in der wohlgemerkt die panegyri-
sche Vorhersage der flavischen Dynastie den Hohepunkt bildet, verleiht der Relation der
beiden Erzidhlebenen einen Deutungshintergrund, der gar nicht explizit gemacht werden
muss». Eppute ¢ proprio questa avanzata, per quanto disastrosa, che allarma Venere, che
si titrova a temere I’Annibale-Titano. Sulla profezia di Giove vd. Fucecchi 2020, cap. 2,
con ulteriore bibliografia.

205 Chaudhuri 2014, 234-243, cui rimando piu in generale per una lettura della “gigantoma-
chia” di Annibale e della reazione di Giove: «In having Hannibal re-echo Caesat, and
thereby reaffirming a connection between the two heroes already present in the Bellum
Ciile [scil. di Lucano], Silius blurs the line between foreign and civil war». In questa pro-
spettiva il Cesare di Petronio costituisce un tassello di notevole interesse (Chaudhuri
2014, 240 n. 23 lo cita cursoriamente).

2006 Lrattraente disiecit congetturato da Gulielmius (stampato fra gli altri da Miiller™*) in luogo
del tradito deiecit riceve il forte sostegno di Verg, Georg. 1, 281-283 (i fratelli Oto ed Efial-
te) ter sunt conati imponere Pelio Ossam | scilicet, atgue Ossae frondosum involuere Obympum; | ter
pater exstructos disiecit fulmine montis (cfr. Baldwin ad /foc.; il TLL 5.1.1382.55 confronta Ps.
Sall. Rep. 2, 2, 4 inimicornm arma inermis disiecit). Deiecit pud essere forse difeso nel senso di
“atterrare”, “abbattere”, bumi prosternere (TLL 5.1.395.3ss.), diffuso de hoste interficiendo



Stefano Poletti 298

Dopo la tempesta epica dell’ Eneide cosi come dopo la sua rivisitazione nei
Punica, 11 sommo dio entra in scena di persona. Quasi del tutto assente nei
primi libri del poema siliano (in una maniera molto “lucanea”), Giove fa la
sua comparsa, prende la parola e segue il “copione virgiliano”. Nel Belum la
possibile aspettativa virgiliana viene frustrata e la similitudine (una presenza-
assenza di Giove) sembra quasi prendersi gioco di queste attese. Come
Penigmatico fulgnr dei vv. 122-123 (non a caso in chiusura della scena con i
protagonisti divini, Dite e Fortuna)™”’
ne dell’episodio incentrato sull’eroe del poema, Cesare, assurge a simbolo di

, cosi anche la similitudine a conclusio-

una mancanza — quella del sommo dio e del suo senso direttivo nella narra-
zione epica.

A questo punto, irrimediabilmente, si separano le strade dei due poeti
“classicisti” postlucanei, Eumolpo e Silio, nel loro viaggio sulle Alpi (in mez-
z0 ad una poetica tempestas e alla sua enigmatica teologia) e nel loro tentativo di
ricostruire la forma epica tradizionale dopo Lucano — un dato assai significa-
tivo su culi riflettere, comunque si intenda I'incerta questione della datazione
e della dinamica imitativa.

5. L’eroe e il suo poeta: una similitudine e le sue aspirazioni epiche

Come abbiamo visto, i Romani sono presentati da Dite (tendenziosamen-
te) come nuovi Giganti che sovvertono l'ordine naturale e, in quanto tali,

sono puniti con la guerra civile®®. Cesare sta invece dalla parte giusta, dalla

(TLL 5.1.395.71ss.) e attestato proptio per “I’abbattimento” dei mostruosi nemici degli
Olimpici (in Petronio ci sarebbe dunque un uso traslato, riferito ai loro zela): Ciris 32
anrata deiectus cuspide Typhon; Ovid. Met. 3, 303 quo centimanum deiecerat igne Typhoea. Stubbe
ad loc. cita anche Verg. Georg. 1, 331-333 ille [scil. Giove] flagranti | aut Atho ant Rbodopen aut
alta Ceraunia telo | deicit.

207 Cfr. cap. 2§ 5.

208 Cft. cap. 3 §§ 2.2-2.3. Nel loro attacco all’Oltretomba i Romani-Giganti sembrano imita-
re proprio il modello di Ercole, una minaccia per ’Ade (vd. e.g. Sen. HF 49-56 [rapimen-
to di Cerbero], in part. v. 51 Dite domito, con nota di Billerbeck 1999; cfr. anche I'eroe che
apre la caverna di Caco paragonato a un terremoto che “scoperchia” il regno dei morti in
Verg, Aen. 8, 241-240).



Teologia della guerra civile 299

parte del “cosmo” contro il “caos”? Cesare ¢ Giove, non un Titano? Ercole,
non Annibale? Al contrario di quanto accade nei Punica, il punto di vista divi-
no resta fuori dal campo d’azione e non convalida univocamente I'interpreta-
zione di questa enigmatica scena: la sfida di Cesare alla natura (ovvero la sfi-
da della natura a Cesare). La similitudine sembra invece esprimere la prospet-
tiva del poeta e, in ultima analisi, le sue aspirazioni epiche: Eumolpo vuole
presentarci il suo Cesare come un nuovo Ercole, come un nuovo Giove. Tale
confronto, tuttavia, arriva al termine di un episodio in cui la figura di Cesare
appare sospesa fra Ercole e Annibale, fra Giove e i Giganti®”. Limagery gi-
gantomachica ed erculea tradisce una certa reversibilita, quasi a suggerire che
proprio in quanto nuovo Annibale (e nuovo Gigante) Cesare ¢ giunto a con-
quistare ’'Olimpo, ad essere “come Giove”.

La similitudine ha una struttura complessa, che nasconde interessanti as-
sociazioni di idee. In primo luogo la componente della discesa dalla vetta,
presente sia nella sezione su Ercole (dal Caucaso) che in quella su Giove
(dal’Olimpo), fornisce 'immediato common ground per 1l confronto con Cesa-
re che scende con aria sicura e imperiosa dalle Alpi. Il primo paragone con
Ercole rende esplicito il paradigma mitico che, fin dall’inizio della scena, il
poeta suggerisce per la traversata cesariana delle Alpi: un’impresa degna di
Ercole, proptio perché I'eroe fu il primo a compierla (sulla peculiare e un po’
inaspettata citazione del Caucaso titorneremo piu sotto). Il paragone con
Giove, cruciale e particolarmente compresso, fonde tre ambiti importanti,
quello delle intemperie che sfidano P'eroe, quello della gigantomachia e quel-
lo della guerra civile, secondo un’associazione tipica del 7gpos della “tempesta

209 Connors 1989, 120. Per quanto ingegnosa, trovo nel complesso poco convincente Iidea
di Aresi 2019, secondo cui la similitudine servirebbe unicamente ad oggettivare il punto di
vista del personaggio-Cesare e le sue ambizioni (frustrate, come quelle di un Encolpio
“mitomane”). A mio avviso, una similitudine del genere esprime primariamente la pro-
spettiva del poeta, un mezzo con cui Eumolpo cerca di dare un senso simbolico alla sce-
na appena narrata (in una maniera non dissimile dalle altre “ptime similitudini” epiche:
vd. infra) e, in una certa misura, di dare voce alle proprie aspirazioni (sublimi ed epico-
virgiliane). Si tratterebbe di un tentativo di “portare un senso”, che, come spesso nel Be/
lum, genera ambivalenze e paradossi. Ciononostante, diverse osservazioni di Aresi 2019
(vd. in part. pag. 181, sull’'ambiguita della figura di Cesare-Titano, sul rapporto con Luca-
no e sull’assenza del tradizionale disegno divino) sono senz’altro pertinenti e stimolanti.



Stefano Poletti 300

epica” a partire da Aen. 1. Nella similitudine i #la Gigantum rimandano alle
forze contrapposte a Giove. Gli elementi naturali che ostacolano Cesare nel-
la sua avanzata vengono paragonati esplicitamente ai Giganti. D’altra parte,
Cesare, scendendo dalle Alpi, sta andando a scontrarsi con i suoi nemici po-
litici. Cosi la lotta fra Olimpo e Giganti diventa metafora della guerra civile.
L’ira di Giove (v. 206 forvo ... ore) si riflette in quella di Cesare (v. 209 Zratus,
dopo la similitudine) e lo scontro con gli elementi naturali diventa preludio al
(e simbolo del) conflitto fratricida*’. Come al v. 140, Giove “scende” minac-
ciosamente dal cielo (sanguineoque recens descendit Iuppiter imbre — vv. 206-207
torvo Iuppiter ore | cum se verticibus magni demisit Olympi) e con lui artivano Cesa-
re e la guerra civile.

Il nesso fra guerra civile e gigantomachia e, in senso celebrativo, fra
I'imperatore e Giove che lotta contro i Giganti ¢ centrale nella poesia augu-
stea®’. T versi petroniani potrebbero evocare, pit specificamente, un testo
fondativo dell’encomiastica augustea, ovvero la chiusa delle Georgiche, in cui il
lessico gigantomachico lascia trasparire alcune significative ambivalenze
(Verg. Georg. 4, 559-562):

baec super arvorum cultu pecornmaque canebam

et super arboribus, Caesar dum magnus ad altum
Sulminat Euphraten bello victorque volentis

per populos dat inra viamque affectat Olympo.

210 In arces (v. 209 dum Caesar tumidas iratus deprimit arces) alcuni commentatoti (ad es. Mossler
e Schmeling—Setaioli) hanno letto proprio un’allusione alla “conquista” delle prime citta
dopo la discesa di Cesare in Italia — una possibilita scartata gia da Stubbe. Si fa qui riferi-
mento proprio alle cime alpine (vd. non solo pochi versi prima Caucasea arce, ma anche
Manil. 4, 659 ignibus Alpinas cum contudit Hannibal arces, cui forse il verso petroniano allude;
ulteriori paralleli in Stubbe). D’altra parte bisogna sottolineare la polisemia presente in
questi versi e segnatamente nella similitudine: la lotta contro la natura ¢ preludio alla
guerra civile.

211 Esempio emblematico ¢ Hor. C. 3, 4. Cfr. Connors 1998, 121-125 (in part. 123, con ti-
chiami anche a Lucano e alla poesia flavia) e Hardie 1986, 85-90 per I'analisi della topica.



Teologia della guerra civile 301

11 contesto ¢ diverso e l'allusione appare sottile, ma gli echi lessicali e te-

ne ritratto un Cesare/Giove (insieme all’atto di scagliare fulmini) mentre
compie imprese memorabili (a nord, sulle Alpi e contro le tumidas arces; a est,
presso Valtum Euphraten)*?, introdotte dalla movenza dum Caesar | Caesar dum.
Da notare ¢ I'azione opposta attribuita ai due Cesari: 'uno scende dalle Alpi
(come Giove dall’Olimpo), I’altro invece si appresta a salire sul monte degli
dei*”. 11 paragone, rafforzato dal possibile tichiamo all’Ottaviano virgiliano,
suggerisce che la “discesa” del Cesare petroniano sia da interpretare come
un’ascesa all’Olimpo, per diventare (come) Giove. Nel passo delle Georgiche ¢
stato individuato perd un paradosso (in una certa misura connaturato
all’encomiastica imperiale): «The verb fulminat suggests an association with
Jupiter, but the princeps” attempt on Olympus (562 vian: ... adfectat Olympo) pet-
haps aligns him rather with Jupiter’s foes, the Giants»™*.

La similitudine petroniana ha una funzione strutturale da diversi punti di
vista. Da una parte, come abbiamo detto, risponde al paragone lucaneo fra
Cesare e il leone “annibalico””"” — e proptio la tematica gigantomachica ¢ es-
senziale per comprendere il senso di questa risposta. D’altra parte, il passo
sembra inserirsi nella tradizione delle similitudini in posizione incipitaria dei

212 Sulle operazioni di Ottaviano in Oriente dopo Azio (indicate qui assai vagamente) cft.
Mynors 1990 e Thomas 1988 ad /oc.

213 Inoltre, mentre nelle Georgiche il tremendo fulminat ... bello viene temperato da volentis per
populos dat iura, nel Cesare petroniano prevale, inevitabilmente, la violenza distruttiva.

214 Gale 2003, 327-328 (con bibliografia), che aggiunge: «Virgil’s ambiguous portrayal of
Octavian here resembles the “confusion of Heaven and Hell” that Hardie sees as charac-
teristic both of the Aeneid and of post-Virgilian epicy. Ovidio impiega spesso il verbo af-
Sectare per i Giganti: Ovid. Met. 1, 152 adfectasse ferunt regnum caeleste Gigantas, Fast. 3, 439,
Pont. 4, 8, 59. Un po’ troppo rigido Mynors 1990 su fulminat: «It would be a mistake to
see an allusion here to Jupiter the thunder-god». Contra Thomas 1988, che su viamque ad-
fectat Olympo commenta: «The words strengthen the sense that Octavian in some way
supplants, rather than merely joins, Jupiter».

215 Cfr. supra pp. 271-273.



Stefano Poletti 302

poemi epici, tutte pit 0 meno esplicitamente legate al parallelismo fra piano
umano e divino e alla gigantomachia. Il confronto petroniano, in particolare,
sembra presupporre la revisione del tema della gigantomachia presente nella
Pharsalia (a partire dall’iniziale elogio di Nerone e poi in tutto il poema, in cui
Cesare ¢ “come Giove”). Lucano porta all’estremo il paradosso virgiliano del
viam affectare Olympo. Su questo punto conviene ora concentrarsi.

Come sopra accennato, la similitudine che chiude la “tempesta epica” di
Aen. 1 (Verg. Aen. 1, 148-153, la prima dell’Eneide) ha un forte valore pro-
grammatico e offre un’interpretazione della lotta fra dei e Giganti e del suo
rapporto con la discordia civile. Ovidio propone una rilettura della prima si-
militudine dell’ Eneide. In Met. 1, dopo che Giove in persona comunica al con-
ctlinm 1l tentato assassinio ordito contro di lui da Licaone, la pietas degli dei
nei suoi confronti viene associata a quella nei confronti di Augusto quando
subl un attentato (Ovid. Mez. 1, 199-206). La ripresa ovidiana apre a una
nuova concezione della divinita, della sua valenza provvidenziale e del suo le-
game con 'umanita, mettendo in discussione sottilmente la relazione fra or-
dine politico, provvidenza e potere divino proposta da Virgilio, in una deli-
berata “attualizzazione del mito” nel nuovo contesto politico e nell’innovati-
vo epos delle Metamorfosr'®. In questa dinamica rilevante ¢ il punto della narra-
zione in cui episodio si inserisce, ovvero la presentazione del rapporto con-
flittuale fra uomini e dei, che tanta parte ricopre nella costruzione della scena
divina del Bellun"": Tattentato di Licaone e, piu in generale, 'empia umanita
vengono da Giove paragonati al pericolo della gigantomachia, riferita pochi

216 Cfr. Barchiesi 2005, 187: «Se quest’ultimo [Virgilio] offriva ai lettori un breve tiepilogo
della transizione dalla crisi repubblicana al nuovo ordine (in cui non vanno sottovalutate
le implicazioni di violenza [...]), Ovidio sembra aggiornare il quadro: complotto e re-
pressione sono le nuove manifestazioni del potere proiettate dall’analogia, gia virgiliana,
tra Iuppiter e il principe di Roma». Feeney 2014, 221-222: «Virgil had used the realm of
human politics to illustrate the providential natural order; now Ovid uses threatened
chaos in the realm of human politics to illustrate the threat of chaos to Jupiter’s provid-
ential dispensation». Per I'attualizzazione del mito vd. Lenzi 2015, 51-57. A questi tre stu-
di rimando per un’analisi del rapporto fra le due similitudini (con bibliografia e rassegna
sui problemi piu puntuali, come lidentificazione dell’attentato in questione e il possibile
riferimento alle idi di marzo).

217 Cft. cap. 3 § 2.



Teologia della guerra civile 303

versi prima; come punizione arrivera il diluvio universale, a sua volta esplicita
ripresa (e inversione) della tempesta virgiliana.

Passando a Lucano, ¢li studi lucanei tendono a considerare come “prima
similitudine” del suo epos, in diretto contrappunto a Virgilio, il paragone fra
la distruzione della repubblica romana durante la guerra civile e la catastrofe
universale stoica (Lucan. 1, 72-81)*'%. Senz’altro questa ¢ la prima similitudine
“esplicita” all’interno dell’¢pos, ma credo che, nel gioco di corrispondenze
strutturali con i poemi epici precedenti, adeguata riflessione meriti la “simili-
tudine implicita” contenuta pochi versi prima nel famoso elogio di Nerone,
con un parallelo fra la gigantomachia e le guerre civili, due mali necessari per
arrivare al dominio del Tonante e dell'imperatore (v. 35 serwire: un dominio ti-
rannico)*’. Questo “paragone incipitatio” si inserisce in modo assai consa-
pevole nel confronto fra piano umano e divino profilatosi nelle prime simili-
tudini di Eneide e Metamorfosi e, sulla scorta soprattutto di queste ultime, nella
tematica panegiristica dell'imperatore come Giove. Com’¢ noto, la lode di
Nerone ¢ uno dei passi piu controversi della Pharsalia. Non mi addentro nel-
lo spinoso dibattito, ma ¢ ormai assodato da gran parte della critica che tale
elogio venga relativizzato dalla concezione della guerra civile nel resto del
poema e che in esso si insinuino elementi ambigui e potenzialmente sovver-
sivi. In questo contesto anche il richiamo alla gigantomachia ha ricevuto una
certa attenzione. Recentemente, nel suo brillante studio sulla teomachia nella
poesia imperiale, Chaudhuri ha sottolineato 'ambivalenza, o meglio, la com-
plessita interpretativa del tema gigantomachico, confrontando 'elogio di Ne-
rone, assimilato a Giove, con la similitudine fra i repubblicani/Pompeiani e
gli dei olimpici che si preparano alla lotta contro i Giganti del settimo libro

218 Viene valorizzata come “first simile” ad es. da Feeney 1991, 278, Hershkowitz 1998, 228,
Feeney 2014, 223, Roche 2005, Roche 2009 a Lucan. 1, 67-97.

219 Lucan. 1, 33-38 guod si non aliam venturo fata Neroni | invenere viam magnogue aeterna
parantur | regna deis caelumgue suno servire Tonanti | non nisi saevorum potuit post bella gigantum, |
iam nibil, o superi, querimmnr, scelera ista nefasque | hac mercede placent. Gia Hardie 1986, 381
suggeriva che «the analogy of Gigantomachy is a/so introduced at the outset (1.36)» (cor-
sivo mio), ma non mi pare che questa sua suggestione abbia trovato adeguato sviluppo
negli studi sulla “prima similitudine” nel poema lucaneo. La bibliografia sul passo ¢ stet-
minata. Mi limito a rimandare, oltreché al ricco commento di Roche 2009, ai lavori di
Chaudhuri 2014, 171-172 e Kersten 2018, 264-312.



Stefano Poletti 304

(Lucan. 7, 144-150)**". Qui Lucano sembra invertire il zgpos augusteo della gi-
gantomachia: saranno i rabidos Gigantas (7, 145), le forze del furor e del caos,
ovvero Cesare e 1 suoi, ad avere la meglio, non quelle della razionalita e
dell’ordine™. Piu in generale, Chaudhuri ha definito le «competing notions
of how one might be like, or struggle against, the gods» nella Pharsalia e 1
ruolo del “teomaco-Cesare”, che va ad occupare il posto lasciato vacante da-
gli déi (e segnatamente da Giove)*”. In questa peculiare revisione (e ripropo-
sizione) del parallelo fra gigantomachia e guerra civile, tipico della propagan-
da augustea, si annida il germe del rovesciamento. Nell’ottica di una lotta fra-
tricida, 1 Giganti e gli Olimpici non sono poi cosi diversi fra loro; a seconda
dei punti di vista, (un) Cesare puo essere un Giove o un Gigante, o meglio,

un Gigante che si ¢ conquistato il posto di Giove??

. Cio costituisce uno degli
aspetti piu significativi nella “teleologia minata” racchiusa nell’elogio di Ne-
rone.

Solo in una siffatta cornice — quella delle “prime similitudini” e
dellimportante intermediazione lucanea — enigmatica similitudine petronia-
na trova il suo senso. Anche nel Belum non si tratta della “prima”®, ma il
passo dell’epillio si inserisce scientemente in questa rete di paragoni incipitari
fra uomo (Cesare/imperatore) e divinita su uno sfondo gigantomachico e
ne fornisce una rielaborazione originale. Proprio la reinterpretazione del
tema teomachico della Pharsalia occupa un posto centrale. La similitudine del
Bellum viene “sovvertita” dal suo immediato contesto, ma il discorso investe

220 Chaudhuri 2014, 171-172 (in questo contesto il ctitico confronta anche I'uso del tema gi-
gantomachico nel discorso dei Massilioti in Lucan. 3, 312-320).

221 Narducci 2002, 309. Cfr. anche la nota di Lanzarone 2016 ad /oc.

222 Chaudhuri 2014, 156-194.

223 Su questo vd. Feeney 1991, 299: [...] in this poem the Gigantomachic motif is itself
subverted [...] for the Caesars are intruders». Cft. anche da ultimo Kersten 2018, 79: «So
wird hier augusteische Propaganda mit augusteischen (oder besser: vergilischen) Mitteln
problematisiert». Kersten insiste in modo otiginale sulla dinamica di tripetizione/deco-
struzione. Nel suo capitolo sull’elogio di Nerone particolare attenzione ¢ dedicata pro-
prio ai paradossi della condizionale guod si... che introduce I’elogio e il paragone con la
gigantomachia. Su “Caesar as Jupiter in Lucan’s Be/lum Civile” (un tema lucaneo rivisitato
da Petronio) cfr. Nix 2008.

224 Cfr. vv. 54-55; v. 200.



Teologia della guerra civile 305

la rappresentazione della guerra civile e le sue ripercussioni teologiche in
senso lato, con la messa in discussione della semantica stessa della giganto-
machia, in un epos in cui Giove ¢ sostanzialmente assente.

In una simile prospettiva va letto anche il paragone fra Cesare ed Ercole.
11 confronto con Ercole, tipico dell’encomiastica augustea, ricorre esplicita-
mente in relazione al princeps nelle parole profetiche di Anchise®”. Abbiamo
analizzato sopra la potenziale ambivalenza del modello erculeo a partire
dall’episodio di Ercole e Caco — un altro mito che, come la gigantomachia, si
presta ad essere invertito di senso nel contesto della guerra civile?. Un rife-
rimento intertestuale all’Eneide (quasi una citazione: Verg. Aen. 11, 490-491
Julgebatque alta decurrens anrens arce | exsultatque animis et spe iam praecipit hostens —
v. 205 Cancasea decurrens arduus arce)™ suggerisce, fin da subito, 'ambivalenza
della similitudine petroniana. In Verg. Aen. 11, 490 Turno, dopo essersi at-
mato, accorre al combattimento. Da questa reminiscenza trapela lo spirito
“aggressivo” di Ercole-Cesare, pronto a grandi imprese e ad affrontare i ne-
mici (ovvero i suoi concittadini). Diversi tratti, inoltre, accomunano la descri-
zione di Turno a quella del Fauror petroniano (Aen. 11, 486 furens; 492-497
qualis ubi abruptis fugit praesepia vinclis | tandem liber equns ecc.; cfr. Bellum v. 258
Furor abruptis cen liber habenis)™®. In questo dialogo intertestuale Ercole, mo-
dello augusteo, maestoso e sublime, si contamina con il mostruoso demone
della guerra civile e con Turno, nemico di Enea e della futura Roma. D’altra
parte, 'associazione Turno-Cesare ¢ indicativa dell’ambiguita di fondo del
personaggio petroniano, pochi versi prima rappresentato in una “posa enea-
dica” mentre affronta la neve (v. 203 — Verg. Aen. 12, 398 cit. sopra).

225 Verg, Aen. 6, 801-803 “nec vero Alcides tantum telluris obivit, | fixerit aeripedem cervam licet, aut
Erymanthi | pacarit nemora et Lernam tremefecerit arcu” (con Horsfall 2013 ad /oc.). Vd. la sin-
tesi di Stafford 2012, 152-153. Cft. anche Connors 1998, 121-125.

226 Cfr. supra pp. 274-277.

227 Vetg, Aen. 11, 490 (stranamente non segnalato dai commenti al Be/um) ¢ I'unica altra at-
testazione del part. decurrens + arce nella poesia latina. Decurrere + arce in poesia ricorre
inoltre solo per il Laocoonte virgiliano (sul parallelismo Laocoonte-Cesare vd. supra pp.
246-249): Verg, Aen. 2, 41 Laocoon ardens summa decurrit ab arce.

228 Sulla similitudine cfr. Horsfall 2003.



Stefano Poletti 306

La similitudine petroniana, un po’ inaspettatamente, non riguarda in sé le
fatiche di Ercole né il suo attraversamento delle Alpi (alluso all’inizio della
scena alpina), ma un’altra tappa delle sue peregrinazioni montane, il Caucaso,
dove I'eroe libera Prometeo; da li si sposta verso ovest per il furto dei pomi
delle Esperidi e delle mandrie di Gerione, seguendo le indicazioni di Prome-
teo stesso™. I tratti del confronto con Ercole, tipici della propaganda augu-
stea, si adattano anche al contesto cesariano del Belunr: il paragone riguarda
le imprese in giro per il mondo, e segnatamente quelle che Cesare sta per in-
traprendere (ovvero la guerra civilel) e che lo innalzeranno alla gloria e alla
divinizzazione.

11 richiamo all’uccisione dell’aquila che tormentava Prometeo e alla libera-
zione del Titano, nella mitologia benefattore se non addirittura creatore del
genere umano, merita ulteriore approfondimento. L’impresa appena compiu-
ta da Ercole (un’impresa, secondo Esiodo, concessa da Zeus per la gloria del
figlio: Hes. Theog. 530 kA€0G) potrebbe rimandare alle benemerite gesta di
Cesare — passate (le guerre galliche) o forse anche, entro un certo limite, fu-
ture (la “liberazione” di Roma dai suoi nemici interni dopo la liberazione da
quelli esterni?). L’allusione, seppur implicita, a Prometeo evoca pero soprat-
tutto un momento critico dei rapporti fra Zeus e una serie di figure (i Titani
e 'umanita) con cui il dio, ansioso di consolidare il proprio potere, entra in

229 Sul mito di Prometeo cfr. Promethens nel NP (DNP-Gruppe Kiel) e Griffith 1983, 1-6,
che cosi sintetizza le differenze fra le versioni esiodee (Hes. Theog. 507-616; Erg. 42-105)
e quella del Prometeo incatenato: «P(rometheus)’s Hesiodic father, Iapetus, has been omitted
[...] and P. is now himself a Titan, son of Earth [...], i.e. he is uncle rather than cousin
of Zeus. Omitted too is any mention of the trickery at Mecone, the original cause of
Zeus’ anger according to Hesiod, or of the creation of woman (Pandora)». Le (comples-
se e spesso contraddittorie) testimonianze sulla liberazione di Prometeo sono strettamen-
te legate ai frammenti del perduto Prometeo liberato: cfr. West 1979, ’Appendix di Griffith
1983, Sommerstein 2008, 196-199 (con bibliografia), Ruffell 2012, 46-49. Sulla localita
del supplizio (il Caucaso rappresenta una vulgata non attestata nel Prometeo Incatenato) vd.
West 1979, 134-135, Griffith 1983, 79-80, Ruffell 2012, 97, Sommerstein 2008, n. al fr.
193 v. 28. Breve rassegna anche in Connors 1998, 127-128 n. 66, che, sul rapporto con la
similitudine del Be/um, annota sinteticamente «Caesar’s ascent and descent of the Alps
here reverses the Herculean paradigm, in which descent of the Caucasus precedes ascent
of the Alps».



Teologia della guerra civile 307

contflitto. In questo ritroviamo un margine di continuita con la seconda parte
della similitudine sulla gigantomachia, a cui peraltro, secondo la tradizione,
Ercole diede un contributo decisivo. Prometeo, che pure avrebbe aiutato
Zeus nella Titanomachia (Aesch. Prom. 248-252), si rese protagonista del fur-
to del fuoco e fu punito con il famoso supplizio™. La liberazione di Prome-
teo ad opera del semidio Ercole sancisce un momento di riconciliazione, ma
questo evento appare pur sempre legato alla rivelazione da parte del Titano
circa il pericolo di detronizzazione (la profezia secondo cui Teti avrebbe ge-
nerato un figlio piu forte del padre) e dunque al consolidamento del potere
“tirannico” di Zeus™".

In quest’ottica va riletta anche la Ringkomposition che incornicia la scena al-
pina. II “luogo erculeo” delle Alpi petroniane ¢ ispirato all’Atlante virgilia-
no™”. Atlante ¢ fratello di Prometeo e protagonista dell’impresa che, nella si-
militudine, Ercole si appresta a compiere (I pomi delle Esperidi). 11 legame
con il mito di Atlante va esteso, appunto, alla Titanomachia (e alla conse-
guente punizione del Titano). All'inizio e alla fine della scena alpina sono
evocati il conflitto fra ’Olimpo e i suoi nemici e 'immagine dello Zeus-tiran-
no che ne esce vincitore: anche per questo la lotta di Cesare-Giove contro la
natura alpina si configura come Titanomachia. Mentre in Virgilio Atlante ve-
niva rappresentato nella sua funzione di «stable prop» dell’ordine cosmico e
olimpico stabilito da Giove®”, nell’attacco del Cesare petroniano alle Alpi-
Atlante si allude piuttosto al caos di cui il Titano fu protagonista, simbolo
della discordia catastrofica della guerra civile. E significativo che il rapporto
fra Atlante e disordine universale del bellum civile venga sfruttato gia nella sce-

230 Questa la versione del Prometeo incatenato (per quelle esiodee vd. n. prec.).

231 Su Zeus come tiranno (il rapporto autotitatio e conflittuale fra mondo olimpico e i suoi
sottoposti) nel mito di Prometeo rimando alla sintesi di Lloyd-Jones 2003: cfr. anche
Griffith 1983 e Ruffell 2012 (s.v. “tyranny” nei loro indici).

232 Cfr. supra p. 238 n. 49. Sul mito di Atlante cfr. A#/as [2] (Scheer) nel NP. Pur non notan-
do il riferimento ad Atlante, Ripoll 2019, 5 mette in rapporto la descrizione delle Alpi e
la similitudine finale e rileva che «’imagerie gigantomachique ouvre et clot I’épisode alpin
en un effet decomposition circulaire».

233 Hardie 2009, 78, Hardie 2012, 94.



Stefano Poletti 308

na divina, nell'immagine della Fortuna come “instabile Atlante”, che non
puo (né vuole) sopportare oltre la moles di Roma (vv. 82-83)**.

Proprio Pelemento erculeo della similitudine ¢ quello piu esplicitamente
problematizzato nel Be//um. Come accennato, al v. 270 entra in scena Ercole,
che sceglie di stare dalla parte di Pompeo poiché “a lui simile in tutte quante
le sue fatiche” (#otis similis Tirynthins actis)™
effetti, un legame fra FErcole e Pompeo da una parte e Venere e Cesare
dall’altra: ¢ assai probabile che le due divinita, poste alle polarita del catalogo
petroniano, vogliano evocare proprio questa nota contrapposizione delle due
propagande®*. Ma, all'interno del Bellum, la contraddizione con la similitudi-
ne resta stridente e difficilmente giustificabile, imperniata com’e, in entrambi
1 casi, sul rapporto di “somiglianza” fra 'eroe mitico e il personaggio storico
(Ercole in persona sceglie Pompeo come eroe che piu gli assomiglia)®’. La
presenza di Ercole (insieme ad Apollo) in questa mini-teomachia provvede a
venare di ambiguita il rapporto fra Cesare e i signa che riceve. Nel caso della
similitudine vale un discorso analogo. Al pari della gigantomachia, il parago-
ne con Ercole, come detto, ¢ un pezzo forte della propaganda augustea, che
trova espressione emblematica proprio nella profezia di Anchise e nel suo di-
segno teleologico. Eppure, nell’'opaca teologia di Eumolpo e nel suo Cesare
dai tratti titanici e annibalici, sia la similitudine con Ercole che quella con
Giove si rivelano prontamente reversibili, denunciando la mancanza di un
vero Giove epico che possa indicare il #/os della storia e di un vzero eroe epico
(e storico) che possa con esso identificarsi.

. La tradizione storica riferisce, in

234 Cfr. cap. 3§ 1.

235 La stessa clausola ricorre, in relazione a Teseo, in Stat. Theb. 12, 584 nec sacer invideat
paribus Tirynthius actis, anche qui ad indicare un paragone fra i due eroi.

236 Grimal 1977, 27; cft. supra pp. 198-199.

237 V. 205 gualis; v. 270 similis. Non credo che la (pur ingegnosa) distinzione proposta da Ri-
poll 2006, 247 n. 50 possa risolvere il paradosso: «Cette justification n’est pas contradic-
toire avec lidentification latente de César a Hercule dans les vers 144-151 et 205-206
[...], car les deux associations ne se situent pas sur le méme plan: théologie politique avec
Pompée, mythologie symbolique avec César».



Teologia della guerra civile 309

Linstabilita interpretativa in cui resta, per cosi dire, intrappolata la figura
di Cesare potrebbe essere in una certa misura voluta, ricercata dal personaggio-
Eumolpo?r Nonostante la delicatezza della questione, credo che tale ambiva-
lenza si spieghi meglio nell’ottica di un’ambizione (frustrata e dagli esiti para-
dossali) di Eumolpo, vittima del gioco ironico dell*‘autore nascosto”. Si trat-
ta di un gioco particolarmente elaborato, che implica un’importante riflessio-
ne sull’eroe epico (segnatamente su Cesare) e sulla sua ambigua semantica
dopo la Pharsalia di Lucano. Nella scena cesariana del poema (e in particolare
nella similitudine conclusiva) Eumolpo sembra esprimere le proprie aspira-
zioni epico-virgiliane, per I'eroe-Cesare, ma anche per se stesso e per la pro-
pria impresa. L’avanzata sulle insidiose Alpi del personaggio (alla volta di
Roma e della guerra civile) rispecchia il pericoloso viaggio verso il sublime
intrapreso dal poeta-Eumolpo nella trattazione del belli civilis ingens opus, in cui
¢ facile “scivolare”.

Tali aspirazioni sono destinate a non concretizzarsi, in un poema (pro-
grammaticamente “imperfetto”) in cui il significato della figura di Cesare si
perde in un labirinto di ambivalenze e paradossi, astratto da qualsiasi teleolo-
gia olimpica. Di Cesare e del suo #os Eumolpo sa (e puo) dirci solo questo:
Ieroe fu travolto dalla feralis Enyo (v. 62; ovvero la sua epica ricerca di glotia ¢
un atto suicida); la sua divinizzazione ¢ demandata sbrigativamente alle pato-
le della Discordia (v. 290 “tu, dive™). In tal senso 'immedesimazione del poeta
vesanus con le sue divinita anticonvenzionali, malvagie e infernali (le uniche
“Muse” rimaste a Eumolpo nell’autodistruttivo belli civilis ingens opus), impedi-
sce una piena realizzazione delle pretese epiche del suo eroe, impedisce di
costruire un fnis oltre il trionfo di Fortuna, Furor e Discordia (si ha una “non-
fine”: vd. cap. 3 § 4). L’eroe del poema, sospeso in una sorta di limbo se-
mantico, appare “dimezzato”, cosi come I'appatrato divino in cui viene in-
scritto. E, insieme a loro, tale appare inevitabilmente anche il poetastro se-
guace del Romanus Vergilins. Eumolpo si propone pomposamente di rico-
struire 1 deorum ministeria dopo la rivoluzione lucanea, ma ne fornisce una vi-
sione assai parziale e disorganica e offre del rapporto fra uomo (eroe) e dio
un modello instabile e opaco, di cui egli stesso, quale poeta e narratore epico,
sembra restare vittima.






BIBLIOGRAFIA

Strumenti di consultazione citati con sigla

LIMC

NP

OCD

OLD

PSN
RE

TLL

= Lexicon iconographicum mythologiae classicae, 7.G-
rich/Miinchen 1981-1999.

= H. Cancik — H. Schneider (ed.), Der Neue
Panby, Enzyklopadie der Antike, Stuttgart/Wei-
mar 1996-2003.

= Omnomasticon (vd. TLL).

= S. Hornblower — A. Spawforth — E. Eidi-
now (ed.), The Oxford Classical Dictionary, Ox-
ford 2012 (4 ed.).

= PGW. Glare (ed.), Oxford Latin Dictionary,
Oxford 1968.

= Petronian Society Newsletter, 1970-.

= A. Pauly — G. Wissowa ef alii (ed.), Panlys Re-
alencyclopddie der Classischen Altertumswissenschaft,
Stuttgart/Miunchen 1894-1980.

= Thesaurus Lingnae L atinae, Leipzig 1900-.

Edizioni, traduzioni e commenti del Satyricon

Sono escluse le prime edizioni (vd. i sigla in Millet'): M, e, s, ¢, t, p', p™

Amar

= J.A. Amar, T. Petronii Arbitri Carmen de Bello
Cavili, in M. Ann. Lucani Pharsalia, Paris 1822.



Anton

Aragosti

Baldwin

Bonaria—Marzullo

Bosch

Boubhier

Branham—Kinney

Breitenstein

Bucheler

Burman!

Stefano Poletti 312

= Petronii Arbitri Satyricon ex recensione Pe-
tri Burmanni passim reficta cum supplemen-
tis Nodotianis, notas criticas ... addidit C. G.
Antonius, Leipzig 1781.

= A. Aragosti, Petronio Arbitro. Satyricon, Mila-
no 2004.

= FET. Baldwin, The Bellum Civile of Petronius,
New York 1911.

= A. Marzullo — M. Bonaria, Pefronio Arbitro,
1/ Satiricon, Bologna 1970.

= Titi Petronii Arbitri Equitis Romani Satyri-
con, Johannes Boschius ad scriptorum exem-

plarium fidem castigavit et notas adfecit,
Amsterdam 1677.

= Poeme de Pétrone sur la Guerre Civile entre César
et Pompée ..., Amsterdam 1737 [pubblicato
anonimo).

= R. Bracht Branham — D. Kinney, Satyrica by
Petronius, Berkeley-Los Angeles 1996.

= N. Breitenstein, Petronius, Satyrica 1-15. Text,
Ubersetznng, Kommentar, Berlin 2009.

= E Bucheler, Petronii Satirarum Religuiae, Be-
rolini 1862 [= ed. mai; 1 ed.] — 1922 [VI ed,;
cur. G. Heraeus].

= Titi Petronii Arbitri Satyricon quae supers-
unt, cum integris doctorum virorum com-
mentariis ... C. P Burmanno, I-1I, Trajecti ad
Rhenum 1709.



Teologia della guerra civile 313

Burman® = Titi Petronii Arbitri Satyricon quae supers-
unt, cum integris doctorum virorum com-
mentariis ... C. . Burmanno [rev. ].J. Reiske e
C. Burman)|, I-TI, Amsterdam 17437

Burman, C. = vd. Burman?

Canali—Stucchi = L. Canali — S. Stucchi, Petronio Arbitro. Tutti
7 versi intarsiati nella prosa del Satyricon, Castel-
franco Veneto 2014.

Castorina = E. Castotina, Petronio Arbitro. Dal Satyricon:

Cena Trimalchionis, Troiae halosis, Bellum civile,
Bologna 1970.

Ciaffi = V. Ciaffi, Petronio Arbitro. Satyricon, Torino
1967%

Courtney = E. Courtney, The poems of Petronius, Atlanta
1991.

de Guerle, H. = Oeuvres complétes de Pétron, avec la tra-
duction francaise par M. H. de Guertle, Paris
1861.

de Guerle, JN.M. = JNM. de Guetle, La Guerre civile, poéme,

traduction libre de Pétrone, ornée du texte la-
tin, et suivie de recherches sceptiques, tant sur
la satyre de Pétrone que sur son auteur, Paris
1799.

Diaz y Diaz = M. C. Diaz y Diaz, Petronio Arbitro. Satiricon
(2 voll.), Madrid 1990

Dousa = L. Dousae Nordovicis, Pro Satyrico Petronii
Arbitri, viri consularis, Praecidaneorum libri
tres, Lugduni Batavorum 1583 [ristampato da
Goldast e Burman)].



Ehlers
Erhardus
Ernout

Gianotti

Giardina—Cuccioli Melloni

Goldast

Gonzalez de Salas

Guido

Habermehl

Hadrianides

Stefano Poletti 314

= vd. Miller*?,
= vd. Goldast.
= A. Ernout, Pétrone. Le Satiricon, Paris 1922.

= G.F. Gianotti, L.z Cena di Trimalchione. Dal
Satyricon di Petronio, Acireale/Roma 2013.

= G.C. Giardina — R. Cuccioli Melloni, Petro-
nii Arbitri Satyricon, Torino 1995.

= T. Petronii Arbitri, Equitis Romani Satiri-
con, cum Petroniorum fragmentis, noviter re-
censitum, interpolatum et auctum. Accesser-
unt seorsim notae et observationes vatiorum
[ed. M. Goldast], Helenopoli 1610 (= Lug-
duni 1610 e 1618, Francofurti 1621).

= T. Petroni Arbitri E. R. Satiticon. Extrema
editio ex Musaeo D. Iosephi Antoni Gonsali
de Salas, Froncofurti 1629.

= G. Guido, Petronio Arbitro. Dal Satyricon: I/
Bellum Civile, Bologna 1976.

= P. Habermehl, Petronius, Satyrica 79-141. Ein
philologisch-literarischer Kommentar. Bd. 1: Sat. 79-
110, 2006 (Berlin); Bd. 2: Sar. 1711-118, 2020
(Betlin/Boston); Bd. 3: Sat. 119-124, 2021
(Betlin/Boston).

= Titi Petronii Arbitri Equitis Romani Satyri-
con, cum fragmento nuper Tragurii reperto ...
Omnia commentariis, et notis doctorum vi-
rorum illustrata. Concinnante Michaele Ha-
drianide, Amstelodami 1669.



Teologia della guerra civile 315

Heseltine = M. Heseltine, Petronius, Satytricon and Seneca,
Apocolocyntosis (rev. by E.H. Warmington),
Cambridge MA 1969.

Holzberg = N. Holzbetg, Petronins. Satyrische Geschichten,
Berlin 2013.

Lotichius = T. Petroni Arbitri Satyricon ... noviter re-

censente Jo. Petro Lotichio ..., Francofurti ad
Moenum 1629.

Méssler = Qunaestionum Petronianarum specimen  alterum,
Hirschberg 1865; Quaestionum Petronianarum
specimen tertinm, Hirschberg 1870.

Miiller! = K. Mullet, Petronius. Satyricon Religuiae, Mun-
chen 1961.

Miiller” = K. Muller — W. Ehlers, Petronius, Satyrica.
Schelmengeschichten, Miinchen/Ziirich  1965',
1978%

Miiller’ = K. Miller — W. Ehlers, Petronius, Satyrica.
Schelmengeschichten, Miinchen/Zirich  1983',
19957, 2004°.

Miiller* = K. Muller, Petronius. Satyricon Religuiae, Mo-

nachii et Lipsiae 1995, 2003

Nodot = Titi Petronij Arbitri Equitis Romani Satyri-
con: cum fragmentis Albae Graecae recupera-
tis anno 1688, Coloniae Agrippinae 1691.

Paratore = E. Paratore, 1/ Satyricon di Petronio. Vol. 1 In-
troduzione. Vol. 2: Commento, Firenze 1933.

Pellegrino = C. Pellegrino, Petronii Arbitri Satyricon, Roma
1975.



Reiske

Sage

Scarsi

Schmeling

Schmeling—Setaioli

Schnur

Smith

Stubbe

Sullivan

Vannini

Walsh

Warmington

Wernsdorf—ILemaire

Stefano Poletti 316

= vd. Burman®.

= E. Sage, Petronius. The Satiricon (rev. and exp.
by B.B. Gilleland), New York 1969.

= M. Scarsi, Gaio Petronio. Satyricon, Firenze
1996.

= G. Schmeling, Petronius’ Satyricon and Seneca’s
Apocolocyntosis, Cambridge MA 2020.

= G. Schmeling (with the collaboration of A.
Setaiol), A Commentary on the Satyrica of Petro-
nins, Oxford 2011.

= H. C. Schnut, Petron. Satyricon. Ein romischer
Schelmenroman, Stuttgart 1988.

= M.S. Smith, Petronii Arbitri Cena Trimalchio-
nis, Oxford 1975.

= H. Stubbe, Die Verseinlagen im Petron, “Phi-
lol.” Suppl.-B. XXV 2, Leipzig 1933.

= J. Sullivan, Petronius Arbiter. The Satyricon and
the Fragments, Baltimore/Victotia 1965.

= G. Vannini, Petronii Arbitri Satyricon 100-
115. Edizione critica e commento, Betlin 2010.

= P.G. Walsh, Petronins. The Satyricon, Oxford
1996.

= v. Heseltine.

= DPoetac Latini minores ex recensione
Wernsdorfiana. Satirica, elegiaca, lyrica et alia
quaedam carmina, quae notis veteribus ac no-
vis illustravit N.E. Lemaire, vol II, Parisiis
1824.



Teologia della guerra civile 317

Saggi e studi

AA.VV. 1977, Atti del convegno virgiliano sul bimillenario delle Georgiche (Napo-
1i).

Ahl, F. 1976. Lucan. An Introduction (Ithaca).

Ahl E 2012. “Humour, chance, and Choices. Human and Divine in the Ae-
neid”’, in Baier 2012, 13-27.

Amalfitano, P. 2017 (ed.). I/ piacere del male. Le rappresentazioni letterarie di
un’antinomia morale (Pisa).

Ambithl, A. 2015. Krieg und Biirgerkrieg bei Lucan und in der griechischen Literatur.
Studien ur Rezeption der attischen Tragodie und der hellenistischen
Dichtung im Bellum civile (Miinchen/Boston).

Anderson, W.S. 1972. Ovids Metamorphoses. Books 6-10 (Norman)

Anderson, W.S. 1997. Ovids Metamorphoses. Books 7-5 (Norman)

Anderson Wiltshire, D. 2012. “Hopeful joy”: A study of laetus in Vergil’ Aeneid
(Diss. Chapel Hill).

André . 1967. Les Noms d’oiseanx en latin (Patis).

Antoniadis, T. 2018. “Tumidumque per amnem signa tulit (BC 1.204-205). Water-
Symbolism and Callimachean Poetics in Lucan’s Rubicon
and Rivers of the Flavian Epic”, Latomus 77, 920-38.

Aresi, L. 2019. “Sulle orme di Ercole. Modelli epici a confronto tra Ovidio e
Petronio”, Erga-I.ggoi 7, 161-806.

Ariemma, E. 2007. “Visitare i templi. Ripensamenti virgiliani (e lucanei) nei
Punica di Silio Italico”, Centopagine 1, 18-29.

Arnott, W. 2007. Birds in the Ancient World from A to Z (London).

Arweiler, A. 2006. “Erictho und die Figuren der Entzweiung: Voriibetlegun-
gen zu einer Poetik der Emergenz in Lucans Bellum cinile”,
Dictynna 3, 3-71.

Arya, D.A. 2002. The Goddess Fortuna in Imperial Rome. Cult, Art, Text (Diss.
University of Texas).

Asso, P. 2002. “The Function of the Fight. Hercules and Antaeus in Lucan”,
Vichiana 4, 59-73.

Asso, P. 2009. “Hercules as a Paradigm of Roman Heroism”, in Augoustakis
2009, 179-92.



Stefano Poletti 318

Asso, P. 2010. A Commentary on Lucan De bello civili I1” (Betlin).

Asso, P. 2011 (ed.). Brill’s Companion to Lucan (Leiden).

Augoustakis, A. 2003. “Lugendam Formae Sine Virginitate Religuit. Reading Py-
rene and the Transformation of Landscape in Silius’ Punica
37, AJPh 124, 235-57.

Augoustakis, A. 2010 (ed.). Brill’s Companion to Silius Italicns (Leiden).

Augoustakis, A. 2016. Statius, Thebaid § (Oxford).

Austin, R. G. 1955. P. Vergili Maronis Aeneidos Liber Quartus (Oxford)

Austin, R. G. 1964. P. Vergili Maronis Aeneidos Liber Secundus (Oxford).

Austin, R. G. 1971. P. Vergili Maronis Aeneidos Liber Primus (Oxford).

Austin, R.G. 1977. P. Vergili Maronis Aeneidos Liber Sextus (Oxford).

Badali, R. 1977. “Virgilio Georg. 1, 466-88 ¢ Lucano Phars. 1, 522-83”, in AA.
VV. 1977, 121-31.

Baier, T. 2006. “Der Gotterapparat bei Silius Italicus”, Aevum Antiguum 0,
293-308.

Baier, T. 2010. “Lukans epikureisches Goétterbild”, in Devillers—Franchet
d’Esperey 2010, 113-24.

Baier, T. 2012 (ed.). Gaitter und menschliche Willensfreibeit. Von Lucan bis Silins
talicns (Minchen).

Baldwin, B. 1981. “Seneca and Petronius”, .AClass 24, 133-40.

Barchiesi, A. — Rosati, G. 2007. Owidio. Metamorfosi. Libri 1II-11/, trad. di L.
Koch, comm. di A. B. (libro I1I) e G. R. (libro IV) (Milano).

Barchiesi, A. 1984. La traccia del modello. Effetti omerici nella narragione virgiliana
(Pisa).

Barchiesi, A. 1992. P. Ovidii Nasonis Epistulae Heroidum 1-3 (Firenze).

Barchiesi, A. 1997. The Poet and the Prince. Ovid and Augustan Discourse (Berke-
ley/Los Angeles).

Barchiesi, A. 1997a. “Endgames: Ovid’s Metamorphoses 15 and Fasti 67, in Ro-
berts—Dunn—Fowler 1997, 181-208.

Barchiesi, A. 2001. Speaking 1 olumes. Narrative and Intertext in Ovid and Other
Latin Poets (London).

Barchiesi, A. 2002. “Martial Arts. Mars Ultor in the Forum Augustum: A
Verbal Monument with a Vengeance”, in Herbert-Brown
2002, 1-22.



Teologia della guerra civile 319

Barchiesi, A. 2005. Ovidio. Metamorfosi. Libri I-11, trad. di L. Koch, comm. di
A. B. Milano).

Barchiesi, A. 2009. “Senatus consultun de Lycaone. Concili degli dei e immagina-
zione politica nelle Mezamorfosi di Ovidio”, MD 61, 116-45.

Barchiesi, A. 2015. Homeric Effects in V'ergils Narrative (Princeton).

Bardon, H. — Verdiere, R. 1971 (ed.). Virgiliana (Leiden).

Barnes, E.J. 1971. The Poems of Petronius (Diss. Toronto).

Barnes, W.R. 2002. “Aeneid 6.826-35: Homer and Caesar’s command”, in
McKechnie 2002, 113-29.

Barrett, P. 1979. M. Annaei Lucani Belli Cinilis Liber 17 (Leiden).

Barriere F (c.d.p.). “Patler des dieux et parler aux dieux chez Lucain (Belum
cinile, 1-11)”.

Barriere E 2016. Lucain, La Guerre civile. Chant 11 (Patis).

Barriere, E 2015. “Sic quisque pavendo dat vires famae (Lucain, Bellum civile 1,
484-485). Etude de la peur dans Rome 2 arrivée de César
en 49 av. J.-C.”, in Coin-Longeray—Vallat 2015, 325-38.

Bartsch, S. 1997. Ideology in Cold Blood. A Reading of Lucan’s Civil War (Cam-
bridge, Mass.).

Bartsch, S. 2012. “Ethical Judgment and Narratorial Apostrophe”, in Baier
2012, 87-98.

Batstone, W.W. — Damon C. 2006. Caesar’s Civil War (Oxford).

Baumbach, M. — Koéhler, H. — Ritter, A. M. 1998 (ed.). Mousopolos Stephanos.
Festschrift fiir H. Gorgemanns (Heidelberg).

Baumbach, M. — Hémke, N. 2006 (ed.). Fremde Wirklichkeiten. Litearische Phan-
tastik und antike Literatnr (Heidelberg).

Beck, R. 1979. “Bumolpus poeta, Eumolpus fabulator. A Study of Characteri-
zation in the Satyricon”, Phoenix 33, 239-53.

Beck, R. 1982. “The Satyricon. Satire, Narrator, and Antecedents”, MH 39,
206-214.

Beil, UJ. 2010. Die hybride Gattung. Poesie und Prosa im enropdischen Roman von
Heliodor bis Goethe (Wirzburg).

Beissinger, M. — Tylus, J. — Wofford, S. 1999 (ed.). Epic Traditions in the Con-
temporary World. The Poetics of Community (Berkeley).



Stefano Poletti 320

Bellandi, F — Berti, E. — Ciappi, M. 2001 (ed.). lustissima Virgo. 1/ mito della
Vergine in Germanico e in Avieno. Saggio di commento a Germanico
Arati Phaen. 96-7139 ¢ Avieno Arati Phaen. 273-352 (Pisa).

Beneker, J. 2011. “The Crossing of the Rubicon and the Outbreak of Civil
War in Cicero, Lucan, Plutarch, and Suetonius™, Phoenix 65,
74-99.

Bennardo, L. 2010. G/ Inferi e la prima notte di guerra. Saggio di commento a Sta-
zio, Tebaide §. 7-270 (Diss. Scuola Normale Superiore di
Pisa).

Bernbeck, E.J. 1967. Beobachtungen zur Darstellungsart in Ovids Metamorphosen
(Miinchen)

Bernstein, N.\W. 2018. “Inuitas maculant cognato sanguine dextras: Civil War The-
mes in Silius’s Saguntum Episode”, in Donovan Ginsberg—
Krasne 2018, 179-98.

Berti, E. 2000. M. Annaei Lucani Bellum Civile Liber X (Firenze).

Berti, E. 2004. “Aspetti del moralismo nell’epica di Lucano”, in Esposito—
Ariemma 2004, 109-35.

Berti, E. 2020. “Semina belli. Seneca il Vecchio e le cause delle guerre civili”,
in Scappaticcio 2020, 101-22.

Bessone, F. — Fucecchi, M. 2017 (ed.). The Literary Genres in the Flavian Age
(Betlin/Boston).

Bessone, F. 2011. La Tebaide di Stazio. Epica e potere (Pisa).

Bejor, G. 2007. (ed.). I/ Laocoonte dei Musei Vaticani: 500 anni dalla scoperta (Mi-
lano).

Bianchi, U. 1985. “Fatum” e “Giove” in Della Corte 1984-1991, vol. 11, 474-
9 e 743-7.

Biggs, T. — Blum, J. 2019. “Sea-Storms in Ancient Epic”, in Reitz—Finkmann
2019, 11.2.125-67.

Biggs, T. 2019. “Varro of Atax in Lucan’s Gallic Catalog”, Munemosyne 72,
972-93.

Billerbeck, M. 1999. Seneca. Hercules Furens. Einleitung, Text und Kommentar
(Leiden).

Billington, S. — Green, M. 1996 (ed.). The Concept of the Goddess (L.ondon/
New York).



Teologia della guerra civile 321

Billington, S. 1996. “Fors Fortuna in Ancient Rome”, in Billington—Green
1996, 129-40.

Binninger, S. 2006. “Le Tropaenm Alpium et IHeéracles Monoikos. Mémoire et
célébration de la victoire dans la propagande augustéenne a
La Turbie”, in Navarro Caballero—Roddaz 2006, 179-203.

Birt, T. 1900. “Das Arvallied”, Archiv fiir lateinische Lexikographie und Gramma-
ik 11, 149-95.

Bishop, C. 2019. Cicero, Greek Learning, and the Making of a Roman Classic (Ox-
ford).

Bloch, R. 1985 (ed.). D ’Hérakles a Poseidon. Mythologie et protobistoire (Geneva).

Bocchi, G. 2011. “Lucano e la sintesi di Virgilio. Proposte di riflessione”, Ae-
vum Antiquum 11, 209-42.

Bomer, F 1969-2006. P. Ovidius Naso, Metamorphosen. Kommentar (Heidelberg).

Bolt, T.J. 2019. “Theomachy in Greek and Roman epic”, in Reitz—Finkmann
2019, 11.1.335-90.

Bonamente, G. — Cristofoli, R. — Santini, C. 2016. Le fignre del mito in Propersio
(Turnhout).

Boyle, A.J. 1996 (ed.). Roman Epic (London/New York).

Bowie, E.L. 2003. “The chronology of the earlier Greek novels since B.E.
Perry: revisions and precisions”, AN 2, 47-63.

Braccesi, L. 2001. Hellenikos kolpos (Roma).

Bramble, J. 1982. “Minor figures” e “Lucan”, in Kenney—Clausen 1982, 467-
94, 533-57.

Braund, S. — Gill, C. 1997 (ed.). The passions in Roman thought and literature
(Cambridge).

Breed, B.W. — Damon, C. — Rossi, A. 2010 (ed.). Citizens of Discord. Rome and
Its Civil Wars (Oxford/New York).

Breitenbach, A. 2009. Kommentar zu den Pseudo-Seneca-Epigrammen der Antholo-
gia Vossiana. (Hildesheim)

Brena F 1993. “Das Blut und die Flamme. Anmerkung zu Lucan 2, 126-
1297, RAM 136, 307-21.

Bretzigheimer, G. 1993. “Jupiter Tonans in Ovids Metamorphosen”, Gymnasinm
100, 19-74.



Stefano Poletti 322

Briguglio, S. 2017. Fraternas acies: saggio di commento a Stazio, Tebaide, 1, 1-
389 (Alessandtia).

Bruere 1950 = Bruere, R. T. “The Scope of Lucan’s Historical Epic”, CPh
45,217-235.

Biicheler, F. 1965. Klezne Schriften (Osnabriick).

Buckley, E. — Dinter, M.T. 2013 (ed.). A Companion to the Neronian Age (Ox-
ford).

Burck, E. 1979. Das rimische Epos (Darmstadt).

Byrne, SN. — Cueva, E.P. — Alvares, J. 2006 (ed.). Essays in Honor of G.L.
Schmeling (Eelde).

Cairo, E. 2013. “El didlogo entre Jupiter y Venus en Met. 15, 807-842: una
lectura del fatum virgiliano”, Minerva 26, 163-79.

Cameron, A. 1970. “Myth and Meaning in Petronius. Some Modern Compa-
risons”’, Latomus 29, 397-425.

Canfora, L. 1999. Giulio Cesare. 1/ dittatore democratico (Roma/Bari).

Capponi, F. 1979. Ornuithologia latina (Genova).

Carden, R. 1974. The Papyrus Fragments of Sophocles. An Edition with Prolegomena
and Commentary (Betlin).

Carmignani, M. — Graverini, L. — Todd Lee, B. 2013 (ed.). Collected Studies on
the Roman Novel. Ensayos sobre la novela romana (Cordoba).

Carmignani, M. 2011. “Eumolpus poeta. Ovidio y la ultima manus en Sat. 118”,
Promethens 37, 169-78.

Carmignani, M. 2013. “Poeta vesanus, recitator acerbus. Die auf Horaz basieren-
de Karikierung des Eumolpus in Petronius, Saz. 1187, RAM
156, 27-46.

Carmignani, M. 2015. “Notas al texto petroniano”, in Chialva—Palachi 2015,
103-20.

Carsana, C. 2007. Commento storico al libro 11 delle Guerre Civili di Appiano (parte
I) (Pisa).

Casali, S. 2011. “The Bellum Civile as an Anti-Aeneid’, in Asso 2011, 81-109.

Casali, S. 2018. “Caesar’s Poetry in Its Context”, in Grillo-Krebs 2018, 206-
14.

Casali, S. 2019. Eneide. Libro 2. Seconda edizione riveduta e ampliata (Pisa).



Teologia della guerra civile 323

Casamento, A. 2005. La parola ¢ la guerra. Rappresentazioni letterarie del Bellum
civile zn Lucano (Bologna).

Cassia, M. — Giuffrida, C. 2017 (ed.). I disegni del potere, il potere dei segni (Ragu-
sa).

Castagna, L. — Lefeévre, E. 2007 (ed.). Studien u Petron und seiner Rezeption/ Stu-
di su Petronio e sulla sua fortuna (Betlin/New York).

Castelli Montanari, A. 1980. “Una declamazione del Sazyricon vista in una
prospettiva retorica”, Maia 32, 53-9.

Castorina, E. 1971. “Petronio, Lucano e Virgilio”, in Bardon—Verdiére 1971,
97-112.

Caviglia, F. 1990, “vorago”, in Della Corte 1984-1991, vol. V*, 627-8.

Celotto, G. 2017. Si Tantus Amor Belli Tibi, Roma, Nefandi. Love and Strife in
Lucan’s Bellum Civile (diss. Florida State University).

Celotto, G. 2018. “The metapoetic function of magic: Ovid’s Orpheus and
Lucan’s Erichto”, Latonus 77 (3), 628-45.

Champeaux, J. 1982-1987. Recherches sur le culte de la Fortune a Rome et dans le
monde romain des origines a la mort de César (Roma).

Champeaux, J. — Chassignet, M. 2006 (ed.). “Aere perennius”. En hommage a
Hubert Zehnacker (Patis).

Chaudhuti, P. 2014. The War with God. Theomachy in Roman Imperial Poetry (Ox-
ford).

Chialva, 1. — Palachi, C. 2015 (ed.). Glissai/linguae en el Mundo Antiguo.
Homenaje a Stlvia Calosso (Santa Fe).

Ciafardone, G. 2017. A adivinbagio no pensamento ciceroniano. Estudos a partir do
De divinatione (Diss. Lisbona).

Cipriani, G. 1984. L'epifania di Annibale (Bari).

Citroni Marchetti, S. 1991. Plinio il Vecchio e la tradigione del moralismo romano
(Pisa).

Clarke, M.]. — Currie, B.GE — Lyne, RO.AM. 2006 (ed.). Epic Interactions.
Perspectives on Homer, 1irgil, and the Epic Tradition presented to
Jasper Griffin by former pupils (Oxford).

Clément-Tarantino, S. — Maugier-Sinha, A. 2010 (ed.). Le VVirgile des auntres,
Mosaigue 3.



Stefano Poletti 324

Clément-Tarantino, S. 2010. “Immotum atque insuperabile fatum. Autour de
PEnéide de la fin des Métamorphoses”, in Clément-Tarantino—
Maugier-Sinha 2010, 3-28.

Coin-Longeray, S. — Vallat, D. 2015 (ed.). Peurs antiques (Saint-Etienne).

Colafrancesco, P. 2004. Dalla vita alla morte. 1] destino delle Parche (da Catullo a
Seneca) (Bari).

Collignon, A. 1892. Etude sur Pétrone. La critigue littéraire, imitation et la parodie
dans le Satiricon (Patis).

Connors, C. 1989. Petronius’ Bellum Civile and the Poeties of Discord (Diss. Uni-
versity of Michigan).

Connors, C. 1990. “Summary of Petronius’ Bellum Civile and the Poetics of Dis-
cord”, PSN 20.1, 12-3.

Connors, C. 1994. “Famous Last Words. Authorship and Death in the Satyr-
con and Neronian Rome”, in Elsner—Masters 1994, 225-35.

Connors, C. 1998. Petronius the Poet. Verse and Literary Tradition in the Satyricon
(Cambridge).

Conte, G.B. 1985. Memoria dei poeti e sistema letterario. Catullo, 1 irgilio, Ovidio,
Lucano (Totino).

Conte, G.B. 1997. L’autore nascosto. Un’interpretazione del Satyricon (Bologna).

Conte, G.B. 2002. Letteratura latina. 1. eta imperiale (Milano).

Conte, G.B. 2019. P. Vergilius Maro: Aeneis. Editio altera (Berlin/New York).

Corbett, PB. 1969. Recensione a Miiller®, CP) 64, 253-6.

Cordes, L. 2017. Kaiser und Tyrann. Die Kodierung und Unikodiernng der Herrscher-
reprasentation Neros und Domitians (Betlin/Boston).

Courtney, E. 1970. “Some Passages of Petronius”, BICS 17 (1), 65-9.

Courtney, E. 1993. The Fragmentary Latin Poets (Oxford).

Courtney, E. 2001 (ed.). .A Companion to Petronins (Oxford).

Cresci Marrone, G. 2017. “Fra sidus e sol. Le alterne vicende del capitale
simbolico augusteo in eta tardo antica”, in Cassia—Giuffrida
2017, 11-23.

Criado, C. 2000. La feologia de la Tebaida Estaciana. El anti-virgilianismo de un
clasicista (Zirich/New York).

Criado, C. 2011. “Teologias y teodiceas épicas. Estacio y la perspectiva
ovidiana”, Emerita 79 (2), 251-75.



Teologia della guerra civile 325

Criado, C. 2013. “The Contradictions of Valerius’ and Statius’ Jupiter: Power
and Weakness of the Supreme God in the Epic and Tragic
Tradition”, in Manuwald—Voigt 2013, 195-214.

Croisille, J.-M. — Fauchére, PM. 1982 (ed.). Neronia 1977 (Clermont-Fer-
rand).

Croisille, J.-M. — Perrin, Y. 2002 (ed.). Neronia 1/T (Bruxelles).

Cucchiarelli, A. 1998. “Eumolpo poeta civile. Tempesta ed epos nel Satyri-
con”, A4 44, 127-38.

Cueva, E. — Byrne, S.N. 2014 (ed.). A Companion to the Ancient Novel (Chiches-
ter).

Cueva, E. — Schmeling, G. — James, P. — Ni Mheallaigh, K. — Panayotakis, S.
— Scippacercola, N. 2018 (ed.). ReWiring the Ancient Novel.
Volume 2: Roman Novels and Other Important Texts (Gronin-
gen).

Currie, B.G.F. 2015. “Cypria”, in Fantuzzi—Tsagalis 2015, 281-305.

D’Alessandro Behr, F. 2007. Feeling History. Lucan, Stoicism, and the Poetics of
Passion (Columbus, OH).

D’Urso, V. 2019. “Mentimur regnare lovem. Aspetti del ‘divino’ nel Bellum civile
di Lucano”, BSL 49 (2), 557-71.

Dahlmann, H. ez al. 1959 (ed.). Studien ur Textgeschichte und Textkritik. Fest-
schrift G. Jachmann (Koln).

Damon, C. 2003. Tacitus. Histories. Book I (Cambridge).

Danese, M.R. 1992. L'anticosmo di Eritto e il capovolgimento dell’Inferno virgiliano
(Lucano, Phars. 6, 333 5gg.) (Roma).

Daviault, A. 1983. “La destination d’Encolpe et la structure du Sazyricon.
Conjectures”, CE.A 15, 29-46.

Daviault, A. 2001. “Est-il encore possible de remettre en question la datation
néronienne du Satyricon de Pétrone?”, Phoenix 55, 327-42.

Davies, J.P. 2004. Romes Religions History. Livy, Tacitus and Ammianus on their
Gods (Cambridge).

Day, H.J.M. 2013. Lucan and the Sublime. Power, Representation and Aesthetic Ex-
perience (Cambridge).

De Finis, L. 2005 (ed.) Itinerari e itineranti attraverso le Alpi dall’Antichita all’Alto
Medioevo (Trento).



Stefano Poletti 326

De Nadai, J.-C. 2000. Rhbétorigue et poétique dans la Pharsale de Lucain. La crise de
la représentation dans la poésie antigne (Louvain/Paris).

De Witt, N.J. 1941. “Rome and the ‘Road of Hercules™, T:APhA 72, 59-69.

Dehon, P-J. 2000. “PETRONINV/S... PLENV/S LITTERIS. Aux sources de
B.C. 144-208 ($.AT. 122-3)”, RCCM 42 (2), 215-23.

Delarue, E 2000. Stace, poéte épigue. Originalité et cobérence (Louvain/ Patis).

Della Corte, F. 1984-1991 (ed.). Enciclopedia virgiliana (Roma).

Deroux, C. 1998 (ed.). Studies in Latin Literature and Roman History, IX (Bru-
xelles).

Devillers, O. — Franchet d’Espeérey, S. 2010 (ed.). Lucain en débat. Rhbétorigue,
poétique et histoire (Bordeaux).

Devillers, O. — Krings, V. 2006. “Le songe d’Hannibal. Quelques réflexions
sur la tradition littéraire”, Pallas 70, 337-46.

Devillers, O. 2010. “Le passage du Rubicon. Un itinéraire de I'information”,
in Devillers—Franchet d’Espérey 2010, 303-12.

Dewar, M. 1988. “Mezentius’ Remorse”, CQ 38 (1), 261-2.

Dewar, M. 1991. Statius. Thebaid IX (Oxtford).

Dick, B.E. 1967. “Fatum and Fortuna in Lucan’s Bellum Civile’, CPh 62 (4),
235-42.

Dieterich, A. 1893. Nekyia. Beitrdge zur Erklirung der neuentdeckten Petrusapoka-
Hpse (Leipzig).

Dingel, J. 1997. Kommentar zum 9. Buch der Aeneis 1ergils (Heidelberg).

Dinter, M.T. — Guérin, C. — Martinho, M. 2015 (ed.). Reading Roman Declama-
tion. The Declamations Ascribed to Quintilian (Berlin/Boston).

Dinter, M. 2002. “Lucan’s hungry Fama”, MPhil essay. Cambridge.

Dinter, M. 2012. Anatomizing civil war: studies in Lucan’s epic technigne (Ann Ar-
bort).

Dobbin, R.F. 1995. “Julius Caesar in Jupiter’s Prophecy, Aeneid, Book 17,
ClAnt 14 (1), 5-40.

Dominik, W.J. 1994. The Mythic V'vice of Statins. Power and Politics in the Thebaid
(Leiden).

Donié, P. 1996. Untersuchungen zum Caesarbild in der romischen Kaiserzeit (Ham-
burg).



Teologia della guerra civile 327

Donovan Ginsberg, L. — Krasne, D.A. 2018 (ed.). After 69 CE. Writing Civil
War in Flavian Rome (Betlin).

Dépp, S. 1968. Virgilischer Einfluss im Werk Ovids (Miinchen).

Driediger-Murphy, L.G. 2019. Roman Republican Augnry. Freedom and Control
(Oxford).

Duc, T. 1994. Le De raptu Proserpinae de Claudien: réflexions sur une actualisa-
tion de la mythologie (Bern).

Dyck, A.R. 2004. A Commentary on Cicero, De Legibus (Ann Arbor).

Eigler, U. 2012. “Fama, Fatum und Fortuna. Innere und dussere Motivation in
der epischen Erzdhlung”, in Baier 2012, 41-53.

Elsner, J. — Masters, J. 1994 (ed.). Reflections of Nero. Culture, History, and Repre-
sentation (London).

Esposito, P. — Ariemma, E. 2004 (ed.). Lucano ¢ la tradigione dell’epica latina

(Napoli).

Esposito, P. — Nicastri, L. 1999 (ed.). Interpretare Lucano. Miscellanea di Studi
(Napoli).

Esposito, P. 1991. “Su una sententia lucanea (Phars. 11 14-15)”, VVichiana 3 (2),
243-52.

Esposito, P. 1995. “Lucano e Ovidio”, in Gallo—Nicastri 1995, 57-76.

Esposito, P. 1996. “Lucrezio come intertesto lucaneo”, BSL 26, 517-44.

Esposito, P. 2014. “Sulla prima fase della fortuna di Lucano”, GIF 66, 163-
81.

Esposito, P. 2020. “Cesare nella Troade: I'impossibile rinascita del passato”,
Thersites 11, 151-75.

Esposito, P. 2020a (ed.). Seminari Lucanei 1. In memoria di Emanuele Narducci
(Pisa).

Fabbrini, D. 2007. 1/ migliore dei mondi possibili. Gli epigrammi ecfrastici di Marziale
per amici ¢ protettori (Firenze).

Fabrizi, V. 2015. “Hannibal’s March and Roman Imperial Space in Livy, .46
urbe condita, Book 217 Philologns 159 (1), 118-55.

Fantham, E. 1992. Lucan: De Bello Civili, Book II (Cambridge).

Fantham, E. 1996. Roman Literary Culture. From Cicero to Apuleins (Baltimore).

Fantham, E. 1998. Ovid. Fasti. Book 117 (Cambridge).



Stefano Poletti 328

Fantham, E. 2011. Roman Readings. Roman Response to Greek Literature from
Plauntus to Statius and Quintilian (Betlin/New York).

Fantuzzi M. — Tsagalis C. 2015 (ed.). The Greek Epic Cycle and Its Ancient Recep-
tion. A Companion (Cambridge).

Feddern, S. 2018. Der antife Fiktionalititsdiskurs (Betlin).

Fedeli, P. 2016. “Le ambiguita del mito”, in Bonamente—Cristofoli—Santini
2016, 11-34.

Feeney, D.C. 1991. The Gods in Epic. Poets and Critics of the Classical Tradition
(Oxford).

Feeney, D.C. 2014. “First Similes in Epic”, T:APhA 144, 189-228.

Feldherr, A. 2009. “Delusions of Grandeur: Lucretian ‘Passages’ in Livy”, in
Hardie 2009a, 310-29.

Feldherr, A. 2010. Playing Gods. Ovids Metamorphoses and the Politics of Fiction
(Princeton).

Felgentreu, E — Mundt, F — Riicker, N. 2009 (ed.). Per attentam Caesaris au-
rem. Satire - die unpolitische Gattung? (Tlibingen).

Fernandelli, M. 1999. “Aletto e Discordia (su Eneide vii 325-6 ¢ Enn. Annales
fr. x Skutsch)”, Maia 51 (1), 23-7.

Février, C. 2006. “Du prodige en poésie. Variations sur un theme épique”, in
Champeaux—Chassignet 20006, 417-32.

Finiello, C. 2005. “Der Birgerkrieg: Reine Minnersache? Keine Minnersa-
chel Erictho und die Frauengestalten im Belum Civile Lu-
cans”, in Walde 2005, 155-185.

Finkelberg, M. 2011 (ed.). The Homer Encyclopedia (Chichester).

Finkmann, S. — Behrendt, A. — Walter, A. 2018 (ed.). Antike Erzabl- und Den-
tungsmuster. Zwischen Exemplaritit und Transformation (Betlin/
New York).

Fischbach, K.-A. 1947. Prodigienhdufung im romischen Epos (Diss. Tubingen).

Fischer, S.E. 2008. Seneca als Theologe. Studien zum 1 erbaltnis von Philosophie und
Tragodiendichtung (Betlin).

Flobert, P. 2003. “Considérations intempestives sur 'auteur et la date du Sa-
tyricon sous Hadrien”, in Herman—Rosén 2003, 109-22.

Flobert, P. 2006. “De Stace a Pétron”, in Champeaux—Chassignet 2006, 433-
7.



Teologia della guerra civile 329

Fo, A. 1982. Studi sulla tecnica poetica di Claudiano (Catania).

Foeht-Janssens, Y. — Metry, E. 2003 (ed.). La Fortune. Thémes, représentations,
disconrs (Geneve).

Fowler, D. 1998. “Opening the gates of war (Aen. 7.601-40)”, in Stahl 1998,
155-74.

Fox, M. — Adams, E. 2012 (ed.). Lucan. Civil War (New York).

Fox, M. 2007. Cicero’s Philosophy of History (Oxford).

Franchet d’Esperey, S. 1999. Conflit, violence et non-violence dans la Thébaide de
Stace (Paris).

Franchet d’Espeérey, S. 2003. “Quis furor, o cives? Le furor et la Furie comme
code poétique de la guerre civile 2 Rome”, in Franchet d’Es-
perey et al. 2003, 429-40.

Franchet d’Esperey, S. e¢f al. 2003 (ed.). Fondements et crises du pomvoir (Bot-
deaux).

Fratantuono, L. 2012. Madness Triumphant. A Reading of Lucan’s Pharsalia
(Lanham, MD).

Fratantuono, L. — Alden Smith, R. 2018. Vg, Aeneid 8 (Leiden/Boston)

Friedrich, W.H. 2010. “Cato, Caesar and Fortune in Lucan”, in Tesotiero
2010, 369-410 (trad. ingl. di “Cato, Caesar und Fortuna bei
Lucan”, Hermes 73 [1938], 391-423).

Fries, J. 1985. Der Zweikampf. Historische und literarische Aspekte seiner Darstellung
bei T. Livins (Meisenheim).

Fucecchi, M. 1990. “Empieta e titanismo nella rappresentazione siliana di
Annibale”, Orphens 11, 21-42.

Fucecchi, M. 2006. Una guerra in Colchide. V alerio Flacco, Argonautiche 6, 1-426
(Pisa).

Fucecchi, M. 2013. “Il Bellum civile di Petronio. Epica e anti-epica”, in Carmi-
gnani—Graverini—Todd Lee 2013, 35-52.

Fucecchi, M. 2018. “Flavian Epic. Roman Ways of Metabolizing a Cultural
Nightmare?”, in Donovan Ginsberg—Krasne 2018, 25-50.

Fucecchi, M. 2020. I/ futuro del passato. I Punica di Silio Italico e lo sviluppo
dell’epica storica romana (Milano/Udine).

Fuchs, H. 1959. “Verderbnisse im Petrontext”, in Dahlmann e 2/ 1959, 57-
82.



Stefano Poletti 330

Fusi, A. 2008. “Marziale 3, 82 e la Cena Trimalchionis”, in Morelli 2008, 267-
97.

Gagliardi, D. 1980. 1/ comico in Petronio (Palermo).

Galasso, L. 2000. Ovidjo. Opere 1. Le Metamorfosi, tr. di G. Paduano, intr. di A.
Perutelli, comm. di L. G. (Torino).

Galasso, L. 2002. “Giove e il fato nel IX libro delle Metamorfosi di Ovidio”,
MD 29 (4), 117-33.

Gale, M. 2000. Virgil on the Nature of Things. The Geotgics, Lucretius and the
Didactic Tradition (Cambridge).

Gale, M. 2003. “Poetry and the Backward Glance in Virgil’s Georgics and Ae-
neid’, TAPhA 133 (2), 323-352.

Gall, D. — Wolkenhauert, A. 2009 (ed.). Laokoon in Literatur und Kunst (Betlin/
New York).

Gallo, I. — Nicastri, L. 1995 (ed.). Aetates Ovidianae. Lettori di Ovidio dall’anti-
chita al Rinascimento (Napol).

Ganiban, RT. 2007. Statius and Virgil. The Thebaid and the Reinterpretation of
the Aeneid (Cambridge).

Ganiban, R.T. 2011. “Crime in Lucan and Statius”, in Asso 2011, 327-44.

Gaertner, J. 2007 (ed.). Writing Excile: The Disconrse of Displacement in Greco-
Roman Antiguity and Beyond (Leiden)

Girtner, T. 2005. “Objektives Fatum und subjektive Fatumsgliubigkeit im
Burgerkriegsepos des Lucan”, . AAntHung 45, 51-84.

Girtner, T. 2009. “Eine Ubersehene Parallele zwischen Petron und Statius
und die Datierung des Sazyricon”, C&>M 60, 305-9.

Girtner, T. 2009a. “Die petronianische I/Zupersis im Munde des Poetasters
Eumolpus. Ein Beispiel fir exzessive Vergil-Imitation?”,
W]A 33, 105-21.

Garvie, A.F. 1986. Aeschylus. Choephori (Oxford).

Gascou, J. 1984. Suétone historien (Roma).

Gee, E. 2002. “Vaga signa. Otion and Sirius in Ovid’s Fas#?’, in Herbert-
Brown 2002, 47-70.

Gee, E. 2013. Aratus and the Astronomical Tradition (Oxford).

Geisser, F. 2002. Gotter, Geister und Damonen. Unbeilsmdchte bei Aischylos. Zwi-
schen Aberglanben und Theatralif (Minchen/Leipzig).



Teologia della guerra civile 331

George, PA. 1974. “Petronius and Lucan De Bello Civil?”, CQ 24, 119-33.

Georgoudi, S. — Koch Piettre, R. — Schmidt, E 2012 (ed.). La Raison des signes.
Présages, rites, destin dans les sociétés de la Méditerranée ancienne
(Leiden/Boston).

Geue, T. 2019. Author Unknown: The Power of Anomymity in Ancient Rome
(Cambridge).

Gibson, B. 2005. “Hannibal at Gades. Silius Italicus 3.1-607, Papers of the
Langford Latin Seminar 12, 177-95.

Gigout, A. 2010. “Hannibal dans les Punica de Silius Italicus. Le désordre au
service de ordre divin?”, Camenulae 5, 1-13.

Gioseffi, M. 2000. “Ritratto d’autore nel suo studio: osservazioni a margine
delle Interpretationes Vergilianae di Tiberio Claudio Donato”,
in Gioseffi 2000a, 151-215.

Gioseffi, M. 2000a (ed.). E éo saro tna guida: raccolta di saggi su Virgilio e gli studi
virgiliani (Milano)

Gioseffi, M. 2011. “Guerre di genere e tecnica degli interstizi: Ovidio, Petro-
nio, Properzio e altri”, CentoPagine 5, 24-42.

Giusti, E. 2015. “Caesar criss-crossing the Rubicon: a palindromic acrostic in
Lucan (1.218-22)”, CQ 65 (2), 892-894.

Giusti, E. 2018. Carthage in Virgils Aeneid. Staging the Enemy under Augustus
(Cambridge).

Gladhill, B. 2012. “Gods, Caesars and Fate in Aeneid 1 and Metamorphoses
157, Dictynna 9.

Gladhill, B. 2016. Rethinking Roman Alliance: A Study in Poetics and Society
(Cambridge).

Glauthier, P. 2017. “Repurposing the Stars. Manilius, Astronomica 1, and the
Aratean Tradition”, 4JPh 138, 267-303.

Goldberg, S.M. 2009. “Fact, Fiction, and Form in Early Roman Epic”, in
Konstan—Raaflaub 2009, 167-84.

Goldschmidt, N. 2013. Shaggy Crowns. Ennins’ Annales and Virgils Aeneid
(Oxford).

Golosetti, R. 2016. Archéologie d’un paysage religienx. Santuaires et cultes du Sud-
Est de la Gaule (Ve s. av. J.-C - 1Ve s. ap. ].-C) (Venosa).

Goodyear, ER.D. 1982. “Prose satire”, in Kenney—Clausen 1982, 633-8.



Stefano Poletti 332

Gotler, W. 1986. “Kontrastierende Szenenpaare. Indirekte ,,Prisenz des Au-
tors® in Vergils Aeneis”, RbM 129, 285-305.

Gordon, R.L. 1987. “Lucan’s Erictho” in Whitby—Hardie—Whitby 1987, 231-
241.

Gransden, K. 1976. Virgil: Aeneid 11 (Cambridge).

Grassmann-Fischer, B. 1966. Die Prodjgien in 1 ergils Aeneis (Miinchen).

Graziano, M.R. 2018. “Abstracta e personificazioni in Lucano”, Paideia 73,
463-487.

Green, S. 2014. Disclosure and Discretion in Roman Astrology. Manilins and bis Au-
gustan Contemporaries (Oxford).

Grenade, P. 1948. “Un exploit de Neron”, REA 50 (3/4), 272-87.

Griftin, M.T. 1984. Nero. The End of a Dynasty (London).

Griftin, M.T. 2009 (ed.). Companion to Julins Caesar (Malden).

Griftith, M. 1983. Aeschylus. Promethens Bound (Cambridge).

Grillo, L. — Krebs, C.B. 2018 (ed.). The Cantbridge Companion to the Writings of
Julins Caesar (Cambridge).

Grillo, L. 2012. The Art of Caesars Bellum Civile. Literature, Ideology, and Com-
munity (Cambridge).

Grillo, L. 2015. Cicero’s De Provinciis Consularibus Oratio (Oxford).

Grimal, P. 1977. La guerre civile de Pétrone dans ses rapports avec la Pharsale (Pa-
ris).

GroB3, D. 2013. Plenus litteris Lucanus: gur Regeption der horazgischen Oden und
Epoden 7n Lucans Bellum Civile (Rahden; Westf.).

Gruzelier, C. 1993. Claudian, De raptu Proserpinae (Oxford).

Guillaumont, F 1985. “Laeva prospera. Remarques sur la droite et la gauche
dans la divination romaine”, in Bloch 1985, 159-77.

Guillaumont, F. 2006. Le De divinatione de Cicéron et les théories antigues de la
divination (Bruxelles).

Gurval, R.A. 1995. Actium and Augnstus. The Politics and Emotions of Civil War
(Ann Arbor).

Gutzwiller, K. 2005. “The literariness of the Milan Papyrus or “What diffe-
rence a book?””, in Gutzwiller 2005a, 287-319.

Gutzwiller, K. 2005a (ed.). The New Posidippus. A Hellenistic Poetry Book (Ox-
ford).



Teologia della guerra civile 333

Habinek T. — Schiesaro A. 1997 (ed.). The Roman Cultural Revolution (Cam-
bridge).

Hindl-Sagawe, U. 1995. Der Beginn des 2. Punischen Krieges. Ein historisch-kriti-
scher Kommentar zu Livins Buch 21 (Minchen).

HiuBler, R. 1976. Das bistorische Epos der Griechen und Romer bis Vergil. Studien
zum bistorischen Epos der Antike (Heidelberg).

HiuBler, R. 1978. Das historische Epos von Lucan bis Silius und seine Theorse. Studi-
en zum bistorischen Epos der Antike. Teil 11: Geschichtliche Epik
nach Vergil (Heidelberg).

Hainsworth, B. 2000. The Iliad: A Commentary; Volume Il1: books 9-12 (Cam-
bridge).

Hardie, P. 1986. Virgils Aeneid. Cosmos and Imperium (Oxford).

Hardie, P. 1989. “Flavian Epicists on Virgil’s Epic Technique”, Ramus 18 (1-
2), 3-20.

Hardie, P. 1993. The Epic Successors of 1 irgil. A Study in the Dynamics of a Tradi-
tion (Cambridge).

Hardie, P. 1994. Aeneid. Book IX (Cambridge).

Hardie, P. 1997. “Questions of Authority: The Invention of Tradition in
Ovid’s Metamorphoses 157, in Habinek—Schiesaro 1997, 182-
98.

Hardie, P. 1997a. “Closure in Latin Epic”, in Roberts—Dunn—Fowler 1997,
139-62.

Hardie, P. 1999. “Metamorphosis, Metaphor, and Allegory in Latin Epic”, in
Beissinger—Tylus—Wofford 1999, 89-107.

Hardie, P. 1999a (ed.). Virgil. Critical Assessments of Classical Authors (London).

Hardie, P. 2002. “The Historian in Ovid. The Roman History of Metamorpho-
ses 14-157 in Levene—Nelis 2002, 191-209.

Hardie, P. 2002a. Owid’s Poetics of llusion (Cambridge).

Hardie, P. 2009. Lucretian Receptions. History, The Sublime, Knowledge (Cam-
bridge).

Hardie P. 2009a (ed.). Paradox and the Marvelous in Augnstan Literature and Cul-
ture (Oxford).

Hardie, P. 2012. Rumonr and Renown. Representations of Fama in Western Litera-
ture (Cambridge).



Stefano Poletti 334

Hardie, P. 2015. Owvidio. Metamorfosi. Libri XIII-X1/, tr. di G. Chiarini, comm.
di P. H. (Milano).

Hardie, P. 2015a. “Foreword”, in Barchiesi 2015, vii-xii.

Hardie, P. 2019. “Ancient and modern theories of epic”, in Reitz—Finkmann
2019, 1.25-51.

Harrison, S. — Frangoulidis, S. — Papanghelis, T. 2018 (ed.). Intratextuality and
Latin Literature (Betlin).

Harrison, S. 1991. Vergil, Aeneid 10 (Oxford).

Harrison, S. 1996. “Aeneid 1.286: Julius Caesar or Augustus?”, PLLLLS 9, 127-
33.

Harrison, S. 1998. “Dividing the Dinner. Book-Divisions in Petronius’ Cena
Trimalchionis”, CQ 48 (2), 580-5.

Harrison, S. 1999 (ed.). Oxford Readings in The Roman Novel (Oxford).

Harrison, S. 2003. “Some Textual Problems in the Text of Petronius”, in
Herman—Rosén 2003, 127-37.

Harrison, S. 2007. “Exile in Latin epic”, in Gaertner 2007, 129-54.

Haskins, C.E. — Heitland, W.E. 1887. M. Annaei Lucani Pharsalia, ed. with
English notes by C.E. Haskins, with an introduction by
W.E. Heitland (London).

Hecquet-Noti, N. 2003.“Fortuna dans le monde latin. Chance ou hasard?”, in
Foehr-Janssens—Metry 2003, 13-29.

Henderson, Jeffrey 2010. “The Satyrica and the Greek Novel: Revisions and
Some Open Questions”, International Journal of the Classical
Tradition 17,483-96.

Henderson, J. 2010. “Lucan/The Word at Wat”, in Tesotiero 2010, 433-92
(= Ramus 16 [1987], 122-64).

Henderson, J. 2013. “The Carmina Einsidlensia and Calpurnius Siculus’ Eclo-
gres”, in Buckley—Dinter 2013, 170-87.

Henry, E. 1989. The VVigour of Prophecy. A Study of Virgils Aeneid (Bristol).

Herbert-Brown, G. 2002 (ed.). Owid’s Fasti. Historical Readings at Its Bimillenni-
um (Oxford).

Herman, J. — Rosén, H. 2003 (ed.). Petroniana. Gedenkschrift fiir Hubert Peters-
mann (Heidelberg).



Teologia della guerra civile 335

Hershkowitz, D. 1998. The Madness of Epic. Reading Insanity from Homer to Sta-

tins (Oxford).

Hill, D.E. 2002. “Ovid and Augustus”, in Miller—Damon—Myers 2002, 140-
51.

Hinds, S. 1998. A/lusion and Intertext. Dynamics of Appropriation in Roman Poetry
(Cambridge).

Hofmann, H. 2014. “Petronius, Satyrica”’, in Cueva—Byrne 2014, 96-118.

Hohl, E. 1952. “César am Rubico”, Hermes 80 (2), 246-9.

Holleman, A.W.J. 1969. “Ovidii Metamorphoseon liber XV 622-870. (Carmen et
error?)”, Latomus 28 (1), 42-60.

Holzberg, N. 1998. Recensione a Conte 1997, CJ 94, 96-9.

Holzberg, N. 2005. The Ancient Novel. An Introduction (London/New York).

Holzberg, N. 2009. Recensione a Habermehl (Bd. 1), Awcient Narrative 7,
105-112.

Holzberg, N. 2012. “Der «Bose» und die Augusteer: Cacus bei Livius, Vergil,
Properz und Ovid”, Gymnasinm 119, 449-62.

Hoémke, N. — Reitz, C. 2010 (ed.). Lucan’s Bellum civile between Epic Tradition
and Aesthetic Innovation (Berlin/New York).

Hémke, N. 1998. “Ordnung im Chaos. Macht und Ohnmacht in Lucans
Erictho-Episode”, in Baumbach—Kéhler—Ritter, 119-137.

Hoémke, N. 2006. “Die Entgrenzung des Schreckens: Lucans Erictho-Episo-
de aus Sicht moderner Phantastick-Konzeptionen”, in
Hoémke—Baumbach, 161-185.

Hémke, N. 2012. In der Todeszone. Darstellung und Funktion des Schrecklichen,
Grausigen und Ekligen in Lucans “Bellum Civile” (Habilitations-
schrift, Rostock).

Horsfall, N. 2000. Aeneid 7. A commentary (Leiden).

Horsftall, N. 2001. A Companion to the Study of V'irgil (Leiden).

Horsfall, N. 2003. Aeneid 11. A commentary (Leiden).

Horsfall, N. 2006. Aeneid 3. A commentary (Leiden).

Horsfall, N. 2008. Aeneid 2. A commentary (Leiden)

Horsfall, N. 2013. Aeneid 6. A commentary (Betlin).

Hunink, V. 1992. Lucan. Bellum civile book 111 (Amsterdam).

Ingleheart, J. 2010. .4 Commentary on Ovid, Tristia Book 2 (Oxford).



Stefano Poletti 336

Jal, P. 1962. “Les dieux et les guerres civiles dans la Rome de la fin de la ré-
publique”, REL 40, 170-200.

Jal, . 1963. La guerre civile & Rome. Etude littéraire et morale (Paris).

Jensson, G. 2004. The Recollections of Encolpins: The Satyrica of Petronius as Mile-
sian Fiction (Groningen).

Jessen, J. 1872. Lucrez im Verhdltnis zn Catull und Spateren (Kiel).

Johnson, W.R. 1987. Momentary Monsters. Lucan and His Heroes (Ithaca).

Johnson, T.S. 2012. Horace’s Iambic Criticism. Casting Blame (lambiké Poiésis)
(Leiden).

Joseph, T. 2008. “The Metamorphoses of Tanta Moles. Ovid, Met. 15.765 and
Tacitus, Ann. 1.11.1,7 Vergilius 54, 24-36.

Joseph, T. 2012. Tacitus the Epic Successor: V'irgil, Lucan, and the Narrative of Ci-
vil War in the Histories (Leiden).

Jourdain-Annequin, C. 2004. Atlas culturel des Alpes Occidentales. De la Préhis-
toire d la fin du Moyen dge (Paris).

Jourdain-Annequin, C. 2011. Les Alpes voisines du ciel. Quand Grees et Romains
déconvraient les Alpes (Paris).

Juhnke, H. 1972. Homerisches in Romischer Epik Flavischer Zeit (Minchen).

Kajanto, I. 1981. “Fortuna”, ANRW 11.17.1, 502-58.

Kajava, M. 1997. “Heracles saving the Shipwrecked”, Arectos 31, 55-86.

Kany-Turpin, J. 2005 (ed.). Signe et prédiction dans l'antiquité (Saint-Ftienne).

Karakasis, E. 2018. “Lucan’s Intra/Inter-textual Poetics. Deconstructing
Caesar in Lucan”, in Harrison—Frangoulidis—Papanghelis
2018, 353-76.

Kaster, R.A. 2016 (ed.). C. Suetoni Tranguilli. De Vita Caesarum Libros V1II et
De Grammaticis et Rhetoribus Librum (Oxford).

Keith, A. 2011. “Ovid in Lucan. The Poetics of Instability”, in Asso 2011,
111-32.

Kenney, E. J. — Clausen, W. V. 1982 (ed.). The Cambridge History of Classical Li-
terature, Volume 2: Latin Literature (Cambridge).

Kersten, M. 2015. “Uber Lucan, Vergil, Naivitit und Sentiment. Anmerkun-
gen zum Anti-Vergil”, GEA 18, 239-56.

Kersten, M. 2018. Blut anf Pharsalischen Feldern. Lucans Bellum Ciuile und 1/er-
gils Georgica (Gottingen).



Teologia della guerra civile 337

Kersten, M. 2020. “Lettori in Lucano, lettori di Lucano e la memoria lettera-
ria. 11 caso delle Georgiche”, in Esposito 2020a, 9-26.

Kimmerle, N. 2015. Lucan und der Prinzipat. Inkonsistenz und unzuverldssiges Er-
zédblen im Bellum Civile (Betlin).

Kindt, B. 1892. “Petron und Lucan”, Philologus 51 (1), 355-60.

Klein, U. 1965. “Textkritisches zu Petron 1187, W 78, 176-9.

Kneppe, A. 1994. Metus temporum (Stuttgart).

Koénig, A. — Whitton, C. 2018. Roman Literature under Nerva, Trajan and Ha-
drian: Literary Interactions, AD 96-138 (Cambridge).

Kénig, J. — Woolf, G. 2017 (ed.). Authority and Expertise in Ancient Scientific
Culture (Cambridge).

Konstan D. — Raaflaub K.A. 2009 (ed.). Epic and History (Malden, MA).

Korenjak, M. 1996. Die Ericthoszene in 1ukans Pharsalia: Einleitung, Text, Uber-
setzung, Kommentar (Bern).

Koster S. 1970. Antike Epostheorien (Wiesbaden).

Krauss, FB. 1930. An Interpretation of the Omens, Portents, and Prodigies recorded
by Livy, Tacitus and Suetonins (Diss. Philadelphia).

Kroll, J. 1932. Gott und Holle (Leipzig).

Krostenko, B. 2000. “Beyond (Dis)belief. Rhetorical Form and Religious
Symbol in Cicero’s De divinatione”, TAPhA 130, 353-91.

Kruschwitz, P. 2010. “Gallic War Songs: Furius Bibaculus’ Annales Belli Gal-
lie”’, Philologus 154 (2), 285-305.

Kruschwitz, P. 2014. “Gallic War Songs (II): Marcus Cicero, Quintus Cicero,
and Caesar’s Invasion of Britain”, Philologus 158 (2), 275-
305.

Kyriakidis, S. — De Martino, E. 2004 (ed.). Middles in Latin Poetry (Bati).

La Fico Guzzo, M.L. 2011. “El encuadre textual del poema Bellum civile en el
Satyricon de Petronio. Su influencia en la interpretacién del
mismo”, Argos 34 (2), 53-74.

La Penna, A. 1978. “Satura e farsa filologica”, Be/fagor 33, 565-74.

La Penna, A. 1985. “Il Bellum civile di Petronio e il proemio delle Historiae di
Sallustio”, RFIC 113, 170-3.

Labate, M. 1986. “Di nuovo sulla poetica dei nomi in Petronio. Corax ‘il de-
latore™?”, MD 16, 135-46.



Stefano Poletti 338

Labate, M. 1988. “Il cadavere di Lica. Modelli letterari e istanza narrativa nel
Satyricon di Petronio”, Taccuini 8, 83-9.

Labate, M. 1995. “Eumolpo e gli altri. Lo spazio della poesia”, MD 34, 153-
75.

Labate, M. 2014. “Note petroniane III (39, 3-4; 39, 5; 44, 13; 71, 1; 117, 1-2;
123, 211-214)”, MD 73, 173-90.

Laird, A. 2007. “The True Nature of the Satyriconr”, in Paschalis ef a/i
2007, 151-68.

Lancellotti, R. 2020. “Il lessico della felicita nel Belum Civile di Lucano”,
ASNS 12/2, 519-552.

Landolfi, L. 1990. “Numquam futtilibus excanduit ignibus aether (Manil. 1.876).
Comete, pesti e guerre civili”’, SIFC 83, 229-49.

Landolfi, L. 1996. I/ volo di Dike. Da Arato a Giovenale (Bologna).

Landolfi, L. 2007. “Rileggendo Petron. Sat. 133, 3” in Castagna—Lefevre
2007, 197-212.

Lange, CH. — Vervaet, EJ. 2019 (ed.). The Historiography of Late Republican Ci-
vil War (Leiden).

Lange, C.H. 2009. Res Publica Constituta. Actium, Apollo and the Accomplish-
ment of the Trinmviral Assignment (Leiden).

Lanzarone, N. 2016. M. Annaei Lucani Belli civilis liber 111 (Firenze).

Lapidge, M. 1989. “Stoic Cosmology and Roman Literature, First to Third
Centuries A.D.”, ANRIV 2.36.3, 1379-429.

Lebek, W. 1976. Lucans Pharsalia. Dichtungsstruktur und Zeithezug (Gottingen).

Lefevre, E. 2015. Studien zur Originalitit der romischen Tragidie. Kleine Schriften
(Betlin/Boston).

Leigh, M. 1997. Lucan. Spectacle and Engagement (Oxford).

Leigh, M. 2006. “Statius and the Sublimity of Capaneus”, in Clarke—Cutrie—
Lyne 20006, 217-41.

Leigh, M. 2007. “Epic and Historiography at Rome”, in Marincola 2007,
483-92.

Leigh, M. 2010. “Lucan’s Caesar and the Sacred Grove. Deforestation and
Enlightenment in Antiquity”, in Tesoriero 2010, 201-38 (=
in HEsposito—Nicastri 1999, 167-205).

Lenzi, S. 2015. Giove ¢ il potere della parola nelle “Metamorfosi” di Ovidio (Padova).



Teologia della guerra civile 339

Levene, D. — Nelis, D. 2002 (ed.). Clio and the Poets. Augustan Poetry and the
Traditions of Ancient Historiography (Leiden/Boston).

Levene, D. 1993. Religion in Livy (Leiden).

Levene, D. 2010. Liyy on the Hannibalic War (Oxford).

Lévi, N. 20006. “La Pharsale de Lucain. Un monde sans providence?”, BAGB,
2,70-91.

Levy, H.L. 1971. Clandian’s in Rufinum: An Exegetical Commentary (London).

Licht, A. — Ramsey, J. 1997 (ed.). The Comet of 44 B.C. and Caesars Funeral
Games (Atlanta).

Lindermann, J.-O. 2006. Awulus Gellins, Noctes Atticae, Buch 9: Kommentar (Ber-
lin).

Linderski, J. 1985. “The Libri Recondit’, HSPh 89, 207-34.

Linderski, J. 1995. Roman Questions. Selected Papers (Stuttgart).

Lloyd-Jones, H. 2003. “Zeus, Prometheus, and Greek Ethics”, HSCP) 101,
49-72.

Lovatt, H. 2013. The Epic Gage. Vision, Gender and Narrative in Ancient Epic
(Cambridge).

Lowe, D. 2008. “Personification Allegory in the Aeneid and Ovid’s Metamor-
phoses”, Munemosyne 61 (3), 414-35.

Lowe, D. 2015. Monsters and Monstrosity in Augnstan Poetry (Ann Arbor).

Luck, G. 1972. “On Petronius’ bellum civile’, AJPh 93 (1), 133-41.

Lyne, RIO.AM. 1987. Further Voices in 1ergils Aeneid (Oxford).

Lyne, RO.AM. 1989. Words and the Poet: Characteristic Technigues of Style in
Vergils Aeneid (Oxford).

Lyne, RO.AM. 1999. “Scilicet et tempus veniet... Vitgil, Georgics 1.463-514”, in
Hardie 1999b, vol. 2, 162-83.

Mac Goériin, E 2018. “Untitled/ Arma virnmgue”, CPh 113 (4), 423-48.

Macleod, C.W. 1979. “Horace and the Sibyl (Epode 16.2)”, CQ 29 (1), 220-1.

Magnelli, E. 2001. “Petr Saz. 119 (Bell. civ. 9)”, Eikasmos 12, 259-62.

Manso, JK.E 1796. “Einige Gedanken tiber die Wirkung des historischen
Gedichts”, in Nachtrige zu Sulzers allgemeiner Theorie der schonen
Kiinste, vol. 5.1 (Leipzig).

Manuwald, G. — Voigt, A. 2013 (ed.). Havian Epic Interactions (Berlin).



Stefano Poletti 340

Manuwald, G. 2009. “Concilia deornm. Ein episches Motiv in der rémischen
Satire”, in Felgentreu—Mundt—Ricker 2009, 46-61.

Manuwald, G. 2014. “Fact’ and ‘fiction’ in Roman Historical Epic”, G&K
61 (2), 204-21.

Marincola, J. 2007 (ed.). A Companion to Greek and Roman Historiography (Mal-
den, MA).

Marinoni, E. 2002. “Cesare al Rubicone. L’elemento soprannaturale”, in
Michelotto 2002, 277-85.

Marks, R. 2005. From Republic to Empire. Scipio Africanus in the Punica of Silius
Italicus (Frankfurt am Main/New York).

Marks, R. 2010. “Silius and Lucan”, in Augoustakis 2010, 127-53.

Marks, R. 2013. “The Thebaid and the Fall of Saguntum in Punica 27, in Ma-
nuwald—Voigt 2013, 297-310.

Marks, R. 2018. “Sparsis Manors agitatus in oris: Lucan and Civil War in Punica
14, in Donovan Ginsberg—Krasne 2018, 51-68.

Martin, E.W. 1914. The Birds of the Latin Poets (Berkeley).

Martin, R. 1975. “Quelques remarques concernant la date du Satyricon”, REL
53, 182-224.

Martin, R. 1999. Le Satyricon, Petrone (Patis).

Martin, R. 2000. “Qui a (peut-¢tre) écrit le Satyricon?”’, REI 78, 139-63.

Martin, R. 2006. “Le Satyricon peut-il étre une ceuvre du Ile siecle?”, in
Champeaux—Chassignet 2006, 603-10.

Martin, R. 2009. “Petronius Arbiter et le Sazyricon: quelques pistes de réflexi-
on”, BAGB 1, 143-68.

Martin, R. 2010. “Le Satyricon est-il un livre a plusieurs mains?”, REL 88,
206-217.

Masters, J. 1992. Poetry and Civil War in Lucan’s Bellum Civile (Cambridge).

Matthews, M. 2008. Caesar and the Storm: A Commentary on Lucan, De bello ci-
vili, Book 5, Lines 476—721 (Oxford).

Mazzoli, G. 1996. “Eumolpo multimediale”, in Santini—Zurli 1996, 33-53.

McKechnie, P. 2002 (ed.). Thinking Like a Lawyer (Leiden)

Mertli, E. 2000. Arma canant alii. Materia epica e narrazione elegiaca nei Fasti di
Ovidio (Firenze).



Teologia della guerra civile 341

Metli, E. 2013. Dall’Elicona a Roma. Acque ispiratrici ¢ lima poetica nell’Ovidio
dell’esilio e nella poesia flavia di omaggio, (Betlin/Boston).

Miano, D. 2018. Fortuna: Deity and Concept in Archaic and Republican Italy (Ox-
ford).

Michelotto, P. 2002 (ed.). Aoyiog avn. Studi di antichita in memoria di Mario At-
tilio Levi (Milano).

Miller, J.E. — Damon, C. — Myers, K.S. 2002 (ed.). Vertis in usum. Studies in
Honor of Edward Courtney (Leipzig).

Miller, J.E 2009. Apollo, Augustus, and the Poets (Cambridge).

Minchin, E. 2012 (ed.). Orality, Literacy and Performance in the Ancient World
(Leiden).

Monella, P. 2013. “Non humana viscera sed centies sestertium comesse (Petr. Sat. 141,
7). Philomela and the cannibal heredipetae in the Crotonian
section of Petronius’ Satyricon”’, in Pinheiro—Bierl-Beck

2013, 223-306.

Montero, S. 2000. “Los prodigios en la vida del ultimo César”, in Urso 2000,
231-44.

Morelli, A.M. 2008 (ed.). Epigramma longum. Da Marziale alla tarda antichita
(Cassino).

Moteno Soldevila, R. 2006. Martial, Book 1. A Commentary (Leiden / Bos-
ton).

Moretti, G. 2005. “Eracle varca le Alpi. Un mito geografico in Silio Italico
fra allegoria ed epos”, in De Finis 2005, 915-47.

Moretti, G. 2007. “Patriae trepidantis imago. La personificazione di Roma nella
Pharsalia tra ostentum e disseminazione allegorica”, Camenae
2, 1-17.

Motford, M.P.O. 1967. The Poet Lucan. Studies in Rhbetorical Epic (Oxford).

Morgan, L. 1998. “Assimilation and Civil war. Hercules and Cacus”, in Stahl
1998, 175-97.

Mossler, 1.G. 1842. Commentatio de Petronii poemate de bello civili (Vratislaviae).

Mudry, P. et al 2004 (ed.). Mirabilia. Conceptions et représentations de ['extraor-
dinaire dans le monde antique (Bern).

Muecke, E 2007. “Hannibal at the ‘Fields of Fire> A ‘Wasteful Excursion’
(Silius Italicus, Punica 12, 113-157)”, MD 58, 73-91.



Stefano Poletti 342

Murgatroyd, T. 2013. “Petronius’ Satyrica”, in Buckley—Dinter 2013, 241-57.

Mynors, R. 1990. VVirgil. Georgies (Oxford).

Mynott, J. 2018. Birds in the Ancient World. Winged Words (Oxford).

Narducci, E. 1974. “Sconvolgimenti naturali e profezia delle guerre civili:
Phars. 1, 522-695. Su alcuni problemi di tecnica allusiva
nell’epica del primo secolo dell'impero”, Maia 26 (2), 97-
110.

Narducci, E. 1979. La provvidenza crudele. Lucano e la distruzione dei miti augustei
(Pisa).

Narducci, E. 1999. “Deconstructing Lucan, ovvero Le nozze (coi fichi sec-
chi) di Ermete Trismegisto e di Filologia”, in Esposito—Ni-
castri 1999, 37-84 (= Maia 51, 349-87).

Narducci, E. 2002. Lucano. Un’epica contro Iimpero (Roma/Bati).

Nauta, R. 2018. ““Zweimal Emathien’. Das Proom zu Lucans Bellun: Ciuile
und die Georgica Vergils”, in Finkmann—Behrendt—Walter
2018, 121-44.

Navarro Caballero, M. — Roddaz, ].-M. 2006 (ed.). La transmission de !'idéologie
impériale dans ['Occident romain (Bordeaux).

Neri, V. 1986. “Dei, fato e divinazione nella letteratura latina del I sec. d. C.”,
ANRW 2.16.3, 1974-2051.

Nethercut, J. 2019. “History and myth in Graeco-Roman epic”, in Reitz—
Finkmann 2019, 1.1.193-212

Newlands, C. 2013. “Architectural Ecphrasis in Roman Poetry,”, in Papang-
helis—Harrison—Frangoulidis 2013, 55-78.

Nice, A.T. 1999. Divination and Roman Historiography (Diss. Exeter).

Nickau, K. 2003. “Inque deum templis inrabit Roma per umbras. Der Erzihler und
die Gétter bei Lucan”, Hermes 131 (4), 488-99.

Nicolai, R. 1989. “La Tessaglia lucanea e il rovesciamento del Virgilio augu-
steo”, MD 23, 119- 134.

Nisbet, G.M.R. — Hubbard, M. 1970. A Commentary on Horace. Odes, Book 1
(Oxford).

Nisbet, G.M.R. — Hubbard, M. 1978. .A Commentary on Horace. Odes, Book 2
(Oxford).



Teologia della guerra civile 343

Nisbet, G.M.R. — Rudd, N. 2004. A Commentary on Horace, Odes, Book 3 (Ox-
ford).

Nix, S. 2008. “Caesar as Jupiter in Lucan’s Bellum Civile”, CJ 103, 281-93.

Notden, E. 1927 (ed.). P. Vergilins Maro Aeneis Buch 171 (Stuttgart/Leipzig).

Notden, E. 1995. Aus altrimischen Priesterbiichern (Stuttgart/Leipzig) (ed. otig.
Lund 1939).

O’Gorman, E. 1995. “Shifting Ground. Lucan, Tacitus, and the Landscape
of Civil Wart”, Hermathena 159, 117-31.

O’Hara, J. 1990. Death and the Optimistic Prophecy in 1 ergils Aeneid (Princeton).

O’Hara, J. 1996. True Names. Vergil and the Alexandrian Tradition of Etymological
Wordplay (Ann Arbor).

O’Hara, J. 2007. Inconsistency in Roman Epic (Cambridge).

O’Hara, J. 2018. Vergil, Aeneid Book 8 (Indianapolis).

O’Higgins, D. 1988. “Lucan as Vates”, CLAnt 7, 208-220.

Oakley, S.P. 1997. A Commentary on Lipy, Books 171-X (Oxford).

Ogilvie, RM. 1965. A Commentary on Livy Books 1-5 (Oxford).

Onorato, M. 2008. Claudio Clandiano, De raptu Proserpinae (Napoli).

Panayotakis, C. 2009. “Petronius and the Roman Literary Tradition”, in
Prag—Repath 2009, 48-64.

Pandey, N. 2014. “Dilemma as a Tragic Figure of Thought in Lucan’s Bellum
Civile’, 1CS 39, 109-38.

Pandey, N. 2018. The Poetics of Power in Augnstan Rome. Latin Poetic Responses to
Early Imperial Lconography (Cambridge).

Papanghelis, T.D. — Harrison, S. — Frangoulidis, S. 2013 (ed.). Generic Interfaces
in Latin Literature. Encounters, Interactions and Transformations
(Berlin).

Paratore, E. 1943. “Virgilio georgico e Lucano”, ASNS 12 (1/2), 40-69.

Paschalis, M. ¢t a/. 2007 (ed.). The Greek and the Roman Novel. Parallel Readings
(Groningen).

Pasquali, G. 1920. Orazio lirico. Studi (Firenze).

Patera, M. 2012. “Le corbeau: un signe dans le monde grec”, in Georgoudi—
Koch Piettre—Schmidt 2012, 157-75.

Pease, A. 1920-1923. M. Tulli Ciceronis De Divinatione 1.ibri Duo (Utrbana).

Pease, A. 1935. Publi Vergili Maronis Aeneidos liber guartus (Cambridge).



Stefano Poletti 344

Peer, A. 2016. Julius Caesars Bellum Civile and the Composition of a New Reality
(London).

Pellacani, D. 2015. Cicerone. Aratea. Parte I: Proemio ¢ Catalogo delle costellazioni
(Bologna).

Pellegrino, C. 1980. “Alcune considerazioni critico-filologiche sulla teoria es-
tetica di Eumolpo, Saz. c. 1187, Bo/lClass 1, 145-57.

Pelling, C. 2011. Plutarch. Caesar. Translated with Introduction and Commentary
(Oxford).

Pepe, L. 1958. “Petronio conosce Iepistolario di Plinio”, GIF 11, 289-94.

Perkell, C. 1989. The Poet’s Truth. A Study of the Poet in Virgils Georgics (Ber-
keley).

Perutelli, A. 2000. La poesia epica latina. Dalle origini all'eta dei Flavi (Roma).

Phillips, D. 1997. “Seeking New Auspices. Interpreting Warfare and Religion
in Virgil’s Aeneid”, Vergilins 43, 45-55.

Pillinger, E. 2012. “«And the gods dread to hear another poemy»: the repeti-
tive poetics of witchcraft from Virgil to Lucan”, MD 68 39-
79.

Pinheiro, M.PE — Bierl, A. — Beck, R. 2013 (ed.). Intende, Lector. Echoes of
Myth, Religion and Ritual in the Ancient Novel (Betlin/Boston).

Poignault, R. — Dubel, S. 2011 (ed.). Présence du roman grec et latin (Clermont-
Ferrand).

Poletti, S. 2014. “Riflettendo sul romanzo latino. A proposito di un recente
volume”, Ordia Prima 13, 201-20.

Poletti, S. 2015. “A Note on Petron. 122.153”, Muemosyne 68, 844-9.

Poletti, S. 2018. “Izerum Philippi. La ‘doppiezza di Filippi’ da Virgilio a Luca-
no”, in Finkmann—Behrendt—Walter 2018, 91-120.

Poletti, S. 2018a. “The flight from Rome in January 49 BCE. Rhetorical Pat-
terns in the Narrative of Lucan and Cassius Dio”, Hermathe-
na 196-197 [2014].

Poletti, S. 2020. “Catastrofi annunciate e provvidenza crudele. Dei, signa e
profezie alle soglie della guerra civile”, in Esposito 2020a,
27-60.



Teologia della guerra civile 345

Poletti, S. 2022. “From the Rubicon to the Alps”, in A. Augoustakis — M.
Fucecchi, S#ius Italicns and the Tradition of the Roman Historical
Epos (Leiden) (c.d.p.).

Poletti, S. 2022a. “Servio fra Virgilio e Lucano. Una relazione intertestuale
nell’esegesi antica”, in S. Clément-Tarantino ez a/. (ed.), Poéti-
que(s) des commentaires antigues (Bruxelles) (c.d.p.).

Pontiggia, L. 2018. “La folgore di Giove e la teomachia di Capaneo nella Te-
baide di Stazio”, MD 80, 165-92.

Pontiggia, L. 2020. “Struttura e ideologia nella Farsalia di Lucano (con alcune
speculazioni sul finale)”, in Esposito 2020a, 61-90.

Porte, D. — Néraudau, J.-P. 1988 (ed.). Hommages a Henri 1.e Bonniec. Res sa-
crae (Bruxelles).

Prag, J. — Repath, 1. 2009 (ed.). Petronins. A Handbook (Chichester).

Prieur, J. 1968. La Province Romaine des Alpes Cottiennes (Villeurbanne).

Proctor, D. 1971. Hannibal’s March in History (Oxford).

Pucci, P. 2018. The Iliad. The Poem of Zeus (Betlin/Boston).

Puccioni, G. 1979. “Nota sul Bellum Civile di Petronio (a proposito di un re-
cente libro del Grimal)”, BStudlat 9, 272-8.

Quint, D. 1993. Epic and Empire. Politics and Generic Form from Virgil to Milton
(Princeton).

Quint, D. 2018. Virgils Double Cross. Design and Meaning in the Aeneid (Prince-
ton).

Radicke, J. 2004. Lucans poetische Technik. Studien zum historischen Epos (Leiden).

Ragno, T. 2018. “The Light in Troy (Petr. 89): Imitation of Archaic (and
Modern) Tragedy and Discovery of Virgil’s New Epic”, in
Cueva—Schmeling—James—Ni Mheallaigh—Panayotakis—Scip-
pacercola 2018, 3-42.

Rambaud, M. 1988. “Présages et procuratio au livre 1 de la Pharsale (v. 522-
638)”, in Porte-Néraudau 1988, 373-86.

Ratti, S. 2011. “Le monde du Satyricon et la maison de Pline le Jeune”, Ana-
bases 13, 79-94.

Ratti, S. 2015. “Relire le Satyricon. Pline le Jeune et les chrétiens, cibles du ro-
man secret d’un affranchi cultivé”, Anabases 22, 99-145.



Stefano Poletti 346

Rawlings, L. — Bowden, H. 2005 (ed.) Herakles and Hercules. Exploring a
Graeco-Roman Divinity (London).

Rawlings, L. 2005. “Hannibal and Hercules”, in Rawlings—Bowden 2005,
153-84.

Reed, J.D. 2011. “The Bellum Civile as Roman Epic”, in Asso 2011, 21-31.

Reitz, C. — Finkmann, S. 2019 (ed.). Structures of Epic Poetry (Betlin).

Reitz, C. 1999. “Zur allegorischen Ortsbeschreibung in Ovids Metamorpho-
sen”’, Compar(a)ison 1, 35-48.

Reitz, C. 2012. “Vocem fata sequuntur. Entscheidungsfindung und epische
Konvention in der flavischen Epik”, in Baier 2012, 29-40.

Reitz, C. 2017. “Is Capaneus an Epicurean? A Case Study in Epic and Philo-
sophy”, in Bessone—Fucecchi 2017, 317-32.

Reymond, G. — Dugand, J.-E. 1970. Monaco antigue. Essai sur lhistoire ancienne
de Monaco depuis des origines ligures jusqu’anx environs de l'an
7000 (Nice).

Riggsby, A. 2018. “The Politics of Geography”, in Grillo-Krebs 2018, 68-
80.

Rimell, V. 2002. Petronius and the Anatomy of Fiction (Cambridge).

Rimell, V. 2007. “The inward Turn. Writing, Voice and the Imperial Author
in Petronius”, in Rimell 2007a, 61-85.

Rimell, V. 2007a (ed.). Seeing Tongues, Hearing Scripts. Orality and Representation
in the Ancient Novel (Eelde).

Rimell V. 2008. Martial’s Rome. Empire and the 1deology of Epigram (Cambridge).

Rimell, V. 2009. “Letting the Page run on. Poetics, Rhetoric, and Noise in
the Satyrica”, in Prag—Repath 2009, 65-81.

Rimell, V. 2015. The Closure of Space in Roman Poetics. Empire’s Inward Turn
(Cambridge).

Ripoll, F. 1998. La morale héroique dans les épopées latines d’époque flavienne. Traditi-
on et innovation (Louvain).

Ripoll, F. 2002. “Le Bellum cinile de Pétrone. Une épopée flavienner”, RE.A
104 (1/2), 163-84.

Ripoll, E 2006. “Adaptations latines d’un théme homérique: la théomachie”,
Phoenix 60 (3/4), 236-58.



Teologia della guerra civile 347

Ripoll, F. 2011. “Encore sur la datation du Satyricon”, in Poignault—Dubel
2011, 439-58.

Ripoll, F. 2019. “Le Bellum cinile de Pétrone. Un exemple de ‘sublime raté’?”,
Cabhiers des études anciennes 56, 129-157.

Roberts, D. — Dunn, M. — Fowler, D. 1997 (ed.). Classical closure: reading the end
in Greek and Latin literature (Princeton)

Roche, P. 2005. “Righting the Reader. Conflagration and Civil War in Lucan’s
De Bello Civil?”, Scholia 14 (1), 52-71.

Roche, P. 2009. Lucan. De Bello Ciuili Book I (Oxford).

Roche, P. 2019. Lucan. De Bello Civili. Book 171 (Cambridge).

Rogerson, A. 2017. Virgils Ascanius. Imagining the Future in the Aeneid (Cam-
bridge).

Romano Martin, S. 2009. E/ tdpico grecolatino del concilio de los dioses (Hildes-
heim).

Rondholz, A. 2009. “Crossing the Rubicon. A Historiographical Study”,
Mnemosyne 62 (3), 432-50.

Rosati, G. 2001. “Mito e potere nell’epica di Ovidio”, MD 46, 39-61.

Rosati, G. 2009. Ovidio. Metamorfosi. Libri 17-171, trad. di G. Chiarini, comm.
di G. R. (Milano).

Rosati, G. 2017. “Crudelitas versa... in voluptatem. Piacere del male e potere nella
letteratura latina”, in Amalfitano 2017, 53-70.

Rosati, G. 2017a. “Euander’s Curse and the ‘Long Death’ of Mezentius
(Verg. Aen. 8.483-488, 10.845-850)”, HSCPh 109, 377-82.

Rose, K.EC. 1966. “The Petronian Inquisition. An Auto-Da-Fé”, Arion 5 (3),
275-301.

Rose, K.EC. 1966a. “Problems of Chronology in Lucan’s Careetr”, T.APhA
97, 379-96.

Rose, K.E.C. 1971. The Date and Aunthor of the Satyricon (Leiden).

Roth, U. 2017. “Liberating the Cena”, CQ 66 (2), 614-34.

Rudich, V. 1997. Dissidence and Literature under Nero. The Price of Rbetoricization
(London).

Rudoni, E.R. 2014. “Two intertextual notes on Petronius’ Bellum Civile’, MD
73 (2), 191-6.

Ruffell, I. 2012. Aeschylus. Promethens Bound (London).



Stefano Poletti 348

Rutz, W. 1970 (ed.). Lucan (Darmstadt).

Sacerdoti, A. 2019. Tremefacta quies: spazi di transito nella Tebaide di Stazio e
nei Punica di Silio Italico (Napoli).

Salanitro, M. 2007. “Petronio e Marziale”, Maia 59 (2), 309-14

Salzman, M. 1998. “Deification in the Fasti and the Metamorphoses”, in De-
roux 1998, 313-46.

Sanford, E. 1931. “Lucan and His Roman Critics”, CPh 26 (6), 233-57.

Sannicandro, L. 2010. I personaggi femminili del Bellum civile di Lucano (Rahden;
Westt.).

Santangelo, F 2007. Sulla, the Elites and the Empire. A Study of Roman Policies in
Italy and the Greek East (Leiden).

Santangelo, F. 2013. Divination, Prediction and the End of the Roman Republic
(Cambridge).

Santangelo, F. 2015. “Testing boundaries. Divination and Prophecy in Lu-
can”, G&R 62 (2), 177-88.

Santini, C. — Zurli, L. 1996 (ed.). Ars narrandi. Scritti di narrativa antica in memo-
ria di Luigi Pepe (Napoli).

Sauvage, A. 1975. Etude de thémes animaliers dans la poésie latine. 1e cheval — les oi-
seanx (Brussels).

Sbordone, E 1984. “Campi Flegrei”, in Della Corte 1984-1991, vol. 1, 644-
645.

Scappaticcio, M.C. 2020 (ed.). Seneca the Elder and His Rediscovered Historiae ab
initio bellorum civilium. New Perspectives on Early-Imperial Roman
Historiggraphy (Betlin/Boston).

Schaffenrath, F. 2010 (ed.). Sélius Italicus. Akten der Innsbrucker Tagung vom 19.
— 21. Juni 2008 (Frankfurt am Main).

Schetter, W. 1960. Untersuchungen gur epischen Kunst des Statius (Wiesbaden).

Schierl, P. 2006. Die Tragodien des Pacuvins (Berlin).

Schiesaro, A. 1993. Recensione a O’Hara 1990, CP/) 88, 258-65.

Schiesaro, A. 1997. “The Boundaries of Knowledge in Virgil’s Georgies”, in
Habinek—Schiesaro 1997, 63-89.

Schiesaro, A. 1997a. “Passion, reason and knowledge in Seneca’s tragedies”,
in Braund—Gill 1997, 89-111.



Teologia della guerra civile 349

Schiesaro, A. 2003. The Passions in Play. Thyestes and the Dynamics of Senecan
Drama (Cambridge).

Schmidt, E.A. 2001. “Das Selbstverstindnis spitrepublikanischer und friih-
augusteischer Dichter in ihrer Beziehung zu griechischer
und frithrémischer Dichtung”, in Schwindt—Schmidt 2001,
97-142.

Schmitz, C. 1993. Die kosmische Dimension in den Tragidien Senecas (Betlin).

Schmitz, C. — Jéne, A. — Kortmann, J. 2017 (ed.). Anfinge und Enden. Narrati-
ve und Potentiale des antiken und nachantiken Epos (Heidelberg).

Schmitzer, U. 1990. Zeitgeschichte in Ovids Metamorphosen. Mythologische Dichtung
unter politischem Anspruch (Stuttgart).

Schneider, C. — Utlacher, C. 2004. “Rationnel et irrationnel dans le Sepul-
crum incantatum du pseudo-Quintilien. Les enjeux d’une
dialectique”, in Mudry e# a/. 2004, 99-113.

Schrader, ].G. 1776. Emendationum liber (Leeuwarden).

Schrempp, O. 1964. Prophezeinng und Riickschau in Lucans Bellum civile (Win-
terthur).

Schréder, B.-]. — Schréder, J.-P. 2003 (ed.). Studium declamatorium. Festschrift
fiir Joachim Dingel zum 65. Geburtstag (Betlin/Munchen).

Schubert, W. 1984. Jupiter in den Epen der Flavierzeit (Frankfurt am Main).

Schubert, W. 1991. “Zur Sage von Hercules und Cacus bei Vergil (Aen. 8,
184-279) und Ovid (Fasz. 1, 543-5806), Journal of Ancient Ci-
vilizations 6, 37-60.

Schubert, W. 2010. “Silius Italicus — ein Dichter zwischen Klassizismus und
Modernitit?”, in Schaffenrath 2010, 15-28.

Schultz, C. 2014. A Commentary on Cicero, De Divinatione I (Ann Arbor).

Schwindt, J.P. — Schmidt, E.A. 2001 (ed.). L'bistoire littéraire immanente dans la
poésie latine (Geneve).

Seel, O. 1960. “Trogus, Caesar und Livius bei Polyainos”, RAM 103 (3), 230-
71.

Seclentag, S. 2012. Der pseudovergilische Culex: Text—Ubersetzung—Kommentar
(Wiesbaden).

Segal, C. 2001. “Jupiter in Ovid’s Metamorphoses”, Arion 9 (1), 78-99.

Seitz, K. 1965. “Der pathetische Erzihlstil Lucans”, Hermes 93 (2), 204-32.



Stefano Poletti 350

Setaioli, A. 1975. “Un influsso ciceroniano in Virgilio”, SIFC 47 (1/2), 5-26.

Setaioli, A. 2005. “Le fragment 11 Soubiran du De consulatn de Cicéron, le De
divinatione et leur lecture par Virgile”, in Kany-Turpin 2005,
241-63.

Setaioli, A. 2011. Arbitri Nugae. Petronins’ Short Poems in the Satyrica (Frank-
furt am Main).

Setaioli, A. 2014. “Poems in Petronius’ Satyrica”’, in Byrne—Cueva—Alvares
2014, 371-83.

Simons, R. 2009. “Der verriterische Gott. Laokoon in der lateinischen Lite-
ratur der Kaiserzeit und Spitantike”, in Gall-Wolkenhauer
2009, 104-127.

Sklenaft, R. 2003. The Taste for Nothingness. A Study of Virtus and Related Themes
in Lacan’s Bellum Civile (Ann Arbor).

Skutsch, O. 1968. Studia Enniana (London).

Skutsch, O. 1985. The Annals of Quintus Ennins (Oxford).

Slater, N.W. 1990. Reading Petronins (Baltimore).

Slater, N.W. 2012. “Eumolpus Poeta at Work. Rehearsed Spontaneity in the
Satyricon”, in Minchin 2012, 245-64.

Smith, R. 1994. “Epic Recall and the Finale of Ovid’s Metamorphoses”, MH
51 (1), 45-53.

Smith, S.D. 2014. Man and Animal in Severan Rome. The Literary Imagination of
Clandius Aelianns (Cambridge).

Smolenaars, J.J.L. 1994. Statius Thebaid 1'11. A Commentary (Leiden).

Snijder, H. 1968. P. Papinius Statins, Thebaid. A Commentary on Book II (Ams-
terdam).

Sochatoff, A. 1962. “The Purpose of Petronius’ Bellum Civile’, TAPhA 93,
449-58.

Solodow, J.B. 1988. The Worid of Ovids Metamorphoses (Chapel Hill).

Sommariva, G. 2004. Petronio nel/’Anthologia Latina. Parte prima. I carmi parodi-
¢t della poesia didascalica (La Spezia).

Sommariva, G. 2010. Petronio nell’Anthologia Latina. Parte seconda. 1 carmi su
temi diatribici ed etici (Sarzana).

Sommerstein, A.H. 2008. Aeschylus, 111. Fragments (Cambridge, MA).

Soubiran, J. 1972. Cicéron. Aratea. Fragments poétiques (Paris).



Teologia della guerra civile 351

Soubiran, J. 1987. “Sur la composition des deux Bellum civile. Lucain (I) et
Pétrone”, Pallas 33, 55-64.

Soubiran, J. 2007. “Pétrone, Sat. CXIX, 9-12. Note critique et exégétique”,
Pallas 75, 77-88.

Soverini, P. 1985. “Il problema delle teorie retoriche e poetiche di Petronio”,
ANRIW11.32.3, 1706-79.

Spaltenstein, . 1986-1990. Comumentaire des Punica de Silius Italicus, I . Livres 1 a
8 11 Livres 9 a 17 (Geneve).

Spencer, D. 2001. “Propertius, Hercules, and the dynamics of Roman mythic
space in Elegy 4.97, Arethusa 34 (3), 259-84.

Stafford, E. 2012. Herakles (London).

Stahl, H.-P. 1998 (ed.). Vergils Aeneid. Augustan Epic and Political Context
(London).

Stirk, E. 1995. Kampanien als geistige Landschaft. Interpretationen gum antifen Bild
des Golfs von Neapel (Miinchen).

Starnone, V. 2015. “Feritas in urbe. Marziale di fronte all’irriducibile potenza
della natura”, Maia 67 (1), 99-123.

Stocks, C. 2014. The Roman Hannibal: Remembering the Enemy in Silius Italicus’
Punica (Liverpool).

Stover, T. 2012. Epic and Empire in Vespasianic Rome. A New Reading of Valerius
Flaccus” Argonauntica (Oxford).

Strauss Clay, J. 2011. “Divine apparatus”, in Finkelberg 2011, 1.213-214.

Sullivan, J.P. 1968. The Satyricon of Petronins. A Literary Study (London).

Sullivan, J.P. 1968a. “Petronius, Seneca and Lucan. A Neronian Literary
Feud?”, T:APhA 99, 453-67 (rist. in Byrne—Cueva—Alvares
20006, 302-16).

Sullivan, J.P. 1982. “Petronius’ Bellum cinile and Lucan’s Pharsalia, a political
reconsideration”, in Croisille-Fauchére 1982, 151-5.

Sullivan, J.P. 1985. “Petronius’ Satyricon and its Neronian Context”, ANRWY
2/32.3, 1666-86.

Sullivan, J.P. 1991. Martial: The Unexpected Classic (Oxtord).

Sullivan, J.P. 1996. “Form Opposed. Elegy, Epigram, Satire”, in Boyle 1996,
143-61.

Taisne, A.-M. 1994. L'esthétique de Stace. La peinture des correspondances (Patis).



Stefano Poletti 352

Tandoi, V. 1992. “Un passo del Bellun civile sui lussi romani”, in Seritti di filolo-
gia ¢ di storia della cultura classica, a c. di E. Consolino et ali,
vol. 1, 586-605 (= RFIC, 95 [1967], 268-94).

Tarrant, R. 2002. “Chaos in Ovid’s Metamorphoses and its Neronian Influ-
ence”, Arethusa 35 (3), 349-60.

Tarrant, R. 2012. V7rgil. Aeneid Book XII (Cambridge).

Tesoriero, C. 2004. “The Middle in Lucan”, in Kyriakidis—De Martino 2004,
183-215.

Tesoriero, C. 2010 (ed.). Lucan (Oxford).

Thibodeau, P. 2011. Playing the Farmer. Representations of Rural Life in 1 ergils
Georgics (Berkeley).

Thierfelder, A. 1970. “Der Dichter Lucan”, in Rutz 1970, 50-69 (= Archiv fiir
Kulturgeschichte 25 [1935], 1-20).

Thomas, R. 1988. 17rgil. Georgics (Cambridge).

Thomas, R. 2011. Horace: Odes Book IV and Carmen Saeculare (Cambridge).

Thome, G. 1993. Vorstellungen vom Bisen in der lateinischen Literatur. Begriffe, Mo-
tive, Gestalten (Stuttgart).

Thompson, D.W. 1936. A Glossary of Greek Birds (London/Oxford).

Timpanaro, S. 1988. Marco Tullio Cicerone. Della divinazione (Milano).

Tipping, B. 2010. Exemplary Epic. Silins Italicus’ Punica (Oxford).

Tissol, G. 1997. The Face of Nature. Wit, Narrative, and Cosmic Origins in Ovid’s
Metamorphoses (Princeton).

Tochterle, K. 1994. Lucins Annaeus Seneca, Oedipus. Kommentar mit Einleitung,
Text und Ubersetzung (Heidelberg).

Tosi, R. 2018. Dizionario delle sentenze latine e greche (Milano).

Toynbee, ].M.C. 1973. Animals in Roman Life and Art (London).

Tucker, R.A. 1988. “What Actually Happened at the Rubicon?”, Historia 37
(2), 245-48.

Utrban, D. 2005. Die augusteische Herrschaftsprogrammatik in Ovids Metamorpho-
sen (Frankfurt am Main).

Urso, G. 2000 (ed.). L ultimo Cesare (Roma).

Ussani, V. 1905. “Questioni petroniane”, SIFC 13, 1-51.

Van Dam, H.-J. 1984. P. Papinius Statins Silvae Book 1. A Commentary (Leiden).



Teologia della guerra civile 353

Van Noorden, H. 2015. Playing Hesiod. The Myth of the Races’ in Classical Anti-
guity (Cambridge).

Vannini, G. 2007. Petronius 1975-2005. Bilancio critico ¢ nuove proposte (Gottin-
gen).

Venini, P. 1968. “A proposito di alcuni recenti studi sulla composizione della
Tebaide staziana”, Athenaeum 56, 131-8.

Vessey, D. 1973. Statius and the Thebaid (Cambridge).

Vessey, D. 1991-1993. “Thoughts on the Ancient Novel or What Ancients?
What Novels?”, BICS 38, 144-61.

Vian, E 1952. “La Guerre des Géants devant les penseurs de I'antiquité”,
REG 65, 1-39.

Vinchesi, M.A. 2001. Sizo Italico, 1e guerre puniche (Milano).

Vinchesi, M. A. 2007. “Laocoonte in Petronio”, in Bejor 2007, 23-43.

Vinchesi, M.A. 2014. Calpurnii Siculi Eclogae (Firenze).

Volk, K. 2009. Manilins and his Intellectual Background (Oxford).

Volk, K. 2013. “The genre of Cicero’s De consulatu suo”, in Papanghelis—Har-
rison—Frangoulidis 2013, 93-112.

Volk, K. 2017. “Signs, Seers and Senators. Divinatory Expertise in Cicero
and Nigidius Figulus”, in Kénig—Woolf 2017, 329-47.

Volker, T. — Rohmann, D. 2011. “Praenomen Petronii: The Date and Author of
the Satyricon Reconsidered”, CQ 61 (2), 660-76.

Walde, C. 2003. “Le Partisan du mauvais gout? Anti-Kritisches zur Lucan-
Forschung”, in Schréder—Schréder 2003, 127-52.

Walde, C. 2005 (ed.). Lucan im 21. Jahrhundert (Miinchen).

Walde, C. 2010. “Lucan (Matrcus Annaeus Lucanus), Bellum Civile. A. Leben
und Werk, B. Rezeption und Transformation”, in Walde
2010a, 441-64.

Walde, C. 2010a (ed.). Die Regeption der antiken Literatur. Kulturbistorisches Werfk-
lexcion. Der Nene Panly. Supplemente Band 7 (Stuttgart).

Walde, C. 2012. “Fortuna bei Lucan. Vor- und Nachgedanken”, in Baier 2012,
57-74.

Walde, C. 2017. “Tu ne guaesieris scire nefas quem finem... di dedernnt... Reflexio-
nen zur Debatte um das Ende von Lucans Bellum Civile”, in
Schmitz—]6ne—Kortmann 2017, 169-98.



Stefano Poletti 354

Walsh, P.G. 1968. “Eumolpus, the Halosis Troiae, and the De bello civil’, CPh
63, 208-12.

Walsh, P.G. 1970. The Roman Novel. The Satyricon of Petronius and the Meta-
morphoses of Apuleins (Cambridge).

Walter, A. 2013. “Beginning at the End. Silius Italicus and the Desolation of
Thebes”, in Manuwald—Voigt 2013, 311-26.

Wardle, D. 1997. ““The Sainted Julius’. Valerius Maximus and the Dictator”,
CP92 (4), 323-45.

Wardle, D. 1998. Valerins Maximus. Memorable Deeds and Sayings. Book I (Ox-
ford).

Wardle, D. 2006. Cicero on divination. De divinatione, book 1 (Oxford).

Wardle, D. 2009. “Caesar and Religion”, in Griffin 2009, 100-11.

Wardle, D. 2019. “Suetonius on the Civil Wars of the Late Republic”, in
Lange—Vervaet 2019, 376-410.

Watkins, S. 2012. Lucan ‘transforms’ Ovid. Intertextual Studies in the Bellum Civile
and the Metamorphoses (Diss. Florida State University).

Watt, W.S. 1986. “Notes on Petronius”, Ce>M 37, 173-84.

Watt, W.S. 1994. “Petroniana”, Phoenix 48, 254-6.

West, M.L. 1979. “The Prometheus Trilogy”, The Journal of Hellenic Studies 99,
130-48.

West, M.L. 1997. The East Face of Helicon (Oxford).

Westerburg, E. 1883. “Petron und Lucan”, RAM 38, 92-6.

Westall R. 2017. Caesar’s Civil War. Historical Reality and Fabrication (Leiden).

Wheeler, S. 1995. “The Underworld Opening of Claudian’s De Rapru
Proserpinae’, TAPhA 125, 113-34.

Wheeler, S. 2002. “Lucan’s Reception of Ovid’s Metamorphoses”, Arethusa 35
(3), 361-80.

Wheeler, S. 2000. Narrative Dynamics in Ovid’s Metamorphoses (Tubingen).

Whitby, M. — Hardie, P. — Whitby, M. 1987. Homo viator. Classical essays for John
Bramble (Btistol).

Whitton, C. 2019. The Arts of Imitation in Latin Prose: Pliny’s Epistles / Quinti-
lian in Brief (Cambridge).

Wick, C. 2004, Lucan. Bellum civile. Liber IX (Munchen/Leipzig).



Teologia della guerra civile 355

Wickham, H.L.. — Cramer, J.A. 1828. A Dissertation on the Passage of Hannibal
Over the Alps (London).

Wiener, C. 2006. Stoische Doktrin in romischer Belletristik. Das Problem von Ent-
scheidungsfreibeit und Determinismus in Senecas Tragodien und Lu-
cans Pharsalia (Leipzig).

Wiener, C. 2010. “Stoische Erneuerung der epischen Tradition - Der Biirger-
krieg als Schicksal und die Entscheidungsfreiheit zum Ver-
brechen”, in Homke—Reitz 2010, 155-74.

Wilkinson, L. 1946-7. “Satyricon 1187, PCPAS 179, 6.

Wilkinson, L. 1969. The Georgics of Virgil. A Critical Survey (Cambridge).

Wilson, M. 2013. “The Flavian Punica?”, in Manuwald—Voigt 2013, 13-28.

Winterbottom, M. 1972. “Six Conjectures”, CKR 22 (1), 11-2.

Wistrand, E. 1988. “Five Critical Notes”, BICS Supp. 51, 162-5.

Woodman, A.J. 1983. Velleins Paterculus. The Caesarian and Augustan Narrative
(2.41-93) (Cambridge).

Woodman, A.J. 2012. From Poetry to History. Selected Papers (Oxford).

Yeh, W.-]. 2007. Structures métriques des poésies de Pétrone. Pour quelle art poétique?
(Louvain).

Zeitlin, E 1965. “An Analysis of Aeneid X11 176-211. The Differences bet-
ween the Oaths of Aeneas and Latinus”, .4JPh 86 (4), 337-
62.

Zeitlin, F. 1971. “Romanus Petronius. A study of the Troiae Halosis and the Bel-
lum Cuvile”, Latomus 30, 56-82.

Zeitlin, F. 1999. “Petronius as Paradox: Anarchy and Artistic Integrity”, in
Harrison 1999, 1-49 (= T.APhA 102 [1971], 631-84).

Ziogas, 1. 2013. Ovid and Hesiod. The Metamorphosis of the Catalogue of Women
(Cambridge).

Zissos, A. 2019. “Closure and Segmentation: Endings, Medial Proems, Book
Divisions”, in Reitz—Finkmann 2019, 1.531-564.






INDICE DEI PASSI CITATI

Aelianus

De natura animalinm

10, 14 253n.
12,4 253n.
Aeschylus

Agamemnon

1188-1189 99n.
Choephori

577-578 99n.
Eumenides

183-184 99n.
264-267 99n.
302 99n.
305 99n.

Prometheus liberatus  306-307n.

Promethens vinctus

248-252 307
Septem contra Thebas
587 102n.

Ammianus Marcellinus

14,1,2 99n.
27,11, 2 182n.
Anthologia Latina

397 (SB) 82n.
398, 1 (SB) 94n.
411 (SB) 82n.
871, 3-4 R) 150n.

Antoninus Liberalis
28,3 253n.

Appianus

Bella civilia
1,61

1,75
2,16
2,35
2,36

4.4

4,14

Apuleius
Metamorphoses
11,19

Aratus
Phaenomena
100-136
133

Aristophanes
Aves
516

Ausonius

268n.
268n.
60n.
262-263n.
66n.

55n.

55n.

191
191-192n.

252

Griphus ternarii numeri

15

Avienus

Phaenomena
286

Caesar

De bello civili
De bello Gallico
1,40,5

7,8,2

252n.

182n.

242-243

259n.
237n.



Stefano Poletti

7,56, 3 235n.
Iter 282n.
Landes Herculis 282n.
Oedipns 282n.

Calpurnius Siculus

2, 49ss.
2,54
2,82

358

53
54, 61n., 74n.
251n., 258n.

De expeditione Britannica (?) 259n.
De haruspicum responso

1, 33-88 89n.

1, 42-59 194

1, 46-50 891n., 198
1, 82-83 51n.

1, 84-85 148n.
Carmen Arvale

2-3 103

Carmina Latina Epigraphica

255, 3

Catullus
64, 399
105

Cicero

Ad Atticum
7,11,1

Aratea (Soubiran)
16-19

151-152n.

222
238n.

272n.

191

De consutatu sno (Courtney)

fr. 10
De divinatione
1,12
1,17

1, 49
1,101
1,106
1,119
2,12-26
2,25
2,46

X, 51-54, 61, 74

251n., 252n.
51-54

284-288

257n.

253n., 268-269
61

61n.

62n.

53

46 210n.
De legibus

1,1-5 267-269
De natura deorum

2, 66 144n.
3,14 61n., 74n.
3,47 252n.
De provinciis consularibus
32-33 259n.
In Catilinam

3,18-21 53n.
3,19 62n.
Marins (Courtney)

fr. 16-17 267-269
fr. 17 253n.
fr. 17,12 259n.
fr. 17, 13 258n.
Pro Sulla

91 182n.
Tusculanae disputationes

1, 30,73 253n.
Ciris

32 298n.
Claudianus

De raptu Proserpinae  169n.

1, 55-62 143n.

1, 79-83 178n.

1, 89-120 119-120
1, 94-96 120
1,121 120n.
2,172-187 115n.
2,228-232 120n.



In Rufinum

1,77-79 99n.
1, 356-359 141n.
2,206 103n.
Paneg. dictus Honorio cos. I
537-542 260n.

Cornelius Nepos
Hannibal
3,4 245n.

Curtius Rufus

7,8,25 182n.
10,1, 17 282n.
10, 8, 14 210n.
Cypria

fr. 1 (West) 148, 157

Dio Cassius

37,52,2 283
40, 58 221n.
41,7-9 231n.
41,13 221n.
41,14 66n.
44,18, 3 60n.
45,4, 4 261n.
45,17 55n.
55,1,3 263n.
Dracontius

Orestis tragoedia

524 111n.
Romulea

8, 469 252n.
Ennius

Annales (Sk.)

Teologia della guerra civile 359

220-226 200n.
225-226 205n., 208n.
499 150n.
550 150n.
563 150n.
Euripides

Alcestis

843-845 99n.
Florus

Epitoma de Tito Livio

1, 45, 22 237n.
1,47,6 149n.
2,13,2 221
4,295 222
Fronto

Epistulae

4,154 182n.

Furius Bibaculus (Courtney)
Annales belli Gallici 2591n.

fr. 15 237n.
Germanicus

Phaenomena

98-123 191
100 191n.
122-123 195
137 192n.
Grattius

99 3
Hesiodus

Opera et Dies

42-105 306n.

220-221 142n., 204n. 106-201 191



198
Theogonia
507-616
530
681-683
845-850
850-853

[Hesiodus]
Scutum Herculis
248-257
264-269

Hieronymus
In Eph.
1,1

Homerus
Lias

4, 442-444
5,289

8, 133-144
12, 200-207
13,17-19
15,158-219
15, 182-183
16, 431-461
20, 54-66
20, 56-61
20, 61-65
Odyssea

11, 96

15, 525-526

Horatius
Carmen saeculare
57-60

Carmina

195

306n.
306

164n.
116n.
164n.

99
241n.

196n., 201n.
99n.

119n.

269n.

115n.
116-120

116

62-63

164n.
116-120
164-165n., 241

99n.
252, 254

192n.

Stefano Poletti

1,12, 59-60
1,34,12-15
1, 34, 14-16
2,1,6-8
2,1,29-32
2,17, 24-25
3,13

3, 3, 49-52
3,4

3, 4, 49-50
3,27,11
4,2,5-8
4,14,11-12
De arte poetica
217-219
296-297
472-473
Epistulae
1,18, 82-83
Epodi

16, 1-2
Saturae

1, 10, 36-37
2,5, 40-41
2,8, 61-63

Hyginus
Fabulae
135

136, 3

Hymni Homerici
Ad Cererem
16

360

51n.
103

103
77n.
125n.
149n.
181n.
35-36n., 238
102n.
182n.

3

164n.
300n.
125n.
252n.
235-236
240

237n.
136n.
135
140n.
149
237n.

237n., 244n.
181n.

247-248n.
86n.

115n.



Iliou Persis
Arg. 1-2 (West)

Iordanes
Getica

43
Isidorus

Origines
8,7,10

Iulius Obsequens

58
68

Tustinus
17,1, 4

Tuvenalis
10, 166-167
12,23-24
14,91

248n.

36n.

2,36

252n.

55n.

86n.

226n.,

289

259n.

Lactantius Placidus

In Statii Thebaida

8,36

Livius
Praefatio
Pracefatio 4
1,7,4-7
1,31
1,34,8
1,39,1-3
2,7
3,11,12
4,3,8
4,13,2
5,32

119n.

156n.
149n.
276n.
257n.
253n.

258

257n.
140n.
140n.

257n.

Teologia della guerra civile

244n.

5,52, 1
7,26, 3-4

10, 40, 13-14
21,21,9
21,22, 523, 1
21, 29, 7-30, 11
21,31, 12
21,32, 7

21, 35,4-36, 8
21, 35, 6-9
21,37,2-6
42,5, 11

[Longinus]
De sublimitate
9,5-7

Lucanus
Pharsalia
1,1

2

>

W 1 1 1 1O QDU AW WL L W oo

>

U)L)J
G\
[*Y

>

Q

\]
v\)
o

O

>

o
S
]

>

6-58
3-66

>

>

(@

~1

(o]

>

=]
4
\S]

—_

>

[\)
OO
—_

(e

>

1
1
1
1
1
1
1
1
1
1
1
1
1
1
1
1
1
1

=
®
=

>

140n.
251-252n.,
255-256
252n., 255-256
283n.
283-288
227,272-273
235n.

239n.

239n.

228

270

210n.

241n.

72

133n.
132-133
303

17n., 67n.
133n.
209

99n.

200

200

136n.
26-27
156n.
35n., 136n.
150n.
69n., 181
200, 303
156n.

150

361



1,98
1,109-111
1,110
1,128
1,155
1,158-182
1,160
1,183

1,183-184
1,183-185
1,185-192

1,192-194
1,195-198
1,195-203
1,204

1,204-205

1,205-212
1,207
1,212
1,213-222
1,224
1,226
1,228-229
1,235

1, 304-305
1,313

1, 405-408
1, 462-465
1,466-522
1,469-472
1,473-475
1, 501-502
1,521-522
1,522-525
1,522-2,19

156n.
93-94n.
37n.
129, 221
190
155-156
37n.
158-159, 244n.
273n.
156n.
234,241

68, 175, 262-264

285

265n.

73n.

279n., 291-292
238n., 264n.
235n., 241n.,
262n.
271-274
273n.

273n.

235

292

263n.
265-266n.
260n.

272n.

221n.

244n.

74n.

231n.

229

230n.

233n.

220

69n.

X, 50-52, 54,
66-87, 248

Stefano Poletti

>

>

1,526-532
1, 530-532
1, 540-544
1, 545-547
1, 549-552
1, 569-570
1,572-574
1, 584-638
1, 600
1,617
1,626
1,630

1, 632-633
1, 634-635
1, 644-645
1. 649-650
1,663

1, 666-668
1, 666-672
1, 667

1, 668-670
1,678

1, 678-694
1, 679-680
1, 679-682
1,681

1, 691-692
1, 692-694
1, 694

2,1

2,14
2,115
2,46
2,7-13
2,14-17
2,68

2,72
2,126-129
2,221

362

67n., 77n.
62n., 115n.
67n., 85n.
125n.
67n.
257n.
105, 175
70n.

70n.

69n.

70n.

70n.

73n.

70n.
70-71n.
69n., 70n.
71n.

71n.

209

70n., 133n.
70, 197
92

71-72, 89-93
71n.

90

92

71n., 76n.
90n.
71n.,92
691n.
78-81
73-74
73n.

74
69-70n.
110n.
110n.
76n.
109-110n.



2,223-224
2,230
2,234-325
2, 535-536
2,576-595
2,708

2, 725-730
3,14-19
3,312-320
3, 399-449
3,728-730
4
4,103-109
4,189-191
4,190

4, 663-665
5, 30
5,206-208
5,297-299
5,299

5, 476-721
5, 531-559
5,616-617
5, 620-626
6, 467

6, 492-499
6, 507-830

6,513-515
6, 527-537
6, 550-553
6, 577-588
6, 587-588
6, 614-617
6, 627-628
6, 642-643
6,718

Teologia della guerra civile

110

110n.

74n.

229n.

220n.

220n.

220n.

93n., 109

304

189

292n.

210

239n.

210n.

175

276

38n., 232n.
76n.

210-212

139, 206, 210n.,
211

294-296

296

294n.

294n.

109

176n.

X, 44, 51-52, 105-
109, 134n., 136-
139,175-177, 187
105n.

109n.

109n.

105n.

108n.

109

109n.

106n.

108

6, 742-743
6,787

6, 791-792
6,793

6, 793-799
6, 799-800
6, 801-802
6, 805-811
6, 810-811
6, 817-818
7,1-6

7, 144-150
7,151-152
7,151-213
7,168-171
7,179-180
7,185-187
7,379
7,423-424
7, 445-455
7, 447-448
7,451

7, 455-459
7,473
7,568

7, 586-596
7, 649-651
7, 851-865
8, 609-610
9, 654-655
9,655

9, 950-999
9,985

10, 133-134
10,313

10, 338-341
10, 341-342
10, 509

10, 528-529

143n., 164n.
110n.

76n.

198n.
109n.
93n., 109
76n., 108n.
108n.

76n.

38n.

76, 86n.
304

76, 83-84
76

105

38

76n.

92n.

38n., 94n.
74-76, 126-127
86n.

75

74-76
38n., 209n.
105n., 204n.
76n.

202n.
102n.

76n.

239n.
125n.
130n.

Ixn.

38n.

87n.

38n., 222n.
76n.

87n.

76n.

363



10, 542-546

Lucilius (Marx)
4-6
53

Lucretius
1, 38-39
1,178-179
1,335

1, 341
1,722-725
2,214-215
2, 654
2,1101
4,754
5,1218-1221
6, 340-342
6,852

Macrobius
Saturnalia
6,6, 1

Manilius
1,417

1, 782-783
1, 874-875
1, 896-926
1,912

1, 922-924
4, 59-62
4,659
5,51-52
5,52

Martialis
3,82
4,44,7-8

Stefano Poletti

39n., 209

157
157

203n.
102n.
132n.
132n.
125n.
128n.
102n.
125n.
132n.
127-128
230n.
85n.

241n.

252n.

252n.

55n.

51n., 55n.
149n.
88-89n., 198
60n.

300n.

229n.

94n.

215n.
180

364
13,62,2 215n.
14, 194 36n.
Martianus Capella
1, 78-80 178n.
Menander
Fragmenta (Koérte—Thierfelder)
59, 4 263n.
Optatianus
22,10 241
Ovidius
Amores
3,8, 35-38 164n.
Epistulae ex Ponto
3, 4, 98-99 86n.
4,7,7 293n.
4,8,59 301n.
Fasti
1, 249-250 191
1, 543-581 276n.
2,249 252n.
3, 369 114n.
3,439 301n.
3, 624-625 291n.
3, 697-710 51n.
3,701 761n.
3,707-708 91n.
4,449 115n.
4,843 241n.
5, 39-40 163n.
5,553 35n.
5, 569 104
5,575 103
6, 138 99n.
Heroides
1,53-54 102n.



Metamorphoses
1,1

1,11
1,13-14
1, 86-140
1,127-162
1,129-131
1,137-140
1, 144-148
1, 149-150
1, 149-153
1,151-153
1,152
1,163-261

1,166
1,175-176
1,182-184
1,190-191
1,192-195
1, 199-206
1,243

1, 244-347
1,281-282
1,433

1,596

2,261

2, 301-302
2, 544-545
2,760-761
2, 760-832
2,766-767
2,775-777
2, 780-782
2,782-786
2,798

3,303

4,310

4, 426-427

Teologia della guerra civile

156n.

156n.

191

154, 156n.
155n.

155n., 163-164
155n.

155n., 191-192n.

192-193
163
301n.
33, 50-52, 154-
171
156n.
167n.
125n.
155n.
165
167, 302
170
293-296
295
156n.
125n.
116n.
140n.
252n.
180
173-190
174n.
204n.
181
174n.
174
298n.
101n.
149n.

4, 451-485
4,477

4, 464-511
4, 472-473
4, 476-478
4, 621-662
4,771

5, 155-156
5,329
5,348

5, 354-361
5, 356-359
5,421-424
6, 696
8,339

8, 780-822
8, 785-786
8,792

8, 801-802
8, 809-813
8,816

8, 830-832
8,836

9, 289-290
9, 428-438
9, 636-637
10,17-18
10, 19-20
10, 32-35
11, 630-631
11, 630-632
11, 681-682
12, 64-65
13, 82-84
13,715

14, 201

14, 237-238
14, 813

14, 816-817

142n.

202, 208, 211
171-172
172

119n., 172
239n.
204n.
222n.
252-253n.
165n.
164n.
116n., 164-165
115n.

128

128
173-190
174

174

204n.
174n.

174

188

188

140n.

63

205n.
143n.

83n.

143n.
140n.
174n.
205n.
229n.
232n.

94n.

204n.
111n.

64

114n., 115n.

365



15,1-2
15,92-93
15,98

15, 749

15, 752-753
15,758

15, 760-761
15, 760-765
15, 760-851

15, 765-766
15,775

15, 777-778
15, 779

15, 779-782
15, 780-782
15,782

15, 785

15, 789-790
15,791

15, 799-800
15, 807-808
15, 807-815
15, 807-842
15, 810-812
15, 814

15, 815

15, 819

15, 822-828
15, 823

15, 823-824
15, 828

15, 841-842
15, 869
Tristia

2,33

2,221

Stefano Poletti

148n.

111

111

77

72n.

59n.

59n.

57n.

X, 33, 57-73, 80-
81, 126, 132, 138,
154-155, 169-170,
203

70n.

70n.

76n.

70n.

57n.

83n.

84

60n., 70n.
85n.

251

60n., 80-84
T1n.

57n.

88

62

64

65

59n.

71n., 91n.
72n.

59n., 71n., 88
259

259n.

192

125n.
148n.

2, 467-468

[Ovidius]
Epicedion Drusi
357-358

Pacuvius
fr. 262 (Schietl)

Petronius

1-5

3,1

5,13-14
5,21-22

22,6

26, 7-79 (Cena)
43,3

59,7

80, 5

83,2

89 (Troiae Halosis)

89, 4
89, 11
89, 11-12
89, 15-53
89, 20-24
89, 21-22
89, 27-28
89, 51-53
89, 56
89, 57
103, 5
108, 8
114
114-115
115,1

366

35n.

93n.

148n.

22n.

22n.

134n.

236n.

2
41n.,110-112
210n.

111

210n.

261

11,17-18, 21n.,
25, 41n., 129-130,
203n., 206n., 232,
246-249, 286
130, 247, 249
229n.

130n., 247
246-249

130n.

247

247n.

130

132n.

135n.

2

2

12, 41n.

40, 290

135



115,2
115,24
115, 4
115,6
115,18
116, 1
116,9
117,11
118

118,1
118,2
118,3
118, 5

118,6

Teologia della guerra civile

236n.

12n., 41n., 240
206

45n.

112

239-240
111-112, 257

2

40, 46-47, 49n.,
216-217

37n., 136n., 237,
238

2, 37n.
3-4,136n., 236
4-5, 8-10, 26-27,
36, 238

IX, 1-5, 8-12, 21-
26, 30, 34-36,
134-136, 184n.,
206, 226, 236-241,
266-271

119-124, 1 (Bellum civile)

vv. 1-3
1-7
1-60
1-66
.
20-22
23
31-32
33
45-49
47
49-52
50-51
53-55
54-55

93, 160, 188-189
188

78-79

159

155n.

39n.

273n.

188

215n.

156n., 221
133n., 273n.
188n.

152n.

155n.

188n., 304

58-60

61-66

62
64

65
65-66
66

67
67-69
67-75
67-140
68

70

74

76

76-77
77
78
79
79-80
79-81
79-83
80-81
81
82
82-83

84-85
84-86
87-90
87-93
89
90

367

132-133, 155n.,
212n.

82,108, 156, 190,
220n., 223

105n., 309

39n., 222, 243,
256

157n.

39n.

133n., 190

106, 115n., 241
44n.

180

159

106n.

180

180

102n., 143-144n.,
168

115n., 178-180
180

139-140, 181-182
151

151n., 224

140, 143

110n., 162

149n.

146

157n.

134,140, 145-146
149,152, 231n.,
307-308

149

162

131n.

162-163

162

152

>



90-91
90-93
90-94
93

94-95
94-99
96

96-97
96-99
97
98-99
101

102
103
104
105
105-107
105-108
107
108-109
109-110
110
110-111
111
111-115
112
113
114
115

116-117
116-119
117

119-120

120
121
122

Stefano Poletti

117

157n.

155n.

165

140-141

169
110-111, 178n.,
180n., 222n.
178
100-104
142n., 144n.
109-110

115n., 117, 241n.

135, 182n.
143

82-84

140

146-147

181

152

148-149, 153
142

188

114-115
XIIIn.

87-98

91n.

87n.

91n.

91n., 94-98,
199n., 249
144

92-93
92-93n., 109n.
103, 142, 144,
178, 187

111, 126n., 142n

111, 187
79, 114, 146n.

122-123

122-125
124
125
126-127
126-141
127-129
127-131
128
129
130
130-131
131
135-136
136
139
140
141
141-143
142
143
144
144-146
144-150
146
146-151
150-151
151
152
152-155
153
153-155
154-156
156
156-176
156-184
158-159
159

368

128, 215n., 248,
259, 266, 298
112-129, 169n.
144n.

117-118, 126n.
78-81, 84, 86, 256
77-87, 115, 248
260-261

84-86, 100

261

295

261

261

133n., 256

124

257n.

77n.

84, 86, 124, 300
86, 159
264-265
189-190, 223
106, 237n.

234

244-246

44n., 228
277-279
269-271

239n.

148

228, 238-239
228

238

239, 290

279

125n., 224n.
222

114n.

279n.

189, 223



159-162
160
161-162
162
163
164
165-168
167
168
168-169
174

174-175
177-178
177-182
177-184
179-180
181-182
182

183

183-184
183-204
184
189-191
189-192
190
193-195
194-195
196-198
196-200
200
201
201-204
201-206
202
203
203-206

Teologia della guerra civile

258, 291n.
291

272

291

222n.

190, 231n.
220n.

189

189, 223
190n.

6,77, 190n.,
224n., 263-264,
279

190n.
251-257
77-78, 184, 222
246-288
257-260, 269-271
260-261
266n.

249, 256, 265,
273n., 280
241n., 265n.
222

241

295

235-236

86, 229, 241n.
237

293

44n.

292-293
304n.

294n.

293

44n.

235

306

238n.

204
205
205-206
205-208

206
206-207
206-208
208
209

209-214
209-230
209-244
210

210-212
211
212
213-214
214
215-216
215-244
216-220
216-232
217
221
222
224-225
225
226-228
230-232
233-237
237-243
238
238-244
239
240-241
241

369

236n., 273n.
198n., 305, 308
234n., 272
222-223, 273, 297-
309

300

300

125
297-298n.
189, 238n., 239,
273n., 300n.
229n.

45n.

XIIIn.
182n., 229n.,
231n.

177, 184

239

230

229n.

222n.

38n., 110
231

232

79

231n.
232-233n.
133n.

230n., 232n.
38n.

232n.

232n.
233,290
232n.

133n., 232
220

293n.

125

293n.



243
244
244-245
245
245-246
245-253
247-248
249
249-257
249-295
250
250-251
252
253
254
254-263
255-256
256
257
258
258-260
258-263
259-260

264-270
264-272
266-267
266-270
268
269-270
270
271-277
271-295
272
272-273
275
276
277

133n.

182n.

152n.

133n.

45n.

85, 191
191n.
192n., 194-195
155

177

195

192

195

195

241n.

98, 195-196
142n.

105n.

142

198, 305
134

101

100, 135, 168,
178-179
84-85, 98, 198
45n.

278n.
184-185
149n.
286-287
308
203-205

98, 183

Stefano Poletti

102n., 168, 201n.

100
178-179
195
105n.

370

278-279 201n.

278-281 201-202

279 239

281 229n.

282 135

283-284 190n.

283-295 88, 135

288 203n.

290 86, 190, 203, 224,
309

292-294 220

292-295 39n., 209

293 152, 203, 292n.

294 38n., 209n.

295 6, 17n., 202, 206-
212

124, 2 12n., 24n., 135,
236

127,9,7 260n.

133,3,1-4 140n.

133, 3, 6-7 222n.

139,2,5 103n.

141, 2 111

Fragmenta (Miiller)

28,1 128

28,1-3 128

39,5 180n.190

45,5 253

48,10 190n.

Plautus

Amphitruo

39-45 185

Asinaria

260 252n.

Trinummus

1-22 185n.



Teologia della guerra civile 371

Plinius maior 3,48, 5-12 227-228
Naturalis historia 45n. 3,48,7-9 285n.
2,28, 98 261n. 3,54,1-3 228
2,157-158 164n. 3,55,9 270
3,123 245n.
33,1 164n. Porphyrius
36, 1-3 164n. De abstinentia
3,5 253n.
Plinius minor
Epistulae Propertius
6,20, 19 45n. 2,34, 61 94n.
8,1 45 3,13, 60 149n.
4,1,105 252n.
Plutarchus 4,6, 67 94n.
Alexander 4,7,8 179n.
27,2-3 256n. 4,9,1-20 276n.
Caesar 4,9, 37 239n.
11,5-6 283n.
32,6-8 263n. Prudentius
32,9 262-267 Contra Symmachum
34 231n., 233n. 2,567 252n.
63,1 60n. Psychomachia
69, 4-5 55n. 31 111n.
Cato minor
42 221n. Quintilianus
49-50 221n. Institutio oratoria
Marius 10, 1, 90 36
21,3 102n. 12,10, 73 237n.
36, 5-6 268n.
Moralia [Quintilianus]
16d-e 241n. Declamationes maiores
Pompeins 10, 1-5 178-179n.
52,3 221n.
53,7 118n. Quintus Smyrnaeus
60, 2-4 263n. 12, 353-482 248
Polybius Res gestae divi

3,47, 69 285 Augusti 65



Stefano Poletti 372

Sallustius 1-124 185
Historiarum reliquiae (Maurenbrecher) 49-56 298n.
Fr. 1,11 210n. 54-59 164n.
Oratio Macri (ex hist.) (Kurfess) 95-99 196n.
17 210n. 238 165n.

660-661 83n.
[Sallustius] 673-674 93n.
Epistulae ad Caesarem 723-727 178n.
2,2, 4 297n. Medea
Invectiva in M. Tullium Ciceronem 28-31 85-86n.
1,3 53n. Naturales quaestiones

1,2,1 261n.
Scholia Homerica 2,32 252n., 255
In liadem 3,7 150n.
1,5D 157n. 5,15 164n.
20, 56-57 T 241n. Oedipus

164-165 180
Seneca philosophus 256 143n.
Agamemnon 579-583 115n.
57-63 150n. 586-594 196n.
81-86 197 868-869 143n.
86-89 150n. Phaedra
519-520 103n. 1141-1143 182n.
Apocolocyntosis Thyestes
8-11 158 1-121 172-173,197n.
De beneficits 249-252 196n.
6,22 162n. Troades
6,31,6 162n. 2 83n.
7,10, 2-4 164n. 101 178n.
De ira 178-180 115n.
2,35,4 196-197, 204n.
Epistulae [Seneca]
21,5 271n. Hercules Oetaens
71,8 221n. 938 143n.
90, 25 164n. 1311-1312 196n.
90, 45 164n. 1995-1996 125n.
94, 56-59 164n. Octavia 45n.
95, 69 27n. 191 147n.

Hercules furens 276n. 952 165n.



Teologia della guerra civile 373

Seneca rhetor 4,1-3 45n.
Controversiae 4,4-5 45n.
1 pr. 24 4 4,18-19 45n.
1,3 221n. 4,27-31 45n.
Suasoriae 4,166 111n.
2,3 162n. 5, 75-76 60n.
5, 615-619 164n.
Servius 6, 140-293 276n.
In Aen. 7, 50 277n.
1,35 291n. 8, 204 99n.
1,382 2,36 8, 624-625 83-84n.
6, 830 244n. 8, 653-655 125n.
8,702 97n. 9,1-2 60n.
10, 104 158n. 9, 287-297 45n.
12,200 114n. 10, 246 111n.
10, 276 111n.
Silius 12, 133-157 106n.
1-2 217-218 12, 574-667 294
1,29-33 159-160 13, 385-386 44n.
1,424 111n. 13, 424-427 44n.
2,165-167 159 14, 64-69 180n.
2,237 277 15, 432 111n.
2, 437-707 218 17, 236-291 294
2, 496-506 159, 218
2,530 142n. Sophocles
2, 543-544 141n. Electra
3 46n., 48 542-543 99n.
3,16-517 44n. Fragmenta (Radt)
3,163-213 284-288 373 248n.
3,217-219 284-285
3, 477-556 218, 227, 288-298 Statius
3, 479-484 44n. Silvae
3,491-492 288n. 2,4,17 252n.
3, 503-504 44n. 2,7, 66 IXn.
3,509-510 272n. 3,3,8-12 178n.
3, 535-539 293 4,7,3 35n.
3, 557-629 296-298 Thebais
3, 575-585 160 1 184n.

3, 630-644 270n. 1, 56-59 141n.



1,93-94
1, 197-320
1,324-389
1,329
1,370-375
1, 557-668
3,502-512
3, 506
3,509

3, 661
4,213

4, 483-487
7,6-33
7,701-702
7,816-817
8,1-126

8,56
8,21-31
8,31-33
8,32

8, 38-39

8, 65-68
8,90-91
8,90-93
10, 632-646
10, 830
10,913-927
11,119-135
11, 135-136
11,272

11, 457-464
11, 457-496
11, 495

Svetonius

Stefano Poletti

142n.

159, 161
289n.

102n.

289n.

276n.
251-252
252n., 255
252n.

128n., 215n.
141n.

141n.

141n.

260n.

164n.

46n., 48, 119-120,
143, 173, 214-215,
218n.

179n.

178n.

164n.

116n.

120n.

141n.

83n.

143n.

214

136n.

128n.

127

86n.

56n.

193

141n., 214-215
195

Divus Augustus
94,7

95,1

Divus Clandins
1

Divus Inlins

7

32

32-33

56,5

56,7

59

77,3

81,4

Nero

31

Tacitus
Annales
Historiae
1,3,2
2,78, 2

Tiberianus
3,1

374

253n.
261n.

263, 267

282-283
265, 285
262-267
282n.
282n.
61n.
61n.
61n.

131n.
45-47
69-70n.

86n.

164n.

Tiberius Claudius Donatus

2,11
1,35

Tibullus
2,5
2,5,74-75

[Tibullus]

3
291n.

51n.
257n.

Panegyricus in Messallam

151-157

239n.



Teologia della guerra civile

Valerius Flaccus

1, 531-560 73n.
3, 226-227 165n.
6, 705 111n.

Valerius Maximus
1,7,2 60n., 61n.

Varro Atacinus
Bellum Sequanicum  238n., 2591n.

Velleius Paterculus

2,57 60n., 222n.

2,59,6 261n.

Vergilius

Aeneis

1,1 293

1, 8-11 73n.

1,11 132-133

1,33 148n.

1, 34-35 290-291

1, 34-158 288-298

1, 36 147

1,37-38 145-146

1, 50 147

1, 50-141 166-171

1, 65-75 141n.

1,77 295

1,93 279n.

1, 93-94 291n.

1,118-119 293

1, 124-156 X, 119-120n.,
138n., 147, 154,
169, 214n.

1,127 168

1,132-141 147

1, 148-153 167, 296, 302

1,223 112-113, 146n.

1,228
1,229-233
1,236
1,241
1,257-258
1, 257-296

1,262
1,276-277
1,279

1,286

1,291-296
1,292-293
1,293-296
1,294-296

1, 425
1, 586
1,731-732
2,41

2, 289-295
2, 294

2, 368-369
2,534

2, 589-633
2, 679-684
2, 679-704
2, 689-690
2,691

2, 691-694
2, 692-693
2, 792-794
3,11

3,90
3,109
3,176-177
3,199
3,573

375

70n.

73n.

93-94n.

70n.

70-71n.

58, 63-65, 73n.,
88-89n., 171, 205-
208

71n.

149n.

71n.

58n.

193-194

192

197-198, 200-201
70-71n., 96, 100-
101

228n.

114n.

279n.

305n.

129-130

203, 292n.
196n.

83n.

129-130

258

129-130

279n.

258n.

259n.

114n.

115n.

291

114n.

228n.

279n.

128

180n.



4,66-68
4,144-151
4,173-197
4,175
4,183
4,188-190
4,205-206
4,208-210
4,227-231
4,234
4,246-251
4,246-253
4,281-282
4,458-463
5,215
5,505

5, 687-688
5, 693-699
5,799-815
6,42
6,190
6,226-228
6,237

6, 264
6,266-267
6,273-281
6,280-281
6,288
6,413
6,571
6,572
6,625

6, 700-702
6, 777-778
6,783
6,801-803
6, 826-831
6, 826-835
7,45

146
230n.
173, 230
230n.
135n.
229
279n.
128n.
94n.
152n.
239n.
230n.
230n.
279-280n.
230n.
231n.
279n.
114n.
169
106n.
114n.
178n.
106n., 180n.
143n.
83n.
196
204n.
196
93n.
142n.
279n.
135n.
115n.
199
152n.
305
243-246
106
136n.

Stefano Poletti

7,79-80
7,98-101
7,135-145
7,139
7,140-141
7,141-142
7,143
7,258
7,317
7,323-325
7,323-622

7,325-326
7,327
7,330
7,331-332
7,331-340
7,332-333
7,335
7, 338-340
7,342-343
7,428
7,511-512
7,545
7, 545-551
7,550
7, 557-560

7, 607-622
7, 620-622
8

8, 102-584
8,137

8, 184-305
8, 241-246
8,271-272
8, 391-392
8, 520

376

260

94n.

114n.

279n.

279n.

128n.

115n.

94n.

139n.

172

X, 138-147, 150-
151, 171-172, 182-
183, 208
142, 196n.
143

140

141n.

202n.

141n.

139n., 201
141n.

201n.

208

201n.
201-202, 211
205n.
202-203n.
119n., 145n., 172,
205n.
200-201
205n., 208
274

274-281
239n.
274-277
164n., 298n.
275n.

128n.

114n.



8,523
8, 524-529
8, 530-531
8,534

8, 541-543
8, 542
8,572-573
8, 617-731
8, 680-681
8, 681

8, 698-705
8, 699

8, 700

8, 700-701
8, 700-703
8,702

8, 702-703
8,703

8, 704-706
9,16-24
9, 63-64
9,104-106
9,110-122
9,341
9,478

9, 624-625
9, 624-631
9, 630-631
9, 638-644
10, 1-4

10, 1-117
10,9

10, 11-14
10,12
10,12-13
10, 18

10, 39-41
10, 101-102
10, 106

Teologia della guerra civile

278n.
275n.
278n.
278n.
277n.
275n.
279n.

65n.

258n.

77

95-98, 199-200
169

96

200

196

195, 204n.
196n.
204n.
94-98
281, 286
101

115n.
281n.
101n.
204n.
279n.
114n.

128

279n.

202

X, 151-152, 171
153, 201
152

153

152n.

151

152

115n.

153, 201, 208, 211

10, 112

10, 113-115
10, 270-271
10, 349

10, 470-471
10, 667-668
10, 727-728
10, 761

10, 849-852
10, 113-115
10, 270-271
10, 349

10, 470-471
10, 667-668
10, 727-728
10, 761

10, 849-852
11, 486

11, 490

11, 492-497
11, 531
11,721
12,8

12, 176-180
12, 335-336
12, 336

12, 398

12, 398-399
12, 496

12, 503-504
12, 609

12, 854
Eclogae

4,6

9,15
Georgica

1, 233-236
1,281-283
1,331-333

149n.
115n.
258n.
111n.
63n.
279n.
101
142n.
291
115n.
258n.
111n.
63n.
279n.
101
142n.
291
305
305-306
198n., 305
228
252
101
279n.
196n.
142n.
306
293
279n.
73n.
204n.
208

192n.
252n.

239n.
125n., 297x.
298n.

377



1,351-355
1, 388

1, 463-464
1,463-514

1, 464-468
1, 466

1, 466-467
1, 468

1,471-473
1,476-477
1, 477-478
1, 487-488
1,489-492
1,491-492

1,495
1,497
1,498-501
1,501
1,501-502

1,505
1,505-511
1,511
1,511-514
2,43
2,172
2,510
2,535
3,194-195
3,516
3,551-553
3,552
4,325

4, 384-386
4, 559-562

Stefano Poletti

56

252n.

56

X, 32, 50-56, 58,
64-73, 80-81, 138
55-56, 69

59, 86n.

85n.

74,79

125n.

257

62n.

115n.

59, 71n., 88-93
56n., 58-59, 101-
104

204n.

91n.

56

103-104

56n., 101-104,
103n.

56

T1n.

96, 103

198

135n.

152n.

222n.

152n.

198

111n.

102n., 196
142n.

165n.

265n.

300-302

378

[Vergilius]
Culex
142 118n.

Vitae M. Annaei Lucani
22ss. (Vacca) 37n.



INDICE DEI NOMI E DELLE COSE NOTEVOLI

Dal presente indice sono tendenzialmente esclusi i termini facilmente deducibili dall’indice dei
contenuti (ad es. omina, profezie), alcuni personaggi del Belum civile di Petronio, dell’Eneide e
della Pharsalia (ad es. Cesare, Dite, Discordia, Enea, Fortuna, Giove), categorie interpretative
generali (ad es. apparato divino, deorum ministeria, enigma/ambiguita/ ambages, intertestualitd) e i
nomi dei critici moderni. Questo indice vuole offrire soprattutto possibili “petcorsi di lettu-
ra”, ora pitt ampi ora piu ristretti.

abisso/ hiatus 24, 115-117, 180, 241
Agamennone (personaggio del Satyricon) 22n.
Aglauro 174
alea (tacta alea est<o> | cadat alea) 6, 77, 226, 234-235, 261-266
Alessandro Magno 256n., 282-283, 287
Alletto XT, 100, 105-106, 119n., 123, 138-145, 147, 151, 153-154, 171-175, 180, 196n., 200-
205, 208, 211
Aloadi (Oto ed Efialte) 297-298n. (¢fi: anche Gigantomachia/Titanomachia)
Alpi
— come paesaggio sublime XI, 24, 234-242
— Graie 245-246, 272
(¢fr. anche Atlante; sublime)
Anchise 106, 130, 152n., 175n., 235, 243, 248n., 258-259, 272n., 279n., 290n., 305, 308
Anfiarao 83n., 119, 143n., 179n., 251-252, 260n.
Annibale XI, 46n., 218, 224-230, 240-246, 250, 263n., 270-299
Anteo 276
Antonio 96n., 275
Apokolokyntosis 158 (¢fr. anche satira)
Apollo (Febo/Sole) 71n., 90-98, 130n., 175n., 198-199, 247-248n., 249-254, 260-261, 262n.,
270, 279n., 280, 286-287, 308
Ara Maxima 225, 274-277 (¢fr. anche Excole)
Arato 191
arma virumque 293
Ascanio/Iulo 152n., 258, 279n.
Ascilto 210n.
Asinio Pollione 35n., 258, 263n.
Atena/Minerva/Pallade 96, 120n., 124n., 174, 198-199, 244n., 247-248n., 251, 255n.
Atlante 147-148, 230-231, 238-239, 307-308 (¢fr. anche Gigantomachia/Titanomachia; Prome-
teo)



Stefano Poletti 380

Augusto 56-68, 71-72, 88-89, 91n., 103-104, 152, 154, 192, 199n., 253n., 258-259, 261, 282n.,
301-302

“autore nascosto” XII, 22n., 27-28, 219, 234, 271, 209 (¢fr. anche ironia; parodia)

Azio (battaglia di —) 35n., 87, 91-98, 104, 195, 199, 229n., 249n., 301n.

Bellona/Enyo 82n., 89n., 96, 105n., 185n., 194-200, 204n.

Bellum Actiacum 35n.

bocca/testa/volto della divinita 84-86, 100-102, 168-169, 178-180, 194-196, 202, 204
topos delle “molte bocche” 134-135
(¢fr. anche nutrizione della divinita)

Bruto 74n., 91n.

Caco 164n., 274-277, 299n., 305

caduta//abi X1, 24, 35-36, 40-42, 134, 150n., 162n., 236-237, 241 (fr. anche abisso/ hiatus)

Callimaco/callimacheo 234-238

Calpurnio Siculo 88-89n.,148n., 194, 197-198

Campi Flegrei 106, 113, 118, 124

Canne 60n., 125n.

cannibalismo 111, 189 (¢fi: anche Exisittone)

caos/cosmo 17, 95-98, 106, 112-113, 123, 131, 144-147, 150, 153, 156n., 162, 166-170, 193n.,
200, 207-208, 217, 250, 273, 293-299, 304, 307

Capanco 128n., 238n.

caratterizzazione di divinita eccentriche 82-84, 118-119, 145-146, 166, 171

caricatura 21-23, 32, 52, 133n., 143-144, 181, 200, 216, 219, 242 (¢fr. anche ironia; parodia)

Caronte 93n., 142, 165

Catilina 53-54, 198

Catone 74n., 133n., 156n., 175n., 220-222

cause della guerra 69n., 74, 123, 149-150, 155-171, 180-185, 242-243

Cena Trimalchionis 41n., 110-112

Cerbero 298n.

Cerere (Demetra) 174

Cesare (scrittore/opere di —) 242-243, 282n.

Cicerone poeta (epos storico) 52-54, 253-254, 259, 266-271

Ciclopi 111, 125n., 204n.

concilium deornm IX, X1, 18-19, 33, 53, 138, 147, 150-171, 201-205, 207-208, 225, 283-284, 302

concordia/Concordia 156n., 162, 175n., 191, 195, 209-211

convenzioni epiche IX-XII, 5-9, 19-33, 43, 50-52, 79-89, 113, 121-122, 139, 157, 161, 1606,
171, 174-175, 177n., 181-184, 191-193, 212-219, 225, 294, 309

Cornelio Severo 35n., 217n.

Crastino 209



Teologia della guerra civile 381

Creonte 56n.
Crotone IX, 11, 19n., 24n., 41n., 110-112, 239-240, 257
Curione 276

datazione del Satyricon X, X11, 7, 32-49, 100, 143, 212-219, 274, 289, 298 (¢f: anche Silio, Punica;
Stazio, Tebaide)

declamazione 22n., 37n., 106-107n., 131-134, 226n.

Diana (Artemide/Tuna) 84-85, 124, 198, 235n., 297n.

Didone 146-147, 190n., 230, 279-280n.

divisione in /ibri del Satyricon 40-41n.

domande del narratore epico 73-74, 132-134

domus anrea 131-132

Egeria 267-268n.
Encelado 125
Encolpio 22-23n., 45, 210n., 236, 240, 299n.
Ennio 9n., 54n., 64, 141-142, 150n., 158, 184, 185n., 200-201, 204-208, 211
entrata in scena della divinita
— del Giove ovidiano (Metamorfosi) 154-156
— del Giove siliano 159-160, 217-218, 296-298
— del Giove virgiliano 113-114
— della Giunone virgiliana 145-146
Eolo XI, 119n., 138n., 141n., 147, 166-169, 172, 214, 295
epica flavia vd. datazione del Satyricon; Silio, Punica; Stazio, Tebaide
epos storico frammentatio vd. Bellum Actiacum; Cicerone poeta; Cornelio Severo; Futio Alpino
(Bibaculo); Varrone Atacino
Ercole (Eracle) XI, 6, 63, 125n., 147, 164n., 198-199, 222, 225-226, 234, 239-2406, 249, 257,
271-288, 290, 295, 297-299, 305-308
Erinni 99, 105 (. anche Furie)
Erisittone 19, 174, 188-190
Eritto X-XI, 44, 52n., 93, 100n., 105-109, 134n., 136-139, 164n., 175-177, 182, 187
esilio 258-259, 291-292
eta dell’oro 194 (¢fr. anche Giustizia)
Eteocle 56n.
Etna 124-125
Ettore 130, 203
Evandro 114, 275-277

fallimento IX-X, 7, 18-26, 218, 247, 271
fama/Fama 6, 135n., 173-177, 181-185, 187n. 227-231, 259-260, 284



Stefano Poletti 382

fame/Fame 112, 173-181, 185-189, 196n., 204
Farsalo (battaglia di —) 68, 71-74, 83, 86n., 90-91, 102n., 105, 126, 209n.
Femonoe 4, 187n.
Fides 160, 191-193, 210, 218
Filippi (battaglia di —) 55-59, 68, 71-72, 87-92, 97, 102-104, 194n.
finale della Pharsalia 38-43, 208-209
finis/ telos /teleologia IX-X, XI1, 10, 16-18, 20, 26, 31, 50-51, 57-58, 63-66, 70-76, 89-99, 106,
112-113, 129-130, 132n., 139, 146, 154, 160, 167, 203, 206-212, 216n., 217, 231n., 241,
279-280, 303-304, 308-309 (. anche Giunone)
finzione/ fabulosum IX, 1-5, 26, 34-36, 105, 184, 226-234, 242-243, 246, 250, 266-271, 273
folgore/ fulgur 30, 52, 62, 75, 79-80, 109n., 112-129, 146n., 169n., 173n., 215n., 248-249, 259-
261, 266, 298 (¢fr: anche entrata in scena della divinita)
Furie 97n., 99-100, 134n., 139, 142-143, 171-173, 180-183, 204, 212
Furia nel prologo del Tieste di Seneca 134, 172-173, 185n., 196-197
(¢fr. anche Alletto; Exrinni; Megera; Tisifone)
Furio Alpino (Bibaculo) 237-238, 259n.
Juror della guerra civile 11, 28, 52, 85, 90, 155n., 174, 185, 189-212, 304
Furor (personificazione) 6, 70n., 96, 100-104, 111, 129-137, 168, 178-179, 181-182, 191-
212, 305, 309
furor poetico vd. poeta furens/ vesanus

G/ germanus 222n.
Gades 225, 275, 282-288
Gaia/Terra 157
Galli/guerre galliche 106, 227, 229n., 237-238n., 259, 264, 272, 306
Gerione (buoi di —) 3006, 240n. (¢fr. anche Ercole)
Germanico 191
Gigantomachia/Titanomachia XI, 6, 48, 106-107, 118-119, 125, 154-171, 173, 192, 194, 218,
221, 225-226, 229-230, 238-239, 246, 271-277, 288-309
Gitone 240
Giunone
—in Seneca tragico 185
—ovidiana 119n., 123n., 171-172
— siliana 99, 141n., 171-172
— virgiliana e la sua ripresa nel Bellum X1, 113, 119n., 123n., 138-153, 159, 166-172, 185,
190n., 199n., 200-211, 291n., 295
assenza di — nel Bellum 199n.
Era in Omero 62
(¢fr. anche Alletto; entrata in scena della divinita; ira divina)
Giustizia (Astrea, Dike) 141n., 154-155, 162n., 191-194



Teologia della guerra civile 383

Graeca urbs 107n.
Guerre puniche 152, 229n., 283-284 (fr. anche Annibale)

Tarba 128n., 279n.
imperialismo 93, 169, 188-189 (¢ anche tiranno/tirannico)
incipit = movenze incipitarie dell’epica IX, 133, 136n., 146-147, 149, 155, 159-161, 166, 185,
206, 225, 234, 289, 301-304 (ofr. anche cause della guerra; concilinm deornm; domande del
narratore epico; entrata in scena della divinitd; ira; Muse/invocazione delle Muse; pas-
saggio di un ostacolo naturale; prime similitudini; tempesta)
incompiutezza/finale della Pharsalia 39-42, 206-207, 209 (¢fr. anche finis/ telos/ teleologia; ultima
mans)
invidia (degli déi/del fato) 69n., 82, 149-150 (¢fr. anche ira)
Invidia (personificazione) 173-187, 204
ira
— divina 68-76, 78-84, 88, 119n., 132-133, 144-147, 154-171, 181, 190, 291, 299-300
— dell’eroe-Cesare 189-190, 224, 299-300
— personificata 197
— nell’episodio di Ercole/Caco 275
Iride 117, 174n., 281,
ironia 7-33, 59n., 61, 93n., 109, 115-126, 131-137, 157-158, 206, 219, 229, 240-243, 271, 309

Keres 99

Laocoonte 18, 130-131, 246-249, 286, 305n.

Laomedonte 56, 101-103

Lavinia 260

Lestrigoni 111

libertas poetica X1, 226-234 (¢fr. anche finzione/ fabulosunz)
Licabante 291n.

Licaone 155, 161-162, 170, 302

Lucilio (rapporto del Belium con —) 19, 157-159 (¢fr. anche satira)
Lucrezio 52, 126-129, 132n., 203n.

luna »d. Diana

mache parapotamios (udryn nopomotdpmod) 288n. (o anche Gigantomachia/Titanomachia; teoma-
chia)
malattia 155, 181 (¢fr. anche moralismo/decadenza morale)
Mario 110, 258-259, 268-269
Marte (Ares) 64, 103-104, 114n., 141n., 148-149, 152, 185n., 194n., 196n., 199n., 203n., 252n.,
279n., 285



Stefano Poletti 384

Marziale (rapporto del Bellum con —) 180, 215-216 (¢fr. anche epica flavia)

Medusa 204n.

Megera 99n., 141n.

Mercurio (Ermes) 141n., 199n., 230n., 284-285

metapoetica/metaletterario XI, 24, 32n., 72n., 83-85, 107, 118-119, 134-137, 146, 166, 171-
176, 185n., 205-212, 225-242, 293n. (¢fr. anche Alpi; arma virumgune, caduta/ labi; caratte-
tizzazione di divinita eccentriche; finis/ telos/teleologia; libertas poctica; passaggio di un
ostacolo naturale; prime similitudini; rispecchiamento)

Mezenzio 101n., 291n.

Monaco (Arx Monoeci) 244-245 (¢fr. anche Alpi; Excole)

moralismo/decadenza morale X1, 6, 18-19, 24, 26-27, 32n., 74, 77-80, 100, 111n., 122, 131-
134, 154-171, 187-188, 212n., 221, 232, 284-285 (¢fr: anche cause della guerra)

Muse/invocazione delle Muse 134-137, 309

Napoli 106n.
narratore
— del Bellum civile di Petronio IX, 19, 52, 68-69, 79-80, 88, 211-212, 223-224, 248-251, 256,
264-, 280-281, 309
— della Troiae halosis 129-138, 157-158, 246-248
— della Pharsalia 69-70, 73-76, 79-80, 107, 129, 176, 209-211
Encolpio come “unreliable narrator” 23n.
Eumolpo come — di novelle 23
“fractured voice” 31-32n., 107, 224n.
(¢fr. anche rispecchiamento)
nave/naufragio
— di Enea 166-171, 288-298, 302 (¢fi: anche Eolo)
— di Lica 11-12, 40, 42, 240, 290, 292
similitudine nel Be/lum 232-233, 290, 292-293
yoyog vouTihiag 155n.
nefas/ scelus della guerra civile 52, 56, 60, 68-80, 85, 105n., 109n., 127n., 129-137, 209-211 (4.
anche furor della guerra civile)
nemus/ lucus 257-261, 270-271
Nerone 34-44, 47, 131-132, 136n.
elogio di — nella Pharsalia 17n., 66n., 136n., 200, 209n., 302-304
Nettuno
— nell’Eneide 119n., 147, 167-169, 214n., 296
— nelle Metamorfosi di Ovidio 167-169, 295
assenza di — nel Bellum 169, 199
Poseidone (nell’liade) 115-120
(¢fr. anche Eolo; regni)



Teologia della guerra civile 385

Nigidio Figulo (in Lucano) 70-74, 126, 197, 209-210, 303
Numa 267-268n.
nutrizione della divinita 11, 99-112, 174, 179

Omero/modello omerico 5, 62-63, 96, 116-117, 120, 139, 153, 164, 167n., 183, 186, 196n.,
199, 201n., 252-254

Orazio 35n., 103-104, 134-135, 149-150, 181-182, 236-238

Orfeo 83n., 143n.

Ottaviano »d. Augusto

Pallante 62-63, 277-278
Parche 57, 144n.
Lachesi 143n.

patodia IX-X, 7-34, 42, 44-48, 94n., 143n., 158, 217-218, 222n., 244n., 271 (¢ anche
caricatura, ironia)

passaggio di un ostacolo naturale (fiume/montagna/mare) 234-235, 288-298

Patria (personificazione lucanea) 67-68, 175, 262-263

peso (imagery del —) 134, 140, 145-150, 157, 187-188, 236 (¢fr. anche caduta/ labi)

Pietas (in Stazio) 141

Pitagora 110-112

Plauto 185

Plinio il Giovane 44-45

Plutonium/ spiraculum 6, 106-107, 180, 224n. (¢fr. anche abisso/ hiatus)

poeta furens/ vesanus 12, 30, 52, 107, 124, 129-137, 177, 190, 212, 217n., 236, 240, 268, 271, 275,
309 (¢fr. anche narratore; rispecchiamento)

Polibio 226-229, 285

Pompeo Magno 5-6, 35n., 66, 76n., 91n., 98, 110, 118n., 125, 133n., 148-149n., 184-185, 198-
199, 202-203, 220-223, 232-233, 249-250, 286-287, 292n., 293n., 308

Pozzuoli 44, 106n.

prime similitudini (nella poesia epica) IX, 167, 226, 2991., 300-305

problemi testuali ed esegetici del Bellum 85-86n., 87n., 92-93n., 133n., 151-152n., 165n., 202,
228-229, 232-233n., 273n., 278n., 209n., 239n., 292n., 297n., 300n.

Prometeo 306-307

Proserpina (Persefone) 115n., 116n., 119-121, 143n., 169n., 178n.

punto di vista della divinita X, 51-52, 59-60, 70, 72n., 85-86, 89, 94-99, 104, 107, 121-126,
133n., 136-138, 159-160, 177, 181, 198-199, 201-202, 210-212, 218, 248, 288-299 (4.
anche sguardo della divinita)

regni (divisione dei — fra gli dei) 113, 116-125, 143, 149n., 159, 164
sorteggio dei — fra Giove, Plutone, Nettuno 119-120, 140n., 143



Stefano Poletti 386

rispecchiamento
— fra poeta epico ed eroe 32n., 234-242, 309
— fra poeta e personaggi (matrona, Eritto, Cesare) in Lucano 32n., 72n., 107, 134-137,
175-176
— fra poeta vesanus e divinita furenti 32n., 52, 131-137, 190, 241, 309
(¢fr. anche metapoetica/metaletterario; narratore; poeta fiurens/ vesanus)
romanzo greco 45n.
Romolo 64, 199, 255n., 262n., 267
Rubicone XI, 66, 68, 77, 80, 226-246, 250, 261-267, 272-273, 280n., 283, 285, 288, 290, 292
(¢fr. anche alea)

Sallustio 156
satira 13, 19-20, 116n., 122-123, 157-161
— menippea 19, 21, 117, 157-161

Scipione 275-276

scudo di Enea 51, 65n., 94-98, 104, 169, 196n., 199-200, 258n. (¢fr. anche Azio)

Seneca

— prosatore 5n., 18, 46, 77n.
— tragico (in rapporto a Lucano e al Bellum) 18-19, 46, 51n., 67, 83, 103, 126-130, 134,
162, 164n., 172-173, 178, 185, 196-197, 207, 216, 276n.

Seneca il Vecchio 156

sententia/ sententiae 1-5, 8, 24, 36-37, 210, 221, 237

Servio (commentatore di Virgilio) 36, 46, 97, 114-115n., 142n., 158n., 244n., 252n.

Servio Tullio 258

Sesto Pompeo 108

sguardo della divinita 85-86, 94-99, 181, 201-203 (¢f. anche punto di vista della divinita)

Sibilla 2, 4, 175

sidus Inlinm 55n., 58n., 77n.

Silio, Punica (rapporto del Bellum con —) XI-XIII, 44-49, 99n., 119-120, 125, 141n., 159-161,
212-219, 227, 272n., 274-275, 276n., 277n., 283-298 (fr. anche datazione del Satyricon;
Stazio, Tebaide)

Silla 109-110

similitudini s, prime similitudini

sogno

— di Annibale 283-288

—di Artorio 60n.

— di Calpurnia 60n.

— di Cesare 262, 283-283
sole vd. Apollo

Sommnus 173,177, 187n.



Teologia della guerra civile 387

Stazio, Tebaide (rapporto del Bellum con la —) X1I, 44-49, 119-120, 127-128, 134, 139, 141-143,
159-161, 166n., 168n.,169n., 173, 177, 179n., 183, 212-219, 238n., 251-252, 276n.,
289n. (¢fr. anche datazione del Satyricon; Silio, Punica)

sublime IX, XI-XII, 24, 134n., 136, 168-169n., 225, 230n., 234-243, 246, 275, 299n., 305, 309
(¢fi- anche Alpi; metapoetica/metaletterario; poeta furens/ vesanus)

Tarquinio Prisco 253n., 267-268n.
tempesta (epica) IX, XTI, 11-12, 30, 41n., 167, 224-227, 233, 240, 273, 288-298, 303
teomachia 45n., 75n., 85, 98, 116, 162n., 164, 198-200, 227, 241n., 276n., 288, 303-305, 308
(¢fr anche Gigantomachia/ Titanomachia)
terremoto 115-116, 163-164, 299n.
Thanatos 99n.
Tifone/Tifeo 116, 164-165
tiranno/tirannico X, 105, 151n., 154, 169-171, 188-189, 303, 307
Tisifone
—nel Bellum 101n., 103-104, 141-144
— nelle Metamorfosi di Ovidio 119n., 142n., 143n., 171-174, 202, 211
— in Silio 141n., 142n., 217-218
— in Stazio 141n., 142n., 179n., 213-214
—in Virgilio 119n., 142n., 196, 279n.
(¢fr. anche Alletto; Furie)
titolo del poema di Lucano (De beilo civili | Pharsalia) IXn., 35n., 211
Trifena 11n.
triumviri/ triumvirato 6, 82, 156-157, 221n.
Turno 101-102, 141, 198n., 228n., 275, 279n., 281, 286, 305

ultima manus 12, 24, 40, 136n., 206-212 (ofr. anche finis/ telos/ teleologia; incompiutezza/finale
della Pharsalia)

Valetio Flacco 73n., 217n.

Varrone Atacino 237-238n., 259n.

Venere (Afrodite) XI, 57-66, 70-71n., 73n., 84, 88, 94n., 96, 114, 130, 151-154, 171, 198-199,
203n., 248n, 253n., 277-280, 296-297, 308

ventl 147, 168, 288, 292, 295-296 (¢f: anche Eolo; Gigantomachia/Titanomachia)

Vesuvio 125n., 180

Viirtus (personificazione) 192n., 213-214



4

ISBN 978-3-86757-480-8
ISSN 1869-6813

Teologia della

WAL

e

el uerra Ci

ollum civile di Pgnio

dizione epica latina




	PREMESSA
	Capitolo 1
	Interpretare il Bellum civile di Petronio
	e le sue ambages
	1. Il “virgilianismo” del Bellum civile: dai pregiudizi all’interpretazione.
	2. Premesse interpretative
	2.1. “Parodia” e “fallimento”: due concetti abusati
	2.2. Dare un volto agli dèi di Lucano
	2.3. Deorum ministeria: equivoci del Götterapparat
	2.4. Le ambages del Bellum, il Bellum come ambages
	2.5. Plenus litteris: una “via intertestuale” per rispondere agli enigmi

	3. Il Bellum civile di Petronio e il problema della datazione
	3.1. Il rapporto con Lucano e la datazione neroniana
	3.2. Il rapporto con l’epica flavia e le proposte di datazione bassa


	Capitolo 2
	Dèi, signa e profezie
	alle soglie della guerra civile
	1. Da Cicerone a Lucano
	1.1. La congiura sventata e l’utilità della divinazione (Cic. De consulatu suo, fr. 10 Courtney)
	1.3. I signa prima della morte di Cesare: miseratio degli dèi, Iuppiter legens e dominio dei fata in Metamorfosi 15
	1.4. Omina e profezie dopo il passaggio del Rubicone: l’oscura provvidenza crudele di Lucano

	2. Dèi, omina e profezie nel Bellum civile di Petronio
	2.1. La collocazione di omina e scena deliberativa
	2.2. Dèi e signa dopo Ovidio e Lucano
	2.3. Opacità degli omina petroniani

	3. La profezia della Fortuna
	3.1. La profezia della catastrofe
	3.2. Lo sguardo di Apollo, lo sguardo della Fortuna

	4. La divinità assetata di sangue
	4.1. La sete di sangue della Furia
	4.2. Sitis e satietas di guerra civile nella poesia augustea
	4.3. Potenze infere e Fortuna in Lucano
	4.4. Un pasto cruento: il discorso di Pitagora e la terminologia culinaria

	5. La folgore di Giove
	5.1. Foedus e omen
	5.2. La superiorità di Giove. I confini dei regni e i tradizionali rapporti di forza
	5.3. La subalternità di Giove. La marginalità dell’Olimpo, un altro punto di vista sulla guerra civile
	5.4. Il fulgur e il timore di Dite sullo sfondo di Lucano e Lucrezio

	6. Gli dèi della guerra civile e il loro poeta

	CAPITOLO 3
	La metamorfosi degli dèi.
	Patto infernale e allegorizzazione del divino
	1. Il rapporto con l’Eneide. Dal concilium deorum al “patto infernale”
	1.1. Il “patto infernale” fra Giunone e Alletto
	1.2. Un “concilium infernale”

	2. Il rapporto con le Metamorfosi. Dinamiche politiche fra umano e divino e ruolo dell’allegoria
	2.1. Il concilium di Met. 1: la punizione dell’umanità corrotta
	2.2. Uomini-giganti minacciano il potere del dio
	2.3. Il patto infernale da Ovidio a Petronio. Personificazioni e allegoria

	3. Le personificazioni allegoriche nel finale del Bellum civile
	4. Finem civili faciat Discordia bello
	5. Gli dèi dopo la Pharsalia: il Bellum civile di Petronio e l’epica flavia

	CAPITOLO 4
	Cesare sulle Alpi.
	L’eroe e il poeta alle prese coi segni del dio
	1. Un Cesare postlucaneo, un enigma teologico
	2. Dal Rubicone alle Alpi: metapoetica di una scelta geografica
	2.1. La scena sulle Alpi come paradoxologia: storia e finzione nell’epos di Eumolpo
	2.2. Dal parvus Rubico di Lucano alle aeriae Alpes: la scalata poetica verso il sublime (e i suoi pericoli)
	2.3. Tralasciare il Rubicone: Eumolpo e una famosa reticenza nel De bello civili di Cesare
	2.4. Cesare scende dalle Alpi: la profezia di Anchise in Aen. 6

	3. Lieti presagi di guerra civile
	3.1. Delphicus ales: un oscuro volatile
	3.2. Un presagio “sinistro”: il lucus, le voci, la fiamma
	3.3. Dall’oscurità alla luce? Lo splendore del sole
	3.4. Omina al Rubicone e sulle Alpi: il dio si mostra a Cesare
	3.5. Omina inverosimili: la libertà delle finzioni epiche (e i suoi limiti)

	4. Cesare fra Ercole e Annibale. Segni divini e “tempeste epiche” sulle Alpi
	4.1. Arae Herculeae: segni divini e altari di Ercole nell’Eneide
	4.2. Segni divini al tempio di Gades: Annibale, Cesare e l’assalto a Roma (e alle Alpi)
	4.3. Paradossi teologici di una poetica tempestas… sulle Alpi

	5. L’eroe e il suo poeta: una similitudine e le sue aspirazioni epiche

	Bibliografia
	Indice dei passi CITATI
	Indice dei NOMI E DELLE COSE NOTEVOLI



