
Litora
Classica 10

L
C
L

10

ISBN 978-3-86757-480-8
ISSN 1869-6813

Stefano Poletti

Teologia della Guerra Civile
Il Bellum civile di Petronio
e la tradizione epica latina

Po
le

tt
i  

	
Te

ol
og

ia
 d

el
la

 G
ue

rr
a C

iv
ile



STEFANO POLETTI

TEOLOGIA DELLA GUERRA CIVILE

EVELYN SYRÉ

GEWALT UND SOZIALE BINDUNG

IN SILIUS ITALICUS’ PUNICA



LITORA CLASSICA

Herausgegeben von
Christiane Reitz

und Christine Walde

Band 10



STEFANO POLETTI

TEOLOGIA DELLA GUERRA CIVILE
Il Bellum civile di Petronio
e la tradizione epica latina

Verlag Marie Leidorf GmbH · Rahden/Westf.

2022



387 Seiten

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Poletti, Stefano:
Teologia della Guerra Civile ;
Il Bellum civile di Petronio e la tradizione epica latina.
Rahden/Westf.: Leidorf, 2022

(Litora Classica ; Bd. 10)
Zugl.: Scuola Normale Superiore di Pisa / Rostock, Univ., Diss. ; 2017
ISBN: 978-3-86757-480-8

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliographie.
Detaillierte bibliographische Daten sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier

Alle Rechte vorbehalten
© 2022

Verlag Marie Leidorf GmbH
Geschäftsführer: Dr. Bert Wiegel

Stellerloh 65 ∙ D-32369 Rahden/Westf.
Tel:  + 49/ (0)5771/ 9510-74
Fax:  +49/ (0)5771/ 9510-75

E-Mail: info@vml.de
Internet: http://www.vml.de

Heinrich Schliemann-Institut für Altertumswissenschaften der Universität Rostock
Internet: http://www.altertum.uni-rostock.de

eMail: christiane.reitz@uni-rostock.de

Institut für Altertumswissenschaften der Johannes Gutenberg-Universität Mainz
Klassische Philologie

eMail: waldec@uni-mainz.de

ISBN 978-3-86757-480-8
ISSN 1869-6813

Kein Teil des Buches darf in irgendeiner Form (Druck, Fotokopie, CD-ROM, DVD, BLUE RAY,  
Internet oder einem anderen Verfahren) ohne schriftliche Genehmigung des  

Verlags Marie Leidorf GmbH reproduziert werden oder unter Verwendung elektronischer  
Systeme verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Umschlagentwurf: Gabriel Reitz, Mannheim und Brigitte Meyer, Rostock
Satz, Layout und Redaktion: Stefano Poletti, Freiburg/Breisgau

Druck und Produktion: Rehms Druck GmbH, Borken

https://doi.org/10.18453/rosdok_id00004848

https://doi.org/10.18453/rosdok_id00004848


INDICE

PREMESSA............................................................................................................IX

CAPITOLO 1 
INTERPRETARE IL  BELLUM CIVILE  DI PETRONIO  E LE  SUE 
AMBAGES................................................................................................................1

1. Il “virgilianismo” del Bellum civile: dai pregiudizi all’interpretazione.......8
2. Premesse interpretative................................................................................20

2.1. “Parodia” e “fallimento”: due concetti abusati...............................20
2.2. Dare un volto agli dèi di Lucano.......................................................25
2.3. Deorum ministeria: equivoci del Götterapparat.....................................29
2.4. Le ambages del Bellum, il Bellum come ambages...................................30
2.5. Plenus litteris: una “via intertestuale” per rispondere agli enigmi...31

3. Il Bellum civile di Petronio e il problema della datazione..........................33
3.1. Il rapporto con Lucano e la datazione neroniana...........................34
3.2. Il rapporto con l’epica flavia e le proposte di datazione bassa.....44

CAPITOLO 2
DÈI,  SIGNA E  PROFEZIE ALLE  SOGLIE  DELLA  GUERRA 
CIVILE.....................................................................................................................50

1. Da Cicerone a Lucano.................................................................................52
1.1. La congiura sventata e l’utilità della divinazione (Cic. De consulatu 
suo, fr. 10 Courtney)....................................................................................52
1.2. I signa dopo la morte di Cesare: la teologia ambigua del finale di 
Georgiche 1......................................................................................................54
1.3. I signa prima della morte di Cesare: miseratio degli dèi, Iuppiter legens 
e dominio dei fata in Metamorfosi 15..........................................................57
1.4. Omina e profezie dopo il passaggio del Rubicone: l’oscura provvi-
denza crudele di Lucano............................................................................66

2. Dèi, omina e profezie nel Bellum civile di Petronio.....................................77
2.1. La collocazione di omina e scena deliberativa..................................77
2.2. Dèi e signa dopo Ovidio e Lucano....................................................78
2.3. Opacità degli omina petroniani...........................................................84



3. La profezia della Fortuna.............................................................................87
3.1. La profezia della catastrofe................................................................87
3.2. Lo sguardo di Apollo, lo sguardo della Fortuna.............................94

4. La divinità assetata di sangue......................................................................98
4.1. La sete di sangue della Furia..............................................................99
4.2. Sitis e satietas di guerra civile nella poesia augustea.......................100
4.3. Potenze infere e Fortuna in Lucano.................................................104
4.4. Un pasto cruento: il discorso di Pitagora e la terminologia culina-
ria.................................................................................................................110

5. La folgore di Giove....................................................................................112
5.1. Foedus e omen........................................................................................114
5.2. La superiorità di Giove. I confini dei regni e i tradizionali rapporti  
di forza........................................................................................................116
5.3.  La  subalternità  di  Giove.  La  marginalità  dell’Olimpo,  un  altro 
punto di vista sulla guerra civile..............................................................121
5.4. Il fulgur e il timore di Dite sullo sfondo di Lucano e Lucrezio...126

6. Gli dèi della guerra civile e il loro poeta..................................................129

CAPITOLO 3
LA  METAMORFOSI  DEGLI  DÈI. PATTO  INFERNALE  E 
ALLEGORIZZAZIONE DEL DIVINO......................................................138

1. Il rapporto con l’Eneide. Dal concilium deorum al “patto infernale”.......139
1.1. Il “patto infernale” fra Giunone e Alletto.....................................139
1.2. Un “concilium infernale”.....................................................................150

2. Il rapporto con le Metamorfosi. Dinamiche politiche fra umano e divino 
e ruolo dell’allegoria.......................................................................................154

2.1. Il concilium di Met. 1: la punizione dell’umanità corrotta..............154
2.2. Uomini-giganti minacciano il potere del dio.................................161
2.3. Il patto infernale da Ovidio a Petronio. Personificazioni e allego-
ria.................................................................................................................171

3. Le personificazioni allegoriche nel finale del Bellum civile.....................190
4. Finem civili faciat Discordia bello....................................................................206
5. Gli dèi dopo la Pharsalia: il Bellum civile di Petronio e l’epica flavia.....212



CAPITOLO 4
CESARE  SULLE  ALPI. L’EROE  E  IL  POETA  ALLE  PRESE  COI 
SEGNI DEL DIO...............................................................................................220

1. Un Cesare postlucaneo, un enigma teologico........................................220
2. Dal Rubicone alle Alpi: metapoetica di una scelta geografica.............226

2.1. La scena sulle Alpi come paradoxologia: storia e finzione nell’epos di 
Eumolpo.....................................................................................................226
2.2. Dal parvus Rubico di Lucano alle aeriae Alpes: la scalata poetica ver-
so il sublime (e i suoi pericoli).................................................................234
2.3. Tralasciare il Rubicone: Eumolpo e una famosa reticenza nel  De 
bello civili di Cesare.....................................................................................242
2.4. Cesare scende dalle Alpi: la profezia di Anchise in Aen. 6..........243

3. Lieti presagi di guerra civile.......................................................................246
3.1. Delphicus ales: un oscuro volatile.......................................................251
3.2. Un presagio “sinistro”: il lucus, le voci, la fiamma........................257
3.3. Dall’oscurità alla luce? Lo splendore del sole................................260
3.4. Omina al Rubicone e sulle Alpi: il dio si mostra a Cesare............261
3.5..Omina inverosimili:  la  libertà  delle  finzioni  epiche  (e  i  suoi 
limiti)...........................................................................................................266

4. Cesare fra Ercole e Annibale. Segni divini e “tempeste epiche” sulle 
Alpi....................................................................................................................271

4.1. Arae Herculeae: segni divini e altari di Ercole nell’Eneide..............275
4.2. Segni divini  al tempio di  Gades:  Annibale,  Cesare e l’assalto a 
Roma (e alle Alpi)......................................................................................282
4.3. Paradossi teologici di una poetica tempestas… sulle Alpi................288

5. L’eroe e il suo poeta: una similitudine e le sue aspirazioni epiche......298

BIBLIOGRAFIA.................................................................................................311

INDICE DEI PASSI CITATI............................................................................357

INDICE DEI NOMI E DELLE COSE NOTEVOLI................................379





PREMESSA

Il presente lavoro vuole offrire un’interpretazione del cosiddetto Bellum ci-
vile  di Petronio1 e del suo  significato nella tradizione epica latina. Si tratta, 
com’è noto, di un testo molto dibattuto, che viene per lo più liquidato attra-
verso facili e comode etichette (“parodia”, “fallimento”, “convenzionalità”). 
Al contrario dei lavori monografici di Grimal (1977) e Connors (1989), che 
dedicano un capitolo ad ogni sezione del poemetto, ho deciso di approfondi-
re un  tema più generale e finora non sufficientemente indagato, ovvero  il 
senso e la funzione dei  deorum ministeria, su cui Eumolpo attira l’attenzione 
del lettore nella sua ars poetica (118, 6). In particolare, ho cercato di inquadra-
re le ambages di questo enigmatico testo in un contesto più ampio, esplorando 
diversi aspetti del Götterapparat epico su cui il Bellum civile di Petronio, nel suo 
piccolo, sembra avere qualcosa di interessante da dire: l’apparato divino, i 
suoi spazi, i suoi rapporti di forza, i topoi del concilium deorum e del “patto in-
fernale”; le profezie e gli omina; la figura dell’eroe, il suo legame con il divino, 
il topos della “tempesta epica”; la relazione fra narratore epico e Götterapparat; 
una serie di movenze narrative dell’epica latina, soprattutto incipitarie (il Bel-
lum si presenta come un raffinato gioco con tali meccanismi e, insieme, col 
concetto di finis/telos epico); il rapporto fra epos, storia e finzione; il sublime e 
i suoi pericoli. La riflessione sul poemetto e su queste Bauformen epiche si in-
treccia con una riconsiderazione di alcune categorie, quali quelle di parodia e 
di intertestualità, che, nell’interpretazione di un testo come il  Bellum (calato 

1 Con Bellum civile viene comunemente designato il poemetto declamato da Eumolpo in Sa-
tyricon 119-124, 1, durante il cammino alla volta di Crotone (poco prima, a 118, 6, il per-
sonaggio sottolinea i rischi del belli civilis ingens opus). Naturalmente, la denominazione Bel-
lum civile per l’epillio petroniano vuole richiamare uno dei due titoli con cui è noto il poe-
ma di Lucano:  Bellum civile è attestato nella tradizione manoscritta e nelle  Vitae, mentre 
Pharsalia si basa su Lucan. 9, 985 Pharsalia nostra e Stat.  Silv. 2, 7, 66 Pharsalica bella  (cfr. 
Ahl 1976, 326-332, Wick 2004, 419-420). Per chiarezza, denominerò di norma Pharsalia 
l’opera di Lucano e Bellum (civile) il poemetto del Satyricon (così anche Connors 1998, ix e 
Habermehl [vol. 2] 766 n. 9), ma il titolo Bellum civile per il poema lucaneo non è a mio 
parere da escludere e potrebbe essere alluso proprio in 118, 6  belli civilis ingens opus  (cfr. 
Haskins–Heitland 1887, xxxvi, Bruère 1950, 218). Per il testo del Satyricon seguo Müller4 

(eventuali deviazioni saranno segnalate).



Stefano Poletti                                                    X

nella cornice del romanzo petroniano), acquistano un senso particolarmente 
complesso e sfaccettato.

Il primo capitolo (Interpretare il Bellum civile di Petronio e le sue ambages), a 
carattere introduttivo-metodologico, fornisce un inquadramento del dibattito 
critico sul Bellum, mettendo in rilievo i pregiudizi che sono gravati su questo 
testo e, al contempo, segnalando gli spunti più innovativi che hanno ispirato 
la mia ricerca. Vengono dunque esposte alcune premesse interpretative e di 
metodo: l’(ab)uso dei concetti di “virgilianismo”, “parodia” e “fallimento”; il 
senso dell’operazione di “dare un volto agli dèi di Lucano”; il concetto di  
Götterapparat; il tema dell’“enigma”; l’intertestualità. Chiude il capitolo una di-
scussione del ruolo del poemetto nella controversa questione della datazione 
del  Satyricon (la  tradizionale datazione neroniana, le  proposte di datazione 
bassa e il rapporto con l’epica flavia).

Il secondo capitolo (Dèi,  signa e profezie alle soglie della guerra civile) si apre 
con un’analisi di quei testi poetici latini che ritraggono l’apparato divino alle 
soglie di un conflitto fra cittadini (il  De consulatu suo di Cicerone; il finale di 
Georg. 1; il finale delle  Metamorfosi  ovidiane;  Pharsalia  1-2). A questa lignée il 
Bellum  si riallaccia in modo molto sofisticato. Rilevante (tanto per Lucano 
quanto per Petronio) è la reinterpretazione ovidiana del modello virgiliano, 
georgico ed eneadico, sottilmente sovversiva nei confronti dell’apparato divi-
no tradizionale. In  Met. 15 Ovidio racconta gli eventi del finale di  Georg.  1 
(morte di Cesare) dando voce al punto di vista dei superi dell’epica e offren-
do, di fatto, una riflessione sul Götterapparat eneadico. In tal senso le Metamor-
fosi sono un punto di riferimento essenziale per l’operazione letteraria di Pe-
tronio, il quale, nel Bellum, dà un volto agli dèi della Pharsalia. La risposta pe-
troniana a questo percorso poetico sui deorum ministeria alle soglie della guerra 
civile viene indagata in diverse direzioni: l’opacità degli omina del  Bellum; la 
marginalizzazione dell’Olimpo (e di Giove) a favore di divinità infernali, de-
gradate, tiranniche e sanguinarie; lo smantellamento della teleologia positiva 
virgiliana a favore di una visione catastrofica della storia di Roma; il racconto 
della guerra civile da un punto di vista “infernale”, particolarmente debitore 
al personaggio di Eritto e alla sua peculiare prospettiva sul bellum civile; il pro-
blema del rapporto fra la “voce” del poeta epico e i suoi dèi dopo la Pharsalia 
di Lucano.



Teologia della guerra civile                                         XI

Il terzo capitolo (La metamorfosi degli dèi. Patto infernale e allegorizzazione del 
divino) prende le mosse da un aspetto importante della “non convenzionali-
tà” del  Bellum, ovvero la singolare natura dell’incontro fra Dite e Fortuna, 
ove il topos del concilium deorum a carattere decisionale viene degradato a “pat-
to infernale”. La contaminazione di queste due strutture epiche è evidente 
nel richiamo ai modelli eneadici (il concilio di Aen. 10, l’incontro fra Giuno-
ne e Alletto in Aen. 7, la scena con la dea ed Eolo, il colloquio fra Venere e 
Giove in Aen. 1) e alle loro rivisitazioni ovidiane. Proprio Ovidio, ancora una 
volta, si rivela cruciale. Il concilium deorum di Met. 1 (con la decadenza morale 
del  genere umano e la  conflittuale dinamica politica fra umano e divino) 
esercita un’influenza determinante sui propositi distruttivi del conciliabolo 
petroniano. Sul versante del “patto infernale”, le personificazioni delle Meta-
morfosi, vere e proprie eredi di Alletto nell’epica ovidiana, segnano un punto 
di svolta nella creazione di un universo divino alternativo all’Olimpo, in cui 
la  componente allegorica e simbolica assume una funzione destrutturante 
delle forme epiche tradizionali. Il Bellum, anche per il tramite dell’Eritto luca-
nea, assimila questa lezione, aprendo a stimolanti confronti con l’epica flavia.

Il quarto ed ultimo capitolo (Cesare sulle Alpi. L’eroe e il poeta alle prese coi se-
gni del dio) si concentra sul Cesare petroniano – il primo e unico “Cesare epi-
co postlucaneo” di cui  si abbia attestazione –, una figura  caratterizzata da 
ambiguità e paradossi.  Eumolpo sostituisce al Rubicone le Alpi, una scelta 
geografica densa di significato, anche metapoetico (per il rapporto fra storia 
e libertà della poesia epica e per la materia “sublime”). I “lieti presagi” di  
guerra civile che Cesare riceve presso le arae Herculeae sono un momento pa-
radossale ed enigmatico, che, per essere adeguatamente decrittato, va con-
frontato con i modelli epici (ad es. Enea in Aen. 8) e con l’aneddotica storica 
(su Cesare, Annibale e sul loro rapporto col divino e col paradigma erculeo).  
Il difficoltoso passaggio delle Alpi narrato nel Bellum si configura come rivi-
sitazione del topos della poetica tempestas, spesso presente in apertura dei poemi 
epici. A questo riguardo la traversata delle Alpi dell’Annibale siliano (con la 
sua ambigua teologia) è un suggestivo punto di confronto. La similitudine fra 
Cesare ed Ercole/Giove che chiude la scena si riallaccia alle cosiddette “pri-
me similitudini” dei poemi epici latini, ma sembra suggerire la reversibilità 
dell’imagery gigantomachica nell’universo sovvertito della guerra civile – un 
concetto centrale nella  Pharsalia  lucanea. Il Cesare di Eumolpo, sospeso fra 
Giove e i Giganti, fra modello erculeo e modello annibalico, e inscritto in un 



Stefano Poletti                                                    XII

apparato divino opaco e disorganico,  fotografa un momento significativo 
dell’evoluzione (e della crisi) della figura dell’eroe epico dopo Lucano.

Da questa ricerca emerge quanto sia limitante considerare il Bellum come 
poesia “convenzionale”, “virgiliana”, “antilucanea” (le già citate comode eti-
chette impiegate dalla critica), e, per converso, quanto sia complesso il rap-
porto che s’instaura con la tradizione epica latina e soprattutto con la cosid-
detta “rivoluzione” di Lucano. Nel poemetto petroniano si dà un volto alle 
oscure potenze divine che dominano nella Pharsalia in continuità con l’opera-
zione anticonvenzionale  lucanea. In particolare, si assiste a una vera e pro-
pria rimozione dell’Olimpo e della sua prospettiva teleologica sulla storia di 
Roma. Tale fenomeno può essere letto come conseguenza della “rimozione 
degli dèi” operata da Lucano nel suo poema. In questo contesto va adeguata-
mente valorizzato anche l’influsso dell’epica  sui generis delle  Metamorfosi.  Le 
somiglianze riscontrabili con l’epica flavia (soprattutto con l’apparato divino 
della Tebaide di Stazio e coi Punica di Silio), spesso impiegate in modo mera-
mente strumentale per proporre una datazione flavia del  Satyricon, suggeri-
scono, piuttosto, che il Bellum di Eumolpo possa essere interpretato fruttuo-
samente come un importante specimen di epos dopo Lucano.

Petronio mette in scena le aporie del classicista Eumolpo e, da bravo au-
tore nascosto2, le sue aspirazioni frustrate di poeta sublime.  Il personaggio, 
contrapponendosi a Lucano, predica il ritorno al Romanus Vergilius e rivendi-
ca l’importanza dell’apparato divino dell’epica, ma  partorisce un poemetto 
che dalla rivoluzione  lucanea appare fatalmente influenzato.  Il Bellum civile 
sembra voler far riflettere il lettore sul lascito della Pharsalia, sulle difficoltà di 
trattare il tema del furor della guerra civile nell’epos e, più in generale, di tenta-
re la strada dell’epica tradizionale dopo Lucano. 

Mi sono concentrato su una linea di ricerca (l’analisi dell’elemento “teolo-
gico” della narrazione epica, nel Bellum e nei suoi modelli) che non vuole (né 
può) esaurire tutte le sfaccettature dell’epillio (per esempio il tema del rappor-
to fra poemetto e contesto narrativo, molto battuto dalla critica negli ultimi 
decenni). Piuttosto, intendo mostrare come questa linea di ricerca possa illu-
minare l’insieme del testo e dei suoi intertesti (non solo l’enigma del rappor-

2 Mi riferisco alla fortunata formula critica di Conte 1997.



Teologia della guerra civile                                         XIII

to con la Pharsalia, ma anche alcune dinamiche fondamentali dell’epica latina) 
e fornire una stimolante chiave di lettura per questo sfuggente saggio di “cri-
tica letteraria” del Satyricon di Petronio. Lungi dall’essere un testo marginale, 
il Bellum civile, proprio nei suoi aspetti più estremi, bizzarri ed enigmatici (nel-
le sue ambages), costituisce una riflessione di grande interesse su un momento 
critico dell’evoluzione  dell’epos romano e sulla rappresentazione epica della 
“teologia” della guerra civile dopo la Pharsalia.

Questo libro nasce dallo sviluppo di una sezione della mia tesi di dottorato3. Desidero rin-

graziare i miei relatori, Christiane Reitz e Gianpiero Rosati, per il loro sostegno e la loro guida  

costante, dal punto di vista umano e scientifico. Il mio approccio, che legge il  Bellum civile pe-

troniano come una “finestra” sull’evoluzione dell’epica latina, deve molto al loro insegnamen-

to e ai loro preziosi suggerimenti. I membri della commissione di dottorato (Emanuele Berti, 

Andreas Fuchs, Stephen Harrison, Ernesto Stagni) mi hanno dato validi consigli per la revi -

sione del lavoro. Ringrazio tutti loro, in particolare, per l’invito e l’incoraggiamento a svilup-

pare una parte della tesi in forma monografica, separatamente dal commento al poemetto. A 

Christiane Reitz e alla prof.ssa Christine Walde devo un vivo ringraziamento per aver accolto  

il mio libro nella collana da loro diretta. Un ringraziamento sentito devo anche alla saggezza, 

all’umanità e alla disponibilità di due colleghi pisani:  Alessandro Russo ed Ernesto Stagni.  

Due studiosi hanno (e hanno avuto) un ruolo importante nello stimolo e nello sviluppo dei 

miei interessi petroniani (e non solo): Gian Biagio Conte e Giulio Vannini. Anche a loro va la  

mia gratitudine. Un grazie inoltre a David Butterfield, mio supervisor durante un soggiorno di 

ricerca a Cambridge. Ringrazio il dott. Bert Wiegel di VML per la sua disponibilità e la sua pa-

zienza. Un grazie di cuore a tutti gli amici e i colleghi che, a Pisa e a Rostock, mi hanno soste -

nuto in questo (spesso non facile) percorso. Non mi dilungo in nudi elenchi (col rischio di di -

menticare qualcuno!), ma non posso tralasciare tre persone, che, in tempi e modi diversi, mi 

hanno supportato nella stesura di questo lavoro, con il loro affettuoso aiuto e con saggi consi-

3 Alcuni paragrafi del capitolo 2 sono apparsi in Poletti 2020 (ringrazio l’editore ETS per 
avermi concesso di ripubblicare il saggio in questo nuovo contesto).  Parte del materiale 
del capitolo 4 è stata presentata (con un focus più “siliano”) al convegno Back to the Futu-
re. Silius Italicus’ Punica in the Tradition of  Roman Historical Epic (Udine, 10-11/9/2019) ed è 
in corso di stampa negli atti (Poletti 2022). Ho toccato il Bellum anche in altri miei lavori: 
Poletti 2014 (sull’interpretazione del poemetto di Fucecchi 2013); Poletti 2018 (sul con-
cettismo di Philippi, presente in Bellum v. 111); Poletti 2018a (sulla fuga da Roma, Bellum 
vv. 209-244).



Stefano Poletti                                                    XIV

gli: Matteo Agnosini, Alessia Astesiano, Markus Kersten. Di qualsiasi errore o inesattezza re-

sto ovviamente l’unico responsabile. 

Un grazie, infine, ai miei genitori Concetta e Luciano e ai miei fratelli Davide e Matteo 

per il loro affetto e il loro sostegno. 

Ho cercato di  aggiornare  la  bibliografia  fino al  2020.  Due opere  importanti,  quali  la  

LOEB di Gareth Schmeling e il terzo volume del commento di Peter Habermehl, sono state 

pubblicate purtroppo quando il lavoro era già concluso. Il mio commento al poemetto, in cor-

so di completamento, si sta confrontando con il volume dedicato al  Bellum civile dal dott. Ha-

bermehl. A quest’ultimo devo un ringraziamento per il suo gentile incoraggiamento, oltreché 

per il suo contributo straordinario agli studi petroniani.

Questo libro è dedicato a mia moglie Francesca.



CAPITOLO 1 
INTERPRETARE IL BELLUM CIVILE DI PETRONIO 

E LE SUE AMBAGES

In  Satyricon 118, 6 il poeta Eumolpo espone le proprie idee su come si 
debba comporre un poema sulla guerra civile1:

ecce belli civilis ingens opus quisquis attigerit nisi plenus litteris, sub onere 
labetur. non enim res gestae versibus comprehendendae sunt, quod longe 
melius  historici  faciunt,  sed  per  ambages  deorumque  ministeria  et 
fabulosum sententiarum tormentum praecipitandus est liber spiritus, ut 
potius furentis animi vaticinatio appareat quam religiosae orationis sub 
testibus fides: tamquam, si placet, hic impetus, etiam si nondum recepit  
ultimam manum.

fabulosum  sententiarum  tormentum]  sententiarum  suspicati  sunt 
Courtney  1970,  68,  qui  temptavit  fabulosum  argumentum  velut  (vel 
tamquam) tormento, et  Müller4  («intellegerem fabulosam  seriem 
argumentorum»);  sententiarum defenderunt Watt 1986, 182 et Harrison 
2003,  133  :  f.  s.  torrentem  Barthius («quod  probarem,  si  fabulosum 
abesset» Müllerl) : fabulosarum s.  torrentem  Winterbottom 1972,  11  : 
fabulas cum s. torrente (vel ornamento) Watt 1986, 182 : fragosum s. 
torrentem  Fraenkel  apud  Müller1 212,  prob.  Harrison  2003,  133  et 
Schmeling–Setaioli; fabulosum corruptum putat etiam Díaz y Díaz, qui dub. 
accepit torrentem. Sed fabulosum probabile est (vide e.g. Feeney 1991, 263 
n. 52 et Courtney 2001, 181) : f. s. ornamentum Wilkinson 1946-1947, 6 
et  Ehlers  apud  Müller2 (ministeria  [et]  fabulosa  <et>  sententiarum 
ornamenta temptavit  Müller2) :  f.  s.  commentum  Stubbe,  praeeuntibus 
Pithoeo  in  Notis  in  vet.  comment.  Iuven.  VIII,  101  et  Manso  1796,  6  : 
fabularum sententiosa  commenta  Fuchs  1959,  77  :  fabulosarum s. 
tonitrum Warmington  : f. s. tomentum Corbett 1969, 254  : fabulosa s. 
portenta  Klein  1965  :  f.  s.  fomentum  Puccioni  1979,  274  :  f.  s. 
fermentum  Pellegrino  1980,  153  :  tormentum  defenderunt Conte  1997, 
74-75 et Häußler 1978, 128 n. 56.

1 Propongo un apparato e un commento per la pericope per ambages deorumque ministeria et 
fabulosum sententiarum tormentum (il testo è di Müller4, che però pone fra cruces l’espressione 
sententiarum tormentum). A riguardo cfr. ora le ricche note di Habermehl ad loc.



Stefano Poletti                                                    2

Per ambages. La gamma di significati che il termine ambages evoca è egregiamente sinte-

tizzata da Schmeling–Setaioli  ad loc.: «‘Dark messages’, ‘mysterious utterances’, ‘the language 

of  the furentis animi vaticinatio’. […] Epic poetry has history as its subject, as do res gestae, but 

poetry is also fiction and so is radically different from history. The poet is imaginative, not  

scientific, and proceeds by myth and metaphor, not by logic and photographic description; his 

language is symbolic, connotative, emotive, and not referential.  ambages might refer to meta-

phor,  imagination, symbol, or emotion».  Sulle diverse interpretazioni di  ambages cfr. anche 

Stubbe ad loc., Grimal 1977, 22-29, Häußler 1978, 127 e n. 54, Feeney 1991, 263-264, Court-

ney 2001, 182 e n. 4. Accanto alla ricca definizione proposta da Schmeling–Setaioli indicherei  

almeno tre tendenze principali: 1) “espressioni oracolari, misteriose” (TLL 1.1834.62ss.; così  

si intende comunemente); 2) “rappresentazioni oblique, simboliche” (accezione postulata fra 

gli altri da Grimal e Feeney, che si richiama a  per transitum  di Serv.  Aen. 1, 382 e a obliquis 

figurationibus di Isid. Or. 8, 7, 10); 3) “episodi” e “digressioni” di carattere favoloso-mitologico 

(Grube, Stubbe, Pellegrino 1980, 153). La prima interpretazione coglie adeguatamente la forte 

componente oracolare delle parole di Eumolpo (cfr. Conte 1997, 74-75 per il confronto con 

la Sibilla virgiliana; Carmignani 2015, 114-116). Credo che non ci sia una necessaria contraddi-

zione fra 1) e 2):  ambages, in sé, indica appunto un linguaggio misterioso, oracolare, che si 

esprime attraverso una rete di enigmi, simboli, metafore, allegorie. In ogni caso, l’ambiguo ter-

mine ambages va apprezzato nella sua polisemia (così anche Habermehl).

Deorumque ministeria. Come giustamente segnala Connors 1989, 49-50, l’espressione 

deorum ministeria «is, despite scholars’ best efforts to ignore the fact, a very odd phrase» (il pro-

blema non è però menzionato in Connors 1998). Il sintagma deorum ministeria viene normal-

mente inteso come “azioni, interventi degli dèi”, come sostituto di “apparato divino”: « ‘epic 

machinery’, (deus ex machina?), ‘agency of  the gods’» (così sintetizzano Schmeling–Setaioli  ad 

loc.). La semantica di  ministeria è però ben più complessa.  Ministerium sembra “abbassare” gli 

interventi degli dèi al livello di attività lavorative umane: cfr. forensia ministeria in 118, 2 (ministe-

rium altrove in Petronio a 22, 6 [pueri], 103, 5 [tonsor], 108, 8 [gubernator], 117, 11 [mercennarius 

Corax]). Il termine include dunque una componente di “subordinazione” (Connors 1989, 50: 

«The actions of  the gods are somehow subordinate to the desires of  someone else – the 

characters? the audience? the poet?»). Probabilmente, come suggerito da Grimal 1977, 22ss., 

le azioni divine vengono rappresentate come mezzi o risorse del poeta epico.  Per, oltre alla 

forza locale (praecipitandus per), ha anche valore strumentale, indicando i mezzi espressivi del 

poeta (Liv. 4, 13, 2 frumento […] per hospitum clientiumque ministeria coempto; cfr. Hier. In Eph. 1, 1 

p. 443A ‘per’ praepositio ministerium eius, per quem res agitur, ostendit). Connors osserva inoltre che 



Teologia della guerra civile                                         3

ministerium, in contesto sacrale, designa le azioni di sacerdoti, ministri della divinità: si potrebbe 

pertanto rilevare l’inversione dell’idea del poeta-vate come Musarum sacerdos (Hor.  C. 3, 1, 3; 

cfr. anche Gratt. 99  Pierio ministro). Proprio sulla base dell’idea del poeta-vate come  minister, 

tuttavia, Häußler 1978, 127-128 n. 55 ha respinto la diffusa interpretazione del genitivo sog-

gettivo e proposto un genitivo oggettivo, una possibilità già avanzata e respinta da Stubbe ad 

loc. Il genitivo oggettivo con ministerium in questo senso è attestato, sebbene raramente e so-

prattutto  in età  tarda (cfr.  TLL 8.1007.32ss.;  Apul.  Met. 11,  19  deae ministeriis  adhuc  privatis 

adpositus; Tib. Claud. Don. Interpr. Virg. 2, 11 obsequebantur ministerio eiusdem deae). Non si tratte-

rebbe di “azioni compiute dagli dèi”, ma di «Kulthandlungen für die Götter» (Stubbe). Si re-

cupererebbe in questo modo l’allusione alla sfera sacrale del poeta-vates, creando  fra l’altro 

un’opposizione fra  forensia ministeria e  ministeria deorum: i primi indicherebbero l’occupazione 

dei “falsi poeti”, i secondi quella dei veri poeti. Il riferimento alla componente divina della  

narrazione epica non andrebbe in ogni caso perso: «Als solcher [cioè come poeta-vates] wird 

er natürlich die Götter auch zur Darstellung bringen können» (Häußler 1978, 128 n. 55). Se 

l’esegesi vulgata ha l’indubbio vantaggio di un più esplicito e concreto riferimento alla modali -

tà espressiva di cui si serve il poeta (le espressioni oracolari e tortuose, l’intermediazione degli 

dèi), l’interpretazione controcorrente di Häußler, raramente citata, va almeno presa in consi-

derazione, proprio nel limite in cui valorizza la carica sacrale/oracolare di ministerium e risolve 

le stranezze semantiche del genitivo soggettivo (gli dèi come “servi” del poeta, che “lavorano 

per lui”). Nel mio studio userò comunque il sintagma come sinonimo di Götterapparat.

Fabulosum sententiarum tormentum. Si tratta di un locus conclamatus. Nell’apparato cri-

tico ho elencato le proposte di emendazione finora avanzate (per un inquadramento della 

questione vd. Yeh 2007, 547-549 e Carmignani 2015, 117-118). Ciascuna di queste tre parole è 

stata  considerata  corrotta:  1)  fabulosum  è  stato  corretto  da  Fraenkel,  che  ha  proposto un 

fragosum sententiarum torrentem (torrentem è di Barthius), seguito recentemente da Harrison e da 

Schmeling–Setaioli  (Habermehl  propende  per torrentem,  ma difende  il  resto,  specialmente 

fabulosum); 2) Courtney ha messo in dubbio sententiarum, perché sarebbe «a purely stylistic fea-

ture», già  presente in 118, 3 e 5, mentre in 118, 6 si parla di tecnica narrativa (sulla scia di  

Courtney si colloca Müller4, che pone il termine fra cruces insieme a tormentum, mentre in pre-

cedenza si  è limitato a crocifiggere  tormentum); 3)  tormentum è il termine più sospetto (molte 

emendazioni di tormentum si accompagnano ad adattamenti di fabulosum sententiarum). 

Da respingere con decisione l’emendazione di Fraenkel, che elimina un riferimento im-

portante alla componente “favolosa” («von „unglaubwürdig, unglaublich“ über „unhistorisch, 

fiktiv, erfunden“ bis zu „mythenhaltig, mythisch, mythologisch“» [Habermehl]): fabulosum indi-



Stefano Poletti                                                    4

ca un ingrediente fondamentale dell’epos, in opposizione alla narrazione storica, un’opposizio-

ne che è al centro del discorso di 118, 6 (cfr. Feeney, Courtney cit., Connors 1998, 115 n. 44). 

La questione della pertinenza del termine nel contesto non è toccata da Harrison, mentre 

Schmeling–Setaioli, pur stampando nel lemma il fragosum di Fraenkel, nella nota di commento 

sembrano tuttavia propendere per fabulosum. Ben più complesso il discorso sui termini senten-

tiarum e tormentum e sul loro legame con fabulosum.

Per quanto riguarda sententiarum, credo che le obiezioni di Courtney, benché sensate, siano 

troppo nette: eliminare sententiarum renderebbe la semantica del sintagma certo più semplice e 

piana, ma rimane pur sempre il dubbio che Eumolpo impieghi qui un’espressione molto con-

cettosa, in cui coesistono elementi diversi (quello della  fabula, quello delle  sententiae e quello 

della terza parola che segue, sia essa tormentum o altro). Se si mantiene sententiarum, è però ri-

schioso, come spesso si fa,  liquidarlo come sinonimo di  argumenta; bisogna invece pensare a 

un rapporto con la precedente menzione del termine in 118, 3 e 5 e stabilire se Eumolpo sia  

coerente o meno con quanto ha appena detto sull’uso delle sententiae, che indubbiamente nel 

suo poemetto non mancano. 

Di tormentum sono state fornite svariate interpretazioni. A) “Tortura, sofferenza”, signifi-

cato che, secondo Conte e Häußler, andrebbe legato all’idea del “tormento oracolare” che su-

bisce la Sibilla virgiliana invasata o la Femonoe lucanea (così anche Holzberg). B) Un riferi-

mento a qualcosa di contorto o distorto: così molti traduttori,  oltre a Fantham 1996, 293  

(«distortion of  mythological allusions») e Koster 1970, 139 («mythologische „Zwangsschrau-

be“ der Aussagen»)2. C) “Catapulta”: OLD s.v. tormentum 2, Sullivan, Fantham 1991, 230, Con-

nors 1989, 50, Luck 1972, 135 n. 2, Yeh 2007, 547-549. D) “Mitica tortura di Procruste”: Gri-

mal 1977, 31, Walsh. Fra le quattro, molto  invitante è la prima proposta, che manterrebbe 

l’imagery oracolare, ma sententiae resta di difficile interpretazione, soprattutto se lo si intende nel  

senso di 118, 3 e 5. Da parte mia, seppur assai dubitanter, svilupperei la seconda interpretazio-

ne, leggendo  tormentum come “rete, corda intrecciata, intreccio” (cfr.  OLD  s.v.  tormentum 1): 

“l’intreccio meraviglioso di sentenze”. Si potrebbe trattare di una ripresa della metafora tessile  

di  118,  5 e  di  una sorta di  risposta al  difetto  lì  esposto (praeterea  curandum est  ne  sententiae 

emineant extra corpus orationis expressae, sed intexto vestibus colore niteant). Se invece si volesse inter-

venire su tormentum, sono attraenti sia il citato torrentem (vd. Habermehl ad loc.) sia commentum, 

che implica una componente di finzione, invenzione, falsità, ben confacente alla fabulosa fictio 

2 Emanuele Berti mi segnala a riguardo Sen. Contr. 1 praef. 24 summam quidem esse dementiam 
detorquere orationem, cui esse rectam liceret.



Teologia della guerra civile                                         5

poetica (con commentum rimarrebbe comunque la difficoltà di sententiarum, che non può certo 

riferirsi a deorum come vorrebbe Stubbe: “le decisioni degli dèi”). Il problema è molto intrica-

to, ma un punto fermo resta senz’altro l’importante riferimento al fabulosum.

Eumolpo fornisce poi una dimostrazione pratica di questi principi, decla-
mando un poema sulla guerra civile in cui si serve delle  ambages, dei  deorum 
ministeria e della componente fabulosa. 

In 118, 6 il personaggio  sembra stigmatizzare la rivoluzionaria scelta di 
Lucano di narrare il bellum civile fra Cesare e Pompeo senza il tradizionale ap-
parato divino, il che ha comportato una eccessiva assimilazione della poesia 
alla storia3. Eumolpo si dichiara invece seguace del Romanus Vergilius, l’unico 
modello epico romano da lui citato, con orgoglio “patriottico”, dopo Ome-
ro4: 

118,  5  Homerus  testis  et  lyrici  Romanusque  Vergilius  et  Horatii 
curiosa  felicitas.  ceteri  enim  aut  non  viderunt  viam  qua  iretur  ad 
carmen, aut visam timuerunt calcare. 

La vulgata interpretativa sul  carmen di Eumolpo è ben sintetizzata da un 
giudizio lapidario di Gian Biagio Conte: «Il Bellum civile è una poesia tremen-
damente convenzionale»5, ovverosia una risposta tutta “virgiliana” all’antivir-
giliana Pharsalia di Lucano. Se si legge però il poemetto con sguardo sgom-
bro da preconcetti (ne offro qui sotto un breve riassunto), ci si rende subito 
conto che qualcosa non torna. 

L’impetus di Eumolpo si apre con un lungo preambolo moralistico, in cui la voce narrante 
descrive il dominio incontrastato di Roma sul mondo e la corruzione morale che ad esso si 

3 Una possibile allusione a Lucano è stata ravvisata anche nella critica delle sententiae in 118, 
5 (praeterea curandum est ne sententiae emineant extra corpus orationis expressae, sed intexto vestibus  
colore niteant). Sul riferimento a Lucano torneremo nel § 3.1 di questo capitolo. 

4 Cfr. Habermehl  ad loc.: «Das Adjektiv signalisiert zunächst nur den Wechsel zu lateini-
schen Autoritäten; doch wie in Senecas Formel Vergilius noster (ep. 21,5; 95,69 und passim 
[…]) schwingt unüberhörbar der Stolz auf  den Dichter des ‚römischen Nationalepos‘ 
mit».

5 Conte 2002, 437.



Stefano Poletti                                                    6

accompagna come cause della guerra civile (vv. 1-60). In una sorta di breve intermezzo epi-
grammatico vengono presentati i triumviri, Cesare, Pompeo e Crasso, tutti destinati a una fine 
violenta (vv. 61-66). Dopo questa lunga introduzione si apre una prima scena divina (vv. 67-
125). Da un Plutonium emerge Dite, il dio dei morti, un personaggio che assai raramente inter-
viene nella poesia epica. Questi chiede a una Fortuna personificata, caratterizzata come som-
ma divinità, di scatenare una guerra civile, affinché vengano puniti i tracotanti e corrotti Ro -
mani (i quali, con le loro escavazioni, sono arrivati a minacciare addirittura l’Oltretomba) e il 
suo regno possa godere del grande massacro. La Fortuna, pentendosi della lunga prosperità  
concessa a Roma e altrettanto adirata, vuole ora abbattere il colosso romano e acconsente ai  
propositi sanguinari di Dite. Finito il discorso, un fulmine squarcia una nube (l’unico interven-
to di Giove in tutto il  Bellum civile) e il re dei morti si “rintana” impaurito nel suo regno. Se-
guono i presagi dell’incombente guerra civile (vv. 126-140). Entra dunque in scena Cesare, ri-
tratto mentre attraversa le Alpi (vv. 141-208). Scrutando l’Italia dalla cima, dichiara la sua deci-
sione di vendicarsi delle offese subite e “lancia il dado” (v. 174 “cadat alea”). Al discorso seguo-
no omina laeta. L’esercito cesariano è messo a dura prova dall’avanzata sulle Alpi, dagli ostacoli 
naturali del territorio insidioso e da una prodigiosa tempesta. Cesare resiste eroicamente alle  
intemperie e, in una similitudine che chiude la scena, viene paragonato a Ercole che scende  
dal  Caucaso e  a  Giove  che  sconfigge i  Giganti.  La Fama giunge a  Roma con la  notizia  
dell’arrivo di Cesare, spargendo il panico e provocando la fuga del popolo, dei consoli e di  
Pompeo (vv. 209-244). Chiude il poema un’altra scena divina (vv. 245-295). Le personificazio-
ni del Bene fuggono nell’Ade, mentre quelle del Male emergono da esso e giungono sulla ter-
ra (particolare attenzione è dedicata al Furor). Gli dèi olimpici si schierano per Cesare o Pom-
peo. Protagonista del finale è la Discordia, il cui aspetto ripugnante viene accuratamente de-
scritto e che, in una specie di profezia, aizza gli uomini a scatenare la guerra. Il poemetto si  
conclude bruscamente con un verso: factum est in terris quicquid Discordia iussit (v. 295).

Specialmente se si considerano le “scene divine”, sorge il dubbio che la 
categoria di convenzionale (o di virgilianismo) non sia la più appropriata per defi-
nire l’impetus di Eumolpo. Piuttosto, sembra di trovarsi di fronte a una poesia 
tremendamente non convenzionale o, perlomeno, a un componimento in cui 
le convenzioni epiche vengono messe a dura prova. La rappresentazione del 
divino nel Bellum civile petroniano e il suo rapporto con la tradizione epica la-
tina sono al centro del presente saggio interpretativo. 

Questo primo capitolo intende fornire un inquadramento degli studi sul 
Bellum e illustrare le linee fondamentali da cui trae origine il mio approccio al 
poemetto. Non si tenterà un resoconto dettagliato della bibliografia esisten-



Teologia della guerra civile                                         7

te, anche perché sul tema sono disponibili accurate rassegne bibliografiche. 
Mi riferisco, in particolare, a due lavori. Soverini 1985, sebbene datato e a 
tratti un po’ semplicistico, offre un utile e agevole quadro d’insieme degli 
studi, classificandoli in base ai diversi approcci6. In Vannini 2007 (nelle varie 
sezioni dedicate al poemetto)7 si può trovare una sintesi della bibliografia dal 
1975 al 2005, senza pretese classificatorie. In questo capitolo, della stermina-
ta messe di contributi sull’argomento vorrei mettere in luce i preconcetti che 
hanno gravato sul  componimento petroniano,  a  partire  dal  suo supposto 
“virgilianismo”, impedendo una valutazione concreta e oggettiva di alcune 
sue componenti, e i durevoli (pre)giudizi che hanno ostacolato lo studio del 
suo significato all’interno dell’evoluzione dell’epica latina. La presentazione 
dello stato dell’arte,  oltreché sui saggi più recenti  non toccati da Vannini 
2007, si concentrerà su quei lavori in controtendenza rispetto alle letture vul-
gate, lavori cui la mia interpretazione è particolarmente debitrice. All’inqua-
dramento bibliografico segue l’esposizione di alcuni presupposti del mio stu-
dio: la definizione di categorie interpretative come “parodia”, “ironia” e “fal-
limento”, senz’altro  associabili  in qualche misura a questo testo, che però 
colgono solo la superficie dell’enigma del  Bellum e rischiano di precluderne 
un’indagine più profonda; il senso della paradossale operazione letteraria di 
“dare un volto agli dèi di Lucano” e le consonanze con la Pharsalia; la nozio-
ne di Götterapparat e l’uso spesso equivoco che se ne fa; l’intrinseca ambiguità 
interpretativa del poemetto e la possibilità di rispondere al suo enigma trami-
te un’analisi intertestuale.

Nell’ultimo paragrafo esamino il ruolo del Bellum nel problema della data-
zione del Satyricon. Oltre alla tradizionale collocazione nell’età neroniana vie-
ne presentata e discussa quella nell’età flavia, che ha recentemente incontrato 
significativo seguito.

6 Una simile sintesi anche in Connors 1989, 1-22.
7 Vannini 2007, 55-56; 285-294.



Stefano Poletti                                                    8

1. Il “virgilianismo” del Bellum civile: dai pregiudizi all’interpreta-
zione.

Sulla base della menzione del Romanus Vergilius e degli accenti classicistici 
del  preambolo,  il  Bellum è  stato  comunemente  considerato  un  poema  di 
stampo virgiliano, non solo a causa della “re-introduzione” dell’apparato di-
vino, ma anche e soprattutto per le numerose reminiscenze dall’opera di Vir-
gilio, che, elencate per la prima volta sistematicamente da Collignon8, sono 
state discusse e riproposte con una certa stanchezza dalla critica. Diversi stu-
diosi sono convinti che il Bellum costituisca effettivamente una sorta di seria 
“risposta virgiliana” a Lucano. La maggior parte dei critici, tuttavia, tende a 
rimarcare l’influsso dell’epica lucanea dal punto di vista retorico (sententiae, 
stile barocco, gusto dell’orrido), influsso che si farebbe sentire anche  nelle 
numerose allusioni alla Pharsalia (cfr. ancora gli elenchi di Collignon). Il cre-
do classicistico di Eumolpo, dunque, verrebbe smentito soprattutto a livello 
stilistico: se la “virgilianizzazione del contenuto” sembra completa, non al-
trettanto si può dire di quella della forma: una “virgilianizzazione imperfet-
ta”9. A quest’ordine di questioni si lega poi il problema della natura parodica 

8 Collignon 1892, 109-226.
9 Ecco un’antologia dei giudizi sul poemetto. Walsh 1968, 210: «Eumolpus is here depicted 

as a man who proclaims allegiance to Virgilian standards of  epic, but who in demon-
strating the content apposite for an epic poem shows himself  to be dominated by the  
stylistic vices of  the man whom he condemns. […] The similarity in stylistic presentation 
is revealed by the numerous echoes of  Lucan’s phraseology» (cfr. anche Walsh 1970, 48-
50 e Walsh xxxiv); Burck 1979, 204 (corsivo mio): «Man darf  dabei ja nie übersehen, daß 
Petron keineswegs die klassische Sprache Vergils und seinen Stil übernommen hat, son-
dern daß er dem manieristischen Stil Lucans folgt und sprachlich in einer Kontrastimitati-
on zu Vergil steht»; Bramble 1982, 485: «Petronius recasts Lucan in a Virgilian mould. 
[…] A Virgilian pastiche on Lucan’s theme, its style a mixture of  the old and the new»; 
Goodyear 1982, 637: «Since the De bello civili contains enough phrases and rhythms sim-
ilar to Lucan’s to argue, though not to prove, that Petronius knew something of  Lucan’s 
work, he may wish to point the irony of  a conservative like Eumolpus being infected by 
modern vices»;  Courtney 2001, 188: «In 118 he [Eumolpo] advocates the classical style 
of  such poets as Vergil, but in his composition he follows the mannerist style of  Lucan»; 
Walde 2003, 138 = 2010, 444-445: «Er [Eumolpo] selbst bietet aus eigener officina ein we-
nig inspiriertes, allzu nach Vergil  klingendes Bürgerkriegs-Epyllion!»; Leigh 2007,  489: 



Teologia della guerra civile                                         9

o seria del Bellum (e del preambolo che lo precede), se e in che misura il poe-
metto possa  rispecchiare la posizione di Petronio,  se serva a parodiare la 
Pharsalia o, viceversa, se l’ironia coinvolga soprattutto il poetastro che lo de-
clama. Due interpretazioni estreme e per certi versi antitetiche (la posizione 
dell’autore-Petronio coincide con quella di Eumolpo; scopo del  Bellum è la 
parodia dell’opera lucanea), dopo aver goduto di molto successo nella lette-
ratura petroniana, hanno lasciato spazio a una prospettiva più scettica, con-
scia delle difficoltà di definire la posizione autoriale nei confronti della Phar-
salia e il fine ultimo di un’eventuale parodia. Per converso, si è fatta largo la 
tesi dell’ironia nei confronti dei “difetti” del poetastro Eumolpo (e dell’indi-
rizzo classicistico da lui rappresentato), in cui le accuse di “convenzionalità”,  
“mancanza  di  ispirazione”  o  anche  “virgilianizzazione  imperfetta”  hanno 
trovato il loro posto.   

Tralascerei per ora l’annosa questione dell’intento ironico/parodico: la ri-
prenderemo nel prossimo paragrafo, nella speranza di  rivederla in un’ottica 
diversa. Per quanto riguarda il  giudizio sul  Bellum  come poesia  sostanzial-
mente “convenzionale e virgiliana”, dal punto di vista metodologico bisogna 
rilevare due dati. In primo luogo, la componente prettamente valutativa nei 
giudizi di “convenzionalità” o “virgilianismo” si fonda sul comune pregiudi-
zio che la produzione poetica di Eumolpo  vada condannata senza appello 
per la sua scarsa qualità o banalità. In secondo luogo, la tendenza a leggere il 
Bellum come espressione di un ostentato virgilianismo è diretta conseguenza 
dello statuto privilegiato assegnato al preambolo. Eventuali influssi di Luca-
no non vengono pertanto interpretati come elementi che conferiscono mag-
giore complessità e profondità al testo, ma vengono al più derubricati come 
ulteriori difetti stilistici – in questo si percepisce chiaramente (e paradossal-
mente)  anche  il  retaggio  dei  pregiudizi  che  a  lungo  hanno  gravato  sulla 
Pharsalia. Tale approccio pecca insomma di astrattezza: manca l’analisi con-
creta del poemetto e del suo rapporto con la tradizione epica, un’analisi che 
non si limiti a nudi elenchi di paralleli virgiliani o lucanei o, ancora, a generi -

«The mode is Vergilian, if  not Ennian, and its execution determinedly, indeed fatally,  
conventional». Sulla mescolanza non riuscita di Virgilio e Lucano insiste Gärtner 2009a.



Stefano Poletti                                                    10

che discussioni sulla dizione poetica, ma che implichi un ragionamento pro-
fondo sulle dinamiche allusive in atto.

Fin dagli anni 70 non sono mancate voci contro questa vulgata. Punto di 
partenza inevitabile è lo studio di Froma Zeitlin del 1971. In un saggio pro-
vocatoriamente intitolato Romanus Petronius, la studiosa ha dimostrato come il 
rapporto con il modello virgiliano (la Roma di Virgilio, la sua lettura teleolo-
gica della storia) vada letto soprattutto in senso sovversivo: 

His [di  Petronio] decision to incorporate traditional  mytho-
logy into an epic frame on a Roman theme naturally results in 
references to Vergil, a master of  this technique. But the con-
stant use of  Vergil in a setting which is markedly Vergilian de-
mands more than mechanical and uncritical enumerations of 
those parallels.  […] Petronius’ admiration for Vergil the poet 
has concealed his rejection of  Vergil the idealist of  another 
age. This rejection is expressed by the subversive use he makes 
of  Vergilian language and atmosphere10.

La categoria di virgilianismo, dunque, se applicata al poemetto petronia-
no, si rivela entro un certo limite fuorviante. L’interpretazione di Zeitlin da 
una parte ha minato alle fondamenta l’idea del Bellum civile come poesia “tut-
ta virgiliana”; dall’altra ha suggerito una connessione fra il Bellum  e la Pharsa-
lia non solo sulla base di affinità stilistiche o di più o meno convincenti pa-
ralleli, ma anche e soprattutto sulla base della relazione antifrastica col mo-
dello  augusteo11.  Zeitlin, tuttavia, approfondisce ben poco il  rapporto con 

10 Zeitlin 1971, 78 e 82.
11 Lo studio di Zeitlin è stato almeno parzialmente frainteso. Soverini 1985, 1758-1759, per 

es.,  accomuna semplicisticamente Zeitlin e Sochatoff  nell’approccio che legge «il  Bellum 
civile come polemica etico-sociale», per cui «imitazioni e riprese di motivi lucanei si collo-
cano in questa impostazione e ottica ‘seria’». Mentre Sochatoff  1962 propone effettiva-
mente una lettura tutta “satirica” del Bellum (il poemetto aveva il titolo di Satura nelle pri-
me edizioni), Zeitlin vuole invece dimostrare soprattutto la ripresa e la sovversione del 
modello virgiliano a vari livelli, nella poesia e nella prosa del Satyricon. Fa riflettere, tutta-



Teologia della guerra civile                                         11

Lucano, perché suo scopo precipuo è evidenziare l’analoga sovversione del 
modello virgiliano nel contesto romanzesco, indicativa dello scetticismo di 
Petronio nei confronti di quello che lei chiama l’“idealismo di Virgilio”. A 
parere della studiosa, il  Bellum non va considerato come pezzo epico a sé 
stante, ma va studiato nei suoi legami con il testo in prosa e, in particolare, 
con la Troiae halosis, l’altra poesia di un certo impegno declamata da Eumol-
po. 

Il tentativo di “conciliare la prosa con la poesia” e l’analisi delle allusioni 
al contesto sono alla base di  un fiorente filone di ricerca sul poemetto. A 
partire da Zeitlin 1971 e da Beck 1979 sono stati individuati diversi rapporti 
fra l’inserto poetico e la cornice e, più in generale, è stata indagata la funzio-
ne caratterizzante del  Bellum per il personaggio-Eumolpo, ora con il fine di 
sottolineare la degradazione dell’epos nel Satyricon, ora con l’intento di dimo-
strare il valore simbolico e allusivo dell’epillio12. I legami più interessanti fra il 
Bellum e il contesto (su cui ritorneremo) sono i seguenti:  i richiami, a livello 
di lessico e immagini, fra  l’ars poetica di 118 e  il racconto del poemetto; la 
“guerra civile” crotoniate; l’ironico parallelo fra il viaggio di Cesare alla volta 
di Roma e quello dei personaggi del  Satyricon  verso Crotone; l’imagery  della 
nutrizione13.  Notevole attenzione ha naturalmente richiamato il  fortunale di 
114. In esso è stato riconosciuto (a mio parere a ragione) il momento di con-

via, che, nello stesso anno del suo Romanus Petronius, Zeitlin abbia pubblicato un impor-
tante articolo sull’interpretazione del Satyricon in cui si allinea all’idea di un Bellum come 
poema  virgiliano che  risente  dei  “vizi”  di  Lucano:  cfr.  Zeitlin  1999  (originariamente 
1971), 8-9 (le «ideological implications» sono richiamate fugacemente solo in n. 18).

12 I capitoli dedicati al Bellum in Connors 1998 e Rimell 2002 rappresentano, seppur da di-
verse prospettive, un punto di riferimento per l’interpretazione della simbologia del poe-
metto e dei legami fra quest’ultimo e la cornice romanzesca. Cfr. anche Mazzoli 1996 (in 
part. pp. 45-47 sul «Waste Land crotoniate») e più recentemente La Fico Guzzo 2011 e 
Monella 2013.

13 Importante anche lo “scontro fratricida” sulla nave di Lica (108, 7-14): le ostilità si chiu-
dono dopo i versi declamati da Trifena, con un attacco molto “lucaneo” (108, 14 v. 1 quis 
furor, exclamat, pacem convertit in arma?) che sembra quasi dare il destro ad Eumolpo per il 
suo Bellum civile. La scena funge da preludio non solo alla tempesta e dunque alla scrittura 
(e alla declamazione) del poemetto, ma anche alla “guerra civile crotoniate” (Connors 
1998, 141-142, Rimell 2002, 82, Setaioli 2011, cap. 11, in part. sul problematico exclamat 
di 108, 14 v. 1).



Stefano Poletti                                                    12

cezione e scrittura del Bellum, come suggerisce la mancanza dell’ultima manus 
(118, 6; cfr. 115, 3-4 e in part. “sinite me […] sententiam explere;  laborat carmen in 
fine”)14. In particolare, Connors 1994 (poi integrato in Connors 1998) e Cuc-
chiarelli 1998 hanno contestualizzato la “tempesta della guerra civile” ritratta 
da Eumolpo (e la sua poetica del furor) nella cornice della tempesta di 114. Se 
però Cucchiarelli si distacca nettamente dalla questione del rapporto con Lu-
cano15, Connors interpreta la scena della tempesta, il pericolo di morte corso 
dal poeta e l’incompletezza del poema come un riferimento alla vicenda della 
Pharsalia.

L’indagine dei legami fra il Bellum e la cornice romanzesca ha rappresen-
tato una reazione agli studi (preponderanti nella bibliografia petroniana) che 
tendono ad astrarre il poemetto dal contesto e a confrontarlo “compulsiva-
mente” con Virgilio e la Pharsalia alla ricerca di paralleli. Tale approccio si è 
rivelato per molti versi assai fruttuoso, ma in una certa misura ha contribuito 
a distogliere l’attenzione dal contenuto del  Bellum, dal suo concreto funzio-
namento come unità poetica considerata in se stessa16. Si è tradotto cioè in 
una sostanziale rinuncia ad indagare il nodo gordiano del Bellum: il rapporto 
non solo con Lucano, ma anche con la tradizione epica in senso lato. Tale ri-
nuncia è sopraggiunta un po’ paradossalmente proprio quando, grazie al sag-

14 Cfr.  115, 2-4  persecuti  igitur sonum invenimus Eumolpum sedentem membranaeque  ingenti versus 
ingerentem.  mirati  ergo  quod  illi  vacaret  in  vicinia  mortis  poema  facere,  extrahimus  clamantem 
iubemusque bonam habere mentem. at ille interpellatus excanduit et “sinite me”  inquit  “sententiam 
explere;  laborat  carmen in fine”  (cfr.  118,  6  ingens opus  […]  etiam si  nondum recepit  ultimam 
manum; 124, 2 ingenti volubilitate verborum). Diversi studiosi pensano che il poema qui citato 
sia il Bellum (Stubbe 68-69, Rose 1966, 298, Cameron 1970, 415, Gagliardi 1980, 113 n.  
69, Aragosti 436 n. 336, Mazzoli 1996, 45, Connors 1998, 141ss., Courtney 2001, 183,  
Rimell 2002, 80, Slater 2012, 259, Hofmann 2014, 110-111, Habermehl). Più cauto Van-
nini a 115, 3, che non esclude si tratti di un poema sulla tempesta (così Labate 1988, 8 e 
Conte 1997, 57-58). Laborat carmen in fine viene interpretato da Habermehl (vol. 2) 768 n. 
21, 806 come «dem Schluss fehlt noch die letzte Hand» (ovvero una rifinitura delle ulti-
me asprezze, labor limae), mentre Vannini pensa, più plausibilmente, alle «cure supplemen-
tari richieste dal finale».

15 Cucchiarelli 1998, 134-135.
16 Non a caso, negli studi citati (con la parziale eccezione di Connors 1994 e 1998), gli auto-

ri affermano di non voler considerare direttamente la questione del rapporto con Lucano e, 
in sostanza, il contenuto del Bellum civile come entità autonoma.



Teologia della guerra civile                                         13

gio di Zeitlin 1971, si intravedeva la via per raggiungere qualche risultato più 
solido.

Se il commento di Guido, con la sua impostazione molto rigida e non 
particolarmente  originale,  rappresenta un contributo  alquanto  modesto 
all’interpretazione del Bellum17, bisogna segnalare diversi lavori che, accanto a 
quello di Zeitlin (e spesso indipendentemente da esso), hanno proposto una 
visione  più  complessa  e  sfaccettata  dell’impetus di  Eumolpo  nel  contesto 
dell’epica latina.

In  primo  luogo  abbiamo  lo  studio  di  Grimal  1977,  che  si  prefigge 
l’obiettivo di invertire la relazione con la Pharsalia. Il libro di Grimal, di fatto 
la prima monografia dedicata al Bellum, è provocatorio e bibliograficamente 
assai poco informato e, per queste ragioni, è stato molto criticato18, ma, al-
meno credo, per via delle innegabili pecche è stato trascurato quel che di 
buono ha da offrire. Una siffatta impostazione provocatoria, per quanto non 
condivisibile, ha portato al centro della discussione il poemetto, un’indagine 
analitica del suo contenuto (ad ogni sezione del Bellum è dedicato un capito-
lo) e la necessità di una sua interpretazione complessiva. Slegando il poema 
dal rapporto con Lucano e attribuendogli la priorità cronologica e, di conse-
guenza, un valore intrinseco non indifferente (la Pharsalia sarebbe una retrac-
tatio del Bellum di Eumolpo!), Grimal fornisce talvolta spunti di grande inte-
resse sulla sua struttura e sulla sua originalità, così come sul suo rapporto 
con l’epica e con le fonti storiche19.

Sempre negli anni 70 Reinhard Häußler dedica un lungo e denso capitolo 
al Bellum nel suo volume Das historische Epos von Lucan bis Silius und seine Theo-

17 Cfr. La Penna 1978, in particolare sull’impiego della categoria di “satira” per il poemetto  
petroniano da parte di Guido.

18 Cfr. Vannini 2007, 288-289, 291-292. Grimal 1977 non conosce lo studio di Rose 1971 
sulla cronologia petroniana.

19 Questi meriti sono stati riconosciuti solo sporadicamente e soprattutto negli ultimi tem-
pi. Vale la pena citare il giudizio di Wiener 2006, 207, forse la prima che rende giustizia al  
libro dello studioso francese: «[…] ließ Grimal dem Epos-Entwurf  Petrons, der bisher 
vorzugsweise Gegenstand sprachlich-stilistischer Detailuntersuchung mit Blick auf  die 
Parodie-Frage geworden war, nun endlich auch die Ehre einer eingehenden literaturwis-
senschaftlichen Interpretation zuteil werden».



Stefano Poletti                                                    14

rie (una scelta niente affatto scontata)20. I lavori di Grimal e Häußler, pure as-
sai diversi per impostazione e finalità (lo studioso tedesco si concentra so-
prattutto  sull’intento parodico  nei  confronti  del  personaggio-Eumolpo), 
hanno il merito di indagare nel dettaglio il contenuto del poemetto, raggiun-
gendo risultati decisamente innovativi per quegli anni. Per esempio, pur non 
conoscendo Zeitlin  1971,  sia  Grimal che Häußler  accennano al  fatto che 
l’apparato divino del  Bellum appare ben poco tradizionale (o virgiliano) e in 
questo, paradossalmente, Eumolpo è più vicino a Lucano di quanto normal-
mente si pensi21. 

È curioso, per non dire sorprendente, che Denis Feeney, nel capitolo de-
dicato a Lucano del suo The Gods in Epic22, si soffermi sul preambolo di Eu-
molpo e lo interpreti come una critica classicistica alla  Pharsalia, ma non si 
premuri di analizzare la concreta caratterizzazione delle divinità del Bellum. In 
uno studio incentrato sulla storia della rappresentazione del divino nell’epica 
ci si sarebbe aspettati più attenzione per quella che, se si accetta la  cronolo-
gia tradizionale, costituirebbe la prima testimonianza di “dèi dopo Lucano” 
(di più, “dèi in un epos sulla guerra civile”), la prima reazione alla rivoluzione 
lucanea. Questo è un ulteriore sintomo della preminenza generalmente ac-
cordata al preambolo a discapito dell’analisi del contenuto del poemetto. 

A riguardo, invero, Feeney si limita a rimandare alla tesi di dottorato di 
Catherine Connors, Petronius’ Bellum Civile and the Poetics of  Discord, discussa 
alla University of  Michigan nel 198923. Per quanto datata e raramente citata, 
questa dissertazione resta lo studio più acuto e approfondito degli aspetti 
storico-letterari del Bellum. Connors è probabilmente la prima a rendersi con-

20 Häußler 1978, 106-147, stranamente non registrato né da Soverini 1985 né da Vannini  
2007 (in generale il capitolo di Häußler è citato molto raramente nella letteratura petro-
niana). Altri lavori sul  Bellum nel contesto di studi generali sull’epica sono Burck 1979, 
200-207 (citato da Vannini ma non da Soverini) e Perutelli 2000, 163-166 (non registrato 
da Vannini).

21 Solo Fucecchi 2013, 36 n. 4 e 49 n. 40 mi pare abbia valorizzato a dovere questo aspetto 
del saggio di Grimal.

22 Feeney 1991, 262ss.
23 Connors 1989 (riassunto in Connors 1990), citato da Feeney 1991, 262 n. 50, 270 n. 93. 

Avrebbe senz’altro giovato un’analisi del singolare apparato divino del  Bellum nella mo-
nografia di Feeney sugli dèi nell’epica.



Teologia della guerra civile                                         15

to della portata innovativa del contributo di Zeitlin e a tentare una lettura 
complessiva del poemetto secondo una simile prospettiva24. In questa opera-
zione dedica meritato spazio proprio alla trama allusiva e alla rappresentazio-
ne del divino: 

In every aspect of  his representation of  the gods […] Eu-
molpus confronts and challenges the epic traditions which he 
has inherited. Eumolpus sets his poem in direct contrast to 
Lucan’s epic on the Civil War, from which Olympian gods are 
excluded. Yet he will be found to contrast his poetic vision of 
Rome to Virgil’s vision of  Rome as well25. 

Il mio approccio e la mia interpretazione del Bellum devono naturalmente 
molto alla dissertazione di Connors. Sebbene, come emergerà, non mi trovi 
sempre d’accordo con alcune sue conclusioni, la mia analisi prenderà spesso 
le mosse dalla sua stimolante lettura del poema – di fatto l’unica tentata fino-
ra in questo senso. La quasi totale disattenzione nella bibliografia per un la-
voro che, ad oggi, costituisce il più importante studio monografico dedicato 
al poemetto (dopo quello assai peculiare di Grimal) è da imputare, io credo, 
soprattutto alla successiva pubblicazione  di un volume a tema petroniano 
della studiosa americana nel 199826. Il suo  Petronius the Poet  (questo il titolo 
della monografia) è dedicato in senso lato alla funzione degli inserti poetici 
all’interno del  Satyricon e contiene un capitolo incentrato proprio sul  Bellum 
(cap. 4), che, tuttavia, riprende e sintetizza solamente una parte delle brillanti 

24 Cfr. Connors 1989, 71: «Collignon and those who follow him have collected allusions to 
the  Aeneid  in the poem’s style and diction and used them as evidence to argue for an 
overall Virgilian and classicizing tone in the poem. Zeitlin, in contrast, argues that a con-
sideration of  the allusions in context reveals that Petronius’ Virgilian allusions are an ex-
pression not of  Petronius’ classicism, as Collignon would have it, but of  his anticlassical  
subversion of  Virgilian epic».

25 Connors 1989, 51.
26 Connors 1989 non è stato visionato direttamente da Vannini 2007 né è di norma citato 

nella bibliografia petroniana. A quel che mi risulta, gli unici studi petroniani a conoscere 
l’importante lavoro di Connors sono il commento di Habermehl e Beil 2010, che ne ri -
prende e approfondisce diversi spunti.



Stefano Poletti                                                    16

intuizioni di Connors 1989. In questo capitolo, che pure si apre con alcune 
acute considerazioni sul legame con la Pharsalia, sul Götterapparat e sui pregiu-
dizi che gravano sul poemetto27,  sono posti in primo piano i richiami fra 
prosa e poesia, mentre l’intertestualità e l’apparato divino rivestono un ruolo 
alquanto marginale.

Fra gli studi più recenti che si sono occupati del rapporto con Lucano 
meritano una menzione i contributi di Claudia Wiener28. La studiosa si di-
stacca nettamente dalla letteratura precedente, accantonando la lettura paro-
dica a favore di una serrata analisi contenutistica fra il  Bellum e l’inizio della 
Pharsalia (soprattutto il primo libro). Wiener confronta Lucano e il poemetto 
petroniano su alcuni temi fondamentali: concezione della storia, funzione del 
divino e Ursachenanalyse della guerra civile29. Se il suo approccio e la sua ricer-
ca sono molto stimolanti, nelle sue conclusioni calca la mano in modo al-
quanto radicale sulle differenze – e si può facilmente cogliere l’eco di tanti 
pregiudizi nei confronti del Bellum (corsivo mio)30:

[…] ist es allerdings kaum noch wichtig zu entscheiden, ob 
Petron Lucans Werk im besonderen oder generell die zeitge-
nössischen Dichter von Bürgerkriegsepen im Auge hatte:  Er 
hätte Lucans innovative Konzeption entweder noch nicht gekannt oder, 
schlimmer,  sie nicht verstanden.  Eine intellektuelle Ehrenrettung 
des Autors Petron gelingt hier nur, wenn wir davon ausgehen, 
daß  er  seinen  Eumolp  als  einen mittelmäßig-konservativen 
Dichter  charakterisieren  wollte;  Eumolps  poetische  Kostprobe 
bleibt unter Berufung auf  Vergils Darstellungsmittel und unter Einbe-
ziehung der satirischen Gesellschaftskritik ein sprachlich ausdrucksstar-

27 Connors 1998, 101-102 «I am not convinced that Petronius’ representations of  the gods 
are a conservative reaction to Lucan’s overturning of  epic conventions. […] Indeed Eu-
molpos’ fragmentation and reinterpretation of  Virgilian epic has more in common with 
Lucan’s reshaping of  Virgilian norms than has been generally recognized».

28 Wiener  2006, 200-220; 2010, 159-162.
29 Precedentemente le analisi di questo tipo (come si possono trovare per es. in Luck 1972 

e Soubiran 1987) miravano soprattutto a mettere in rilievo somiglianze di struttura.
30 Wiener 2006, 219-220.



Teologia della guerra civile                                         17

kes,  in  seinem gedanklichen  Entwurf  jedoch  unspektakuläres  main-
stream-Epos der neronischen Zeit.

Nel suo studio del 2010 Wiener, riprendendo alcune linee del suo prece-
dente  lavoro,  suggerisce addirittura  la  possibilità  di  un  telos positivo  della 
guerra civile nel poemetto di Eumolpo, in contrasto con Lucano31. 

Sulla scia di Zeitlin 1971 e Connors 1989 (che Wiener non sembra cono-
scere), cercherò di mettere in rilievo il lascito del poeta della Pharsalia preci-
samente nella concezione catastrofica del bellum civile e nella visione del divi-
no – un elemento rilevato, seppur in modo sporadico, anche in altri e più re-
centi studi32. In questo senso illuminante è il confronto con la Troiae halosis, 

31 Wiener 2010, 159-160: «Doch schon der auf  diese Weise eingeführte Götterapparat lässt 
tatsächlich  befürchten,  dass  mit  dem Bürgerkrieg  nicht  wie  bei  Lucan  das  Weltende 
droht, sondern eine Ausrichtung auf  einen positiven Zielpunkt zu denken wäre – gar in 
der neronischen Zeit?!» (si ricordi, a riguardo, la diversa concezione che emerge dall’elo-
gio di Nerone in Lucan. 1, 33-66).

32 Accanto a Zeitlin e Connors (e spesso indipendentemente da loro) si è notato l’“antivir -
gilianismo” di una siffatta concezione della storia, senza tuttavia rilevare a dovere l’affini-
tà con Lucano: cfr. Setaioli 2011, 9 («[…] we witness an almost morbidly sinister transfig-
uration of  Virgilian elements to fit a dark and hopeless overall picture e.g. the figure of 
Laocoon in the  Troiae halosis, where no redeeming hope for the future is in view, and 
some pointed reversals of  Virgilian descriptions in the  Bellum civile»);  Breed–Damon–
Rossi 2010, 6 («We might conceive, with Petronius’ civil war poet Eumolpus […], a story 
of  cosmic expansion into division and disruption in which discord becomes a feature 
not of  interference, but of  continuity in Roman history. At times it might seem that the 
true fulfilment of  Roman destiny comes not, as an Augustus might like to present it,  
with the closing of  the gates of  war, but when “on earth whatever Discord commanded 
was accomplished” [= Bellum v. 295]»); Branham-Kinney 117 («[…] a revealing attempt 
to treat Lucan’s distinctly unusual […] subject, the civil war, in a quasi Vergilian manner 
(even pointedly bringing back the gods’ speaking parts after Lucan omits them in a de -
cisive break with tradition) but without Vergil’s teleological reading of  Roman history»). 
Il breve capitolo di Perutelli 2000, 163-166 sul Bellum si segnala per alcune prese di posi-
zioni nette contro la vulgata interpretativa: «Nessuna delle innovazioni clamorose che lo 
[scil.  Lucano] avevano caratterizzato è assente dal carme petroniano. È quasi del tutto 
scomparso l’apparato degli dèi tradizionali, vi sono le personificazioni di entità astratte,  
prima fra tutte la Fortuna, che vi compare come unica padrona degli eventi». Acute con-
siderazioni sul rapporto con Virgilio in Habermehl  (“Petronius, [5] P. Niger (Arbiter)” 



Stefano Poletti                                                    18

l’altro impegnativo parto poetico di Eumolpo, pure liquidato come parodia 
di Seneca tragico, ma valorizzato da Zeitlin nella sua interpretazione innova-
tiva. In entrambi i poemi declamati da Eumolpo c’è una ricercata messa in 
discussione della teleologia augustea di Virgilio, in special modo per come è 
rappresentata nelle profezie eneadiche: l’orizzonte della narrazione si limita 
alle soglie della catastrofe, gli dèi abbandonano la città al suo destino di mor-
te, di cui è segno premonitore il sanguinoso prodigium che colpisce Laocoon-
te e i figli (non a caso, anche nel Bellum spazio significativo è riservato ai se-
gni premonitori  della  guerra  civile).  Come  sintetizza  felicemente Zeitlin: 
«The Troiae Halosis negates Vergil’s Troy, the Bellum Ciuile his Rome»33.

Anche se, come vedremo, non mancano alcune interessanti differenze in 
tema di teleologia34, Petronio è certamente consapevole della portata rivolu-
zionaria della Pharsalia lucanea e costruisce un poemetto che con essa intrat-
tiene  un  rapporto sofisticato.  Anche  per  questo il supposto  “mainstream-
Epos” di età neroniana appare in realtà più “lucaneo” (e meno “convenzio-
nale” o “virgiliano”) di quanto spesso si sostenga. Al di là dei citati limiti, lo 
studio di Wiener coglie però un dato importante. La brevità del Bellum, che si 
arresta al preludio del conflitto, è stata spesso oggetto di critiche, condanna-
ta come ulteriore indizio della bizzarria e del fallimento di questa ambiziosa 
impresa poetica. L’analisi della studiosa  dimostra invece che  gli albori della 
guerra costituiscono un momento pregnante ed emblematico, che dischiude 
una profonda riflessione sulla concezione del tempo e della storia e sui fon-
damenti stessi dell’epos, sul suo inizio e sul suo telos.

Oltre a Zeitlin e Connors, il mio approccio è particolarmente debitore a 
un saggio di  Marco Fucecchi intitolato “Il  Bellum civile di Petronio: epica e 
anti-epica”35. Alcuni dati sull’architettura del poemetto fungono da premessa 
per la sua interpretazione: il lungo preambolo moralistico-eziologico e il se-
guente concilio di due «divinità-outsider» quali Dite e Fortuna. Innovativa è 
la  valorizzazione di  possibili  intertesti  ovidiani,  come il  concilium deorum  di 

nel NP) e Habermehl (vol. 1) xxx-xxxi (sul Bellum civile), 158-160 (sulla Troiae halosis). Sul-
la Troiae halosis Simons 2009, 110-111 e Ragno 2018, 10-11 si richiamano a Zeitlin 1971.

33 Zeitlin 1971, 81. Sul confronto con la Troiae halosis vd. cap. 2 § 6 e pp. 245-248.
34 Vd. in part. cap. 2 § 6.
35 Fucecchi 2013 (cfr. Poletti 2014, che qui riprendo).



Teologia della guerra civile                                         19

Met.  1,  da cui  «probabilmente  […] Petronio trae spunto per  trasferire su 
Roma, la città-mondo, il tema del castigo universale» (p. 48), e la voracità di 
Erisittone di  Met.  8 dietro l’insaziabile  fame di  conquiste di  Roma. Nello 
«strano conciliabolo» prima della catastrofe, le divinità si appropriano di al-
cuni topoi elencati dal narratore nel preambolo moralistico, ma, al contempo, 
il moralismo viene «demistificato»: Dite e Fortuna sono animati da moventi 
gretti  ed egoistici.  Su questa base il  Bellum viene interpretato da Fucecchi 
come compromesso fra l’epica e l’«anti-epica», ovvero la satira («il  genere 
che fin dalle origini, con Lucilio, e poi ancora nella variante menippea, con 
Seneca, si era appropriato a fini parodistici del concilio divino»), come «espe-
rimento epico inscritto in un contesto particolare come il romanzo ‘satirico’ 
di Petronio» (p. 47).

Per la prima volta Fucecchi ha  richiamato l’attenzione su alcuni  aspetti 
fino ad allora poco considerati: la degradazione dell’apparato divino petro-
niano, ovvero la sua non-convenzionalità;  il modello di Ovidio (è sorpren-
dente che, prima di Fucecchi, non sia mai stato preso in seria considerazio-
ne)36;  in generale,  l’importanza di un’analisi  approfondita dell’allusività del 
poemetto. Della sua lettura bisogna però segnalare anche alcuni limiti. A li-
vello preliminare, la nozione di Satyricon come “romanzo satirico” o “menip-
peo” appare vaga e poco chiara. Più nello specifico, credo che l’interpreta-
zione del rapporto del poemetto con l’anti-epica/la satira abbia portato lo 
studioso ad appiattire (se non annullare) proprio il rapporto con l’epica, con 
Lucano in primis, ma anche, paradossalmente, con Ovidio, ridotto a una sorta 
di mediatore di un modello satirico. La crisi della tradizione che trova espres-
sione nell’apparato divino del Bellum può essere letta, invece, come coerente 
sviluppo della Pharsalia, che non a caso viene spesso etichettata come “anti-
epica” (una singolare coincidenza terminologica e concettuale, che Fucecchi 

36 Più recentemente da segnalare anche Aresi 2019, di cui purtroppo sono giunto a cono-
scenza solo a uno stadio molto avanzato del mio lavoro. Se l’idea di un rapporto con la 
“Crotone ovidiana” può risultare in sé accattivante, i legami fra il Bellum e le Metamorfosi 
messi in rilievo dalla studiosa (vd. in part. l’episodio di Miscelo) mi paiono non troppo  
cogenti.  La parte  del  suo lavoro dedicata  al  Cesare del  Bellum (a  dire  il  vero un po’ 
“astratta” da quella ovidiana) contiene invece intuizioni degne di nota, che saranno di-
scusse nel cap. 4.



Stefano Poletti                                                    20

non esplora)37.  Come vedremo (in part. nel cap. 2 § 1),  la rappresentazione 
degli dèi alle soglie della guerra civile è un “momento critico” per l’epica tra-
dizionale. Oltre alle inquietudini virgiliane e alla  rivoluzione lucanea,  anche 
Ovidio si  confronta con questo problema nell’ultima “scena divina” delle 
Metamorfosi, un passo di cruciale importanza per l’interpretazione del Bellum, 
finora trascurato, cui dedicheremo dovuta attenzione.

La chiave di lettura “satiricamente anti-epica” proposta da Fucecchi ha 
l’indubbio merito di aver messo in luce la non-convenzionalità di diversi ele-
menti del poemetto, ma resta  fecondo e doveroso il  confronto del  Bellum 
con la  tradizione epica.  In particolare,  va  riconosciuta e indagata proprio 
l’intermediazione ovidiana (in Lucano e nel Bellum fino a Stazio) nella trasfi-
gurazione e nella decostruzione dell’epica virgiliana (la teleologia, la rappre-
sentazione del divino e l’esplorazione di punti di vista alternativi al tradizio-
nale Götterapparat).

2. Premesse interpretative 

2.1. “Parodia” e “fallimento”: due concetti abusati

The work in which parody plays the most central role is 
perhaps Petronius Arbiter’s Satyricon, which ‘parodies an as-
tonishingly  wide  range  of  other  literature’  (N.  W.  Slater, 
Reading Petronius (1990), 18). […] The poem on civil war re-
cited by Eumolpus at  Satyricon 119-24, which is very close 
in many respects to Lucan’s Bellum Civile […], has been vari-
ously seen as completely serious and either entirely or par-
tially parodic, which underlines the difficulty of  determin-
ing the boundaries of  parody38. 

37 Per limitarmi a  un solo,  significativo esempio,  proprio Fucecchi  definisce la  Pharsalia 
come «anti-epica delle guerre civili» (Fucecchi 2020, 69).

38 D.P. Fowler – P.G. Fowler, OCD s.v. “Parody, Latin”, 1084.



Teologia della guerra civile                                         21

È significativo che l’assai sintetica voce dell’Oxford Classical Dictionary sulla 
parodia nella letteratura latina dedichi uno spazio specifico al  Bellum civile e 
all’interpretazione del suo intento parodico39. L’idea che Eumolpo in questa 
sezione sia portavoce delle istanze autoriali e che le esternazioni di 118 e il 
poemetto nel suo complesso siano da considerare una risposta seria a Luca-
no ha riscosso un certo successo40, ma è stata ormai da tempo abbandonata. 
Venuta meno questa componente di serietà, si è fatto ricorso all’intento pa-
rodico nei confronti della Pharsalia, quasi il fine del Bellum sia “fare il verso” 
al poema sulla guerra civile di Lucano, svilirlo ironicamente41. A discapito di 

39 In una certa misura, l’uso del concetto di “parodia” per il  Bellum in sensi diversi, talora 
quasi opposti, è diretta conseguenza dell’ambigua definizione di questa categoria inter-
pretativa. Come notano gli autori della voce dell’OCD, «increased attention given to in-
tertextuality in general […] with perhaps some influence from those modern theories 
which offer broad definitions of  parody […], has led to the concept being employed 
more widely. In general, any intertextuality with a ‘higher’ genre in a lower may be read 
as parody». Hanno avuto un ruolo, naturalmente, anche il problema del genere del Satyri-
con e il suo supposto rapporto con un genere “basso” come la menippea, quasi un inserto 
epico in un “romanzo menippeo” debba di necessità comportare una degradazione paro-
dica (vd. Fucecchi 2013). Il legame del Satyricon con la satira menippea è stato messo in 
dubbio in termini netti soprattutto da Conte 1997, cap. 5. Questi, in particolare, fa notare 
che i «contrasti irrisolti», il «senso sfuggente della parodia» (p. 150) in brani come la Tro-
iae halosis e il Bellum civile sono quanto di più lontano dall’operazione di scoperta “degra-
dazione parodica” dei generi alti tipica della menippea (una siffatta degradazione del lin -
guaggio poetico è cosa diversa dal giudizio espresso dai  personaggi  del  Satyricon sulla 
poesia recitata). Per una rassegna bibliografica sul Bellum e il suo elemento parodico mi li-
mito a rimandare a Soverini 1985, 1738ss., che classifica dettagliatamente le tendenze dei  
vari studiosi a riguardo.

40 Stubbe, Sullivan 1968, 176, E. J. Kenney (in Walsh 1970, 50 n. 1) e Luck 1972.
41 Tale elemento non viene del tutto eliminato anche da chi pensa a una risposta seria di Pe-

tronio alla  Pharsalia. Emblematico in questo senso Luck 1972, 135 (corsivo mio): «He 
[Petronio] justifies his unfavourable opinion in three different ways: First, in the more  
theoretical remarks of  ch. 118; second, by  a clever parody of  some of  Lucan’s mannerisms; 
third, by demonstrating how an epic poem devoted to this subject should be conceived». 
La Penna 1978, 572 ha ben colto che «il Guido sembra oscillare tra il concetto di parodia 
come caricatura (cioè il concetto moderno più comune, che, si sa, non è però quello anti -
co) e il concetto di parodia come critica allusiva». Questa ambiguità semantica che La 
Penna rimprovera a Guido è in realtà assai diffusa: sono molti i critici che, come Guido e 
Luck, pensano che il Bellum sia risposta seria alla Pharsalia (per indicare ciò si usa spesso il 



Stefano Poletti                                                    22

tale ipotesi, si è andata sempre più affermando la tesi che la parodia/l’ironia 
coinvolga anche, se non principalmente, Eumolpo, affetto dai vizi dello stile 
lucaneo da lui stesso condannati (in questo Petronio potrebbe riprendere in 
modo caricaturale certe movenze stilistiche di Lucano)42. Oggetto della paro-
dia sarebbe soprattutto l’indirizzo dei poeti “tremendamente convenzionali” 
che  Eumolpo  impersonerebbe43. Il  Bellum  servirebbe pertanto a  mettere in 
scena il fallimento artistico del personaggio, un’ulteriore prova del suo essere 
poeta di bassa lega, o perlomeno mediocre rispetto alle sue ambizioni44. Con 

termine “parodia” nel senso di “critica allusiva”), ma al contempo fornisca una caricatura 
di certi caratteri lucanei.

42 Un simile problema interpretativo (sul senso della parodia e sulla posizione autoriale) si  
pone,  com’è noto,  anche per  altre  sezioni  del  Satyricon,  in  cui i  (degradati)  personag-
gi esprimono opinioni su questioni estetico-culturali,  toccando argomenti  del dibattito 
intellettuale  dell’epoca (cfr.  in generale Soverini 1985). Punto di confronto importante 
sono, ovviamente, l’attacco di Encolpio contro la declamazione («esso stesso una decla-
mazione!» [Berti 2007, 238 su Sat.  3, 1]) e il  dialogo con Agamennone sulla decadenza 
dell’oratoria  e  sull’educazione  in Sat. 1-5 (cfr.  almeno il già citato Soverini 1985, 1707-
1738, Conte 1997, 48ss., 135ss., Berti 2007, 233-238, Vannini 2007, 255-262, Breitenstein 
22-28). Con un approccio simile a quello adottato per il Bellum, si è sostenuto che il focus 
dell’autore-Petronio (e della sua ironia) si concentri soprattutto sulla caratterizzazione dei 
personaggi, affetti  dagli  stessi vizi che condannano (cfr.  la convincente sintesi di Berti 
2007, 238: «La parodia dell’autore, nascosto dietro ai suoi personaggi, rivela che i critici 
più severi dei vizi e delle degenerazioni della retorica sono anch’essi il prodotto di quel  
sistema che pongono sotto accusa, e ne sono egualmente responsabili»). Nel caso del Bel-
lum, naturalmente, una siffatta prospettiva va calata nella cornice del rapporto con Luca-
no (e con il genere epico), che non si può liquidare come una mera “questione di stile” e 
si rivela ben più complesso di quanto di norma si sostenga.

43 Vd. sopra  le accuse di “convenzionalità” e “virgilianizzazione imperfetta”.  Sulla critica 
della poesia contemporanea cfr. Walde 2003, 138 = 2010, 444-445 («Es ist viel wahr-
scheinlicher, dass Petron hiermit einen bestimmten Typus der Literaturkritik resp. unin-
spirierter, rein traditionsverhafteter Literaturproduktion ironisieren wollte») e Hofmann 
2014, 111 («a satiric demonstration of  the inability of  contemporary poets»). Significati-
vamente, proprio Sullivan, uno dei più importanti difensori della serietà politica e lettera-
ria del Bellum, introduce una posizione più sfumata sulla qualità del Bellum nel suo ultimo 
contributo sul tema: «His [scil. di Eumolpo] proferred counter-example, the sketchy frag-
ment of  an epic on the civil war, would hardly inspire a reader’s confidence in the pro-
gramme» (Sullivan 1996, 154-155).

44 Beck 1979, 241, seguendo il giudizio di Arrowsmith, assegna l’etichetta di “mediocre” 



Teologia della guerra civile                                         23

una simile interpretazione è difficile ricostruire l’opinione dell’autore-Petro-
nio su Lucano; secondo alcuni, tuttavia, le dichiarazioni di 118 potrebbero 
comunque rispecchiare il pensiero dell’autore45.

Due categorie interpretative, “parodia” e “fallimento”, utilizzate in prece-
denza per mettere a fuoco la critica di Petronio a Lucano (è  il poeta della 
Pharsalia che “fallisce”), sono state poi impiegate per bollare la mediocrità di 
Eumolpo ed eventualmente della poesia da lui rappresentata. Così, l’atten-
zione si è spostata di peso dal rapporto con la Pharsalia alla caratterizzazione 
del poetastro, il quale, secondo la fortunata formula di Beck 1979, se fallisce 
come poeta, riscuote invece grande successo grazie alle sue capacità di fabula-
tor, di narratore di novelle. 

Ridimensionando il concetto di parodia e fallimento e notando la buona 
fattura della poesia petroniana, alcuni studiosi hanno invece valorizzato la 
tendenza di Petronio al “divertimento mimetico”: l’autore punterebbe a ri-
produrre un tipico prodotto letterario della scuola classicista “ostile” a Luca-
no, senza la pretesa (e la volontà) di chiarire quale sia la sua personale posi-
zione in proposito46.

alla poesia di Eumolpo. Labate 1995, 163-164 riflette sulla sostanziale buona fattura della  
poesia petroniana e sul labile confine fra mediocrità e valutazione negativa.

45 Su questo approccio vd. Soverini 1985, 1748-1749. Courtney 2001, 186-188 sostiene che 
il punto di vista di Petronio sia (più o meno) fedelmente rispecchiato in Sat. 118, ma (un 
po’ contraddittoriamente) conclude: «What does all this say about Petronius’ opinion of 
Lucan?  […] we simply should not ask the question. Because we have the author Pet-
ronius creating an ‘unreliable narrator’ […], Encolpius, who reports the poetic activity of 
a disreputable poet Eumolpus, the possible permutations are too many to enable us to  
get back to the views of  the author».

46 La Penna 1978, 572 sottolinea acutamente «la forte inclinazione di Petronio al diverti -
mento mimetico», in particolare «del gusto dei primi antilucanei» («l’interpretazione del  
brano come caricatura è troppo grossolana per la sua (di Petronio) signorilità e ambiguità  
e non coglie il profondo e paradossale legame fra ironia e Einfühlung mimetica»). Su una 
simile linea si collocano Vannini 20 («piuttosto che di parodie (un termine che dovrebbe 
essere riservato ai casi in cui la riscrittura intacca il modello parodiato) si tratta di pastiches, 
di ‘esercizi di stile’»), Ciaffi e Perutelli 2000, 165. Per Soverini 1985, 1770, che pure enfa-
tizza la componente parodico-menippea, «la parodia […] si sfuma nella tendenza petro-
niana al  divertimento mimetico»:  si  tratterebbe di  un «componimento-tipo» di  scuola  
classicista, mentre la parodia sarebbe orientata verso «il cattivo gusto […] comune deno-



Stefano Poletti                                                    24

La caratterizzazione di Eumolpo gioca senz’altro un ruolo non seconda-
rio. Per quanto riguarda i suoi “fallimenti” come poeta si ricordi il sollievo di 
Encolpio alla fine della recitazione47, da accoppiare alla excusatio non petita per 
la mancanza dell’ultima manus. Importante è anche la magmatica tirata mora-
listica che apre il Bellum (in bocca ad Eumolpo, personaggio moralmente as-
sai discutibile!).  A proposito dello stile, può darsi che ci sia un tentativo di 
connotare il Bellum in senso “lucaneo” (si veda soprattutto l’enfasi sulle sen-
tentiae), ma credo che l’ironia autoriale si concentri su altri punti: il gusto del 
concettismo, dell’obscuritas e dell’ambiguitas, la retorica gonfia e altisonante, la 
ricerca smaniosa del sublime, “oggettivata”  in paesaggi estremi e dai tratti 
evidentemente metapoetici (lo hiatus infernale, le Alpi) - quel «falso sublime 
(alla moda) che sa essere perfino grottesco e raccapricciante»48. Tutti elemen-
ti, questi, che dovevano essere assai diffusi fra i poeti dell’epoca e non ricon-
ducibili unicamente a Lucano. 

Tuttavia,  Courtney49 ha fatto legittimamente notare che l’intento ironico 
nei confronti di Eumolpo non può bastare a risolvere l’enigma del lungo 
poemetto e del suo rapporto con Lucano:

Yet characterization alone would not account for Petronius’ 
introduction of  this sizeable poem. He must feel that the po-
etry of  Lucan raises issues which need consideration […]

Anche Labate si interroga (a ragione) sui limiti della categoria di diverti-
mento mimetico se considerato “fine a se stesso”, soprattutto in casi estremi 

minatore a  tutta l’epica contemporanea».  Interessante la posizione compromissoria di 
Sullivan 1996,  154, 160 n. 18 («If  not a parody, it is certainly a ‘para-poem’. […] it is not 
a ‘parody’ in any ancient or modern sense of  the term, and our literary theories are not 
sophisticated  enough  to  distinguish intertextual  relations  other  than (complimentary) 
‘imitation’ and ‘pastiche’ or (hostile or derisive) ‘parody’») e Courtney 2001, 188 («‘Par-
ody’ would be too strong a word to apply to this; ‘mimicry’ might be better»).

47 124, 2 cum haec Eumolpos ingenti volubilitate verborum effudisset, tandem Crotona intravimus.
48 Cfr. Conte 1997, 75. Sul sublime nel Bellum importanti Hardie 2009, 225-228 e Ripoll 201 

(vd. in part. infra cap. 4 § 2.2).
49 Courtney 2001, 187-188.



Teologia della guerra civile                                         25

come quelli della Troiae halosis e del Bellum civile50. La fredda accoglienza che il 
poema riceve è indicativa di un generale atteggiamento dei personaggi del 
Satyricon  nei confronti della poesia in quanto tale (più che di un oggettivo 
giudizio sulla sua qualità) e non va presa come un invito a trascurare tout court 
l’interpretazione della “ridicola” poesia di Eumolpo51.

Il facile teorema del “fallimento del poetastro” e la nozione di parodia (di 
Lucano o di Eumolpo che sia) sono stati impiegati in modo alquanto super-
ficiale,  come  una  sorta  di  passepartout interpretativo52:  hanno  ostacolato 
un’indagine della dinamica fra innovazione lucanea e modello virgiliano, ri-
ducendola ad una (discutibile) questione di stile. Esplorando questa dinamica 
senza pregiudizi si può avanzare un’ipotesi sul senso di questo enigmatico te-
sto.

2.2. Dare un volto agli dèi di Lucano

Più produttivi appaiono gli approcci che, mettendo da parte la categoria 
di parodia, sottolineano l’importanza del mimetismo petroniano nel propor-
re uno specimen di epos “anti-lucaneo” (in quest’ottica vanno valorizzati anche 

50 Labate 1995, 164-165: «Un problema forse più grave nasce dalla funzione caratterizzante 
riconosciuta ai poemi di Eumolpo. L’arbitrario coinvolgimento dell’autore in quello che  
dicono o fanno i suoi personaggi risulta così scongiurato. Ma siamo sicuri che l’autore re -
sti sempre davvero indenne dalle presunte colpe delle sue creature? […] Quell’intenzione  
mimetica che sarebbe ragionevole per brevi frammenti testuali, diventa davvero irragio-
nevole quando si estende per ampie porzioni di testo (addirittura 18 pagine dell’edizione 
Müller nel caso del Bellum civile)». Cfr. anche Kenney in Walsh 1970, 50 n. 1.

51 Cfr. Beck 1979. Labate 1995 ha ripreso e ampliato questo tema, giungendo alla felice de-
finizione di “ubiqua marginalità della poesia” nella società ritratta nel Satyricon.

52 In questo contesto si inquadra il famoso motto di Collignon 1892, 178 nei confronti di  
chi vede nel  Bellum  una parodia di Lucano e insieme  dei suoi critici:  «Parodier tout le 
monde, c’est en réalité ne parodier personne». Häußler 1978, 143 n. 95 ribatte: «Ersteres 
ist eine Scheinlogik, die verkennt, daß verschiedene Stufen und Schichten der Kritik vor -
liegen können; letzteres evoziert die Frage: warum eigentlich nicht?!». Credo che le paro-
le di  Collignon  vadano  appunto  valorizzate come  un  invito  a  definire  “Stufen  und 
Schichten der Kritik”, senza abbandonarsi a un uso semplicistico e generalizzante della 
categoria di parodia.



Stefano Poletti                                                    26

i punti di contatto con i poemi epici dell’età flavia a noi pervenuti). Più spe-
cificamente, il Bellum si presenta come un esercizio virtuosistico sorprenden-
te e paradossale, riscrivere la Pharsalia “aggiungendo gli dèi”, come una sfida 
letteraria alla rivoluzione di Lucano – una sfida in cui certo si può ravvisare 
una dose di ironia, ma che va analizzata in tutta la sua concretezza per co-
glierne il senso complessivo.

A questo scopo, può essere utile ripartire da Sat. 118, 6, dalla lamentela di 
eccessiva vicinanza alla storia e di mancanza di dèi e  fabulosum. Per quanto 
tale giudizio classicistico sia rispecchiato in diverse fonti, Thomas Baier ha 
suggerito che l’accusa eumolpiana coglie un risvolto meramente formale del 
poema di Lucano, si ferma all’apparenza, senza toccare le profonde ragioni 
stilistiche, ideologiche e filosofiche della rivoluzione della  Pharsalia: «So als 
gelte die naive Gleichung, Lucan plus Götterapparat ist gleich Vergil»53.  Il 
preambolo predica un ritorno al tradizionale apparato di dèi e alla finzione 
fabulosa e si propone di inserirli in un abbozzo epico sullo stesso tema di Lu-
cano; tuttavia, come accennato, le divinità del Bellum hanno ben poco di tra-
dizionale o virgiliano. Questa “contraddizione”, finora assai poco indagata, è 
uno degli aspetti più significativi del parto poetico di Eumolpo. Si può inter-
pretarla, almeno a livello superficiale, come fallimento del poetastro, come 
ironia nei suoi confronti, ma si rischierebbe di trascurare la serietà che si cela 
dietro l’ironia, ovvero ciò che tale contraddizione ha da dirci sul rapporto 
con il modello lucaneo e con la tradizione epica in senso lato, prima e dopo 
la “rivoluzione” di Lucano.

I non convenzionali dèi di Eumolpo si pongono in continuità con il divi-
no della Pharsalia: la rimozione dell’Olimpo nel Bellum a favore delle forze in-
fere può essere confrontata con la rimozione del tradizionale  Götterapparat 
nel poema di Lucano; alle divinità tradizionali subentrano elementi assai lu-
canei, come malvagie forze infernali, un’onnipotente Fortuna e una teleologia 
catastrofica. Anche il Cesare petroniano, coi suoi tratti annibalici, ha molto 
da spartire con il Cesare della Pharsalia. La Roma del Romanus Vergilius – fa-
mosa definizione celebrativa dell’epos nazionale virgiliano proposta in 118, 5, 
forse in polemica con i Romana carmina lucanei (Lucan. 1, 66) – viene “smi-

53 Baier 2006, 293-294; similmente Baier 2010, 113-114.



Teologia della guerra civile                                         27

tizzata” fin dal primo verso, con la rappresentazione di un victor Romanus (vv. 
1-3) che sprofonda nella perdizione morale e precipita verso l’autodistruzio-
ne della guerra civile54. Il Bellum, in quanto “esercizio di stile” di un epos tradi-
zionale postlucaneo, costituisce un’operazione letteraria particolarmente raf-
finata, che si propone di dare forma alle oscure potenze divine della Pharsa-
lia. Tale esperimento intrattiene con il poema lucaneo un rapporto di coeren-
za, e non, come ci si potrebbe aspettare, di discontinuità. 

Ciò non significa necessariamente che il personaggio-Eumolpo abbia capi-
to la rivoluzione di Lucano. È più probabile che l’autore-Petronio voglia rap-
presentare una specie di “aporia del classicista Eumolpo”. Dopo Lucano, un 
poeta classicista che si ispiri al Romanus Vergilius non riesce più a immaginarsi 
un tradizionale  Götterapparat  per descrivere la guerra civile, ma solo un pan-
theon  e una Roma degradati, un apparato divino opaco e disorganico55.  La 
mia ipotesi interpretativa è che per questo tramite,  oltre  alla possibile ironia 
nei confronti di Lucano (la cui rivoluzione viene per certi versi “decostrui-
ta”) e delle stesso Eumolpo (che dalla rivoluzione di Lucano appare fatal-
mente influenzato), Petronio stia proponendo una riflessione sul profondo 
impatto della Pharsalia, che ha messo radicalmente in crisi la tradizione epica, 
messo in discussione ruolo e funzione dell’apparato divino e, al contempo, il 
rapporto fra dèi, eroe e voce narrante del poeta epico. Se dunque, come op-

54 Si ricordi la definizione di Narducci dell’“anti-mito” di Roma in Lucano (cfr. ad es. Nar -
ducci 2002, 83ss.). Narducci 2002, 76 propone inoltre il legame fra Romanus Vergilius e i 
Romana carmina di Lucano: «Il “romano Virgilio”, lo definisce puntigliosamente l’Eumolpo 
di Petronio in un contesto fortemente detrattivo delle qualità letterarie della Pharsalia (Sa-
tyr. 118, 5): forse l’intento non è solo di ribadire […] il valore dell’Eneide in quanto massi-
mo poema nazionale. Può darsi che Petronio voglia anche assestare una stoccata alla ri-
vendicazione lucanea di ‘romanità’ letteraria, sottolineando l’inanità della pretesa di riva -
leggiare con l’unica epica veramente degna di una tale ambizione». Narducci non consi-
dera il contenuto del Bellum, in cui, non meno che nella Pharsalia, viene problematizzato 
l’ideale della “romanità” e del Romanus Vergilius (Zeitlin 1971). Habermehl su 118, 5 Ro-
manus Vergilius cita Vergilius noster di Sen. Epist. 21, 5; 95, 69.

55 Cfr. la sintesi, provocatoria ma assai suggestiva, di Häußler 1978, 137-138: «Die Göt-
terregie [del  Bellum petroniano] mutet weniger vergilisch als hellenistisch bis zeitgenös-
sisch an. […] Lucan tut – mit Überspitzung gesagt – mehr für die Götter durch seine Be-
schränkung».



Stefano Poletti                                                    28

portunamente sottolinea Baier, dal preambolo emerge un superficiale giudi-
zio classicistico sulla Pharsalia, bisogna però rilevare che dalla prova concreta 
messa in scena da Eumolpo traspare una più complessa consapevolezza del-
le  conseguenze  destabilizzanti  della  Pharsalia per  l’epos  tradizionale  –  una 
consapevolezza che si è portati naturalmente ad attribuire all’autore nascosto 
(Conte 1997) più che al personaggio-Eumolpo. 

Proprio quell’epos senza deorum ministeria, che i classicisti giudicavano così 
simile alla storia, ha cambiato in modo radicale la concezione stessa dell’epos 
e dei deorum ministeria, provocando una crisi della tradizione in cui Eumolpo 
sembra essere per così dire intrappolato. In questo senso, non si tratta (alme-
no primariamente) di avanzare ipotesi sul giudizio di valore, letterario e ideo-
logico, di Petronio né sulla Pharsalia né sulla poesia tradizionale che dovreb-
be teoricamente essere rappresentata da Eumolpo. Petronio sembra voler far 
riflettere il lettore sul lascito della Pharsalia, sulle difficoltà di trattare il tema 
del  furor della guerra civile in epica e, più in generale, di tentare la strada 
dell’epica tradizionale dopo Lucano. Tuttavia, se, come credo, è lecito legge-
re il  Bellum come espressione delle aporie del classicismo dopo Lucano, si 
può supporre che Petronio giudicasse l’anticonvenzionale operazione lettera-
ria della Pharsalia, se non pienamente condivisibile, perlomeno straordinaria-
mente “efficace”, che ne riconoscesse cioè l’importanza e la portata rivolu-
zionaria. Resterei più prudente sull’idea di una vicinanza ideologica e politica 
fra l’autore-Petronio e Lucano, postulata con una certa disinvoltura da Zei-
tlin (con maggiore cautela da Connors). 

Tenderei a interpretare l’affinità con Lucano in primo luogo nel senso fin 
qui  esposto,  ovvero  come una  complessa riflessione  letteraria sulle  forme 
dell’epica tradizionale e sulla difficoltà di un ritorno al  Romanus Vergilius (ai 
suoi dèi,  al suo mito di Roma) dopo la rivoluzione  della Pharsalia. D’altra 
parte è fuor di dubbio che ciò abbia dei risvolti sul piano ideologico: la sov-
versione delle convenzioni epiche nella  Pharsalia  ha alla sua base il  rifiuto 
dell’apparato divino epico come veicolo dell’ideologia del principato.



Teologia della guerra civile                                         29

2.3. Deorum ministeria: equivoci del Götterapparat

Proprio a partire da queste considerazioni (soprattutto dallo spunto di 
Baier sopra citato) è bene soffermarsi brevemente sulla nozione di Götterap-
parat e, in particolare, sull’idea di rimozione del divino  da parte di Lucano.  La 
formula “mancanza del Götterapparat in Lucano” è tanto diffusa quanto sem-
plicistica, se si vuole molto “eumolpiana”, che include (o perlomeno rischia 
di includere) anche un giudizio valutativo su questa rimozione. D’altra parte, 
la stessa nozione di apparato divino implica una semplificazione, quasi ad in-
dicare un elemento accessorio, che può essere inserito o tolto a piacere – an-
che questo, a ben vedere, è un concetto alquanto “eumolpiano”56! 

Come è stato messo in luce fin dallo studio di Ahl 1976 e poi, in maniera 
più sistematica, da Feeney 1991 nel suo capitolo dedicato al poeta di Cordo-
va, una componente  essenziale dell’epica lucanea è  proprio la rappresenta-
zione del divino e la relazione conflittuale che s’instaura fra il piano degli dèi 
e la “voce” del poeta. Nella Pharsalia manca il tradizionale antropomorfismo 
degli dèi, ma Lucano non rinuncia a ritrarre (e a commentare) il ruolo delle  
forze divine, soprattutto per mezzo di omina e profezie. Non è un caso che 
nel Bellum proprio questi due ingredienti, omina e profezie, abbiano una fun-
zione fondante, fornendo la base per la creazione di un Götterapparat “esplici-
to” per la guerra civile. D’altra parte, come vedremo, l’“opacità” dei segni di-
vini tipica della Pharsalia di Lucano trova significativo seguito nel poemetto 
del Satyricon.

Questa puntualizzazione non serve solo a leggere nella giusta prospettiva 
il peculiare apparato divino della Pharsalia. Nell’interpretazione del Bellum im-
portante è proprio l’equivoco sulla definizione di apparato divino. Come det-

56 Cfr. Walde 2012, 62: «Ist der Begriff  „Götterapparat“ nur eine façon de parler, die in prak-
tischer Abkürzung sagt: ,Götter und Göttinnen treten bei Lucan nicht als Protagonisten 
der  Handlung  auf‘?  Oder  ist  damit  ein  prinzipielles  Werturteil  verbunden,  im Sinne 
von: ,der Götterapparat fehlt (schmerzlich)‘ oder ,der Götterapparat ist auch bei anderen 
Epikern lediglich eine jederzeit abziehbare Ingredienz‘?». Vd. anche Strauss Clay 2011: 
«The expression “divine apparatus” (Götterapparat),  also known as “divine machinery” 
[…] suggests something added on or superfluous, something clunky and non-essential,  
superimposed on the epic as a poetic contrivance».



Stefano Poletti                                                    30

to, nella sua ars poetica, Eumolpo pare presentarlo come un elemento che si 
può estrarre/reinserire quasi meccanicamente (questo sembra essere il succo 
della critica a Lucano). Nella pratica, però, la rappresentazione del divino 
fornita da Lucano sembra essere all’origine della sconcertante non-conven-
zionalità degli dèi di Eumolpo: i non-dèi della  Pharsalia sono una presenza 
concreta e ineludibile, con cui dovrà fare i conti qualsiasi epos a venire.

2.4. Le ambages del Bellum, il Bellum come ambages

Nel contesto dell’ars poetica di Eumolpo, la parola ambages costituisce essa 
stessa un’ambages: un termine oscuro, con una ricca polisemia. Se il senso del-
la parola in 118, 6 è stato indagato approfonditamente, credo che finora si 
sia  mancato di  valorizzarne adeguatamente la  valenza programmatica,  so-
prattutto in relazione al poemetto che segue: il  Bellum civile  è esso stesso un 
enigma. È possibile che il termine ambages sia da leggere non solo come “pa-
rola del poeta furens Eumolpo”, ma anche come “parola dell’autore-Petronio”, 
consapevole che sta sottoponendo al lettore ambages di ardua interpretazione.

Se il  Bellum  rappresenta nel suo complesso un’ambages,  è anche perché 
esso stesso è un contenitore di enigmi. Lo stile del poemetto è caratterizzato 
da un’obscuritas e un’ambiguitas spesso estreme, da elaborati concettismi di dif-
ficile decifrazione. Proprio la non convenzionalità del Bellum comporta inol-
tre una serie di scene profondamente enigmatiche, che, non a caso, trovano 
il loro fulcro proprio nelle profezie e negli ambigui signa divini: l’incontro fra 
Dite e Fortuna, un rebus che verrà analizzato in questo lavoro da svariati 
punti di vista (la sua collocazione nella vicenda; il suo legame con le potenze 
olimpiche;  la rappresentazione del  potere del dio e del  suo rapporto con 
l’umanità);  la  folgore  (mandata  da  Giove  [?])  che  chiude  laconicamente 
l’incontro provocando la fuga di Dite; la tempesta sulle Alpi che assale Cesa-
re, poco dopo che questi ha ricevuto omina incoraggianti; più in generale, la 
componente allegorica e simbolica, che coinvolge diversi livelli del poema e 
anche la caratterizzazione della voce narrante.

Questi elementi enigmatici, spesso liquidati come ironici o parodici (nei 
confronti di Eumolpo o di Lucano), vanno invece indagati a fondo, soprat-



Teologia della guerra civile                                         31

tutto attraverso un’adeguata contestualizzazione nella trama dei modelli, per-
ché possono dimostrare come l’impetus eumolpiano rappresenti un assai pre-
cario equilibrio fra le convenzioni epiche e la loro violazione.

2.5. Plenus litteris: una “via intertestuale” per rispondere agli enigmi

L’essere plenus litteris, presupposto fondamentale per affrontare il belli civi-
lis ingens opus, significa per Eumolpo evitare una narrazione di stampo storio-
grafico in versi, per aderire alla tradizionale concezione dell’epos, in particola-
re per quel che riguarda  il divino e il favoloso – in questo, come vedremo, 
emblematica è anche l’“invenzione” dell’incredibile episodio di Cesare sulle 
Alpi. Proprio il rapporto assai ambiguo e problematico che l’apparato divino 
del  Bellum  intrattiene  con la  tradizione epica  è senza dubbio il  principale 
enigma del pezzo petroniano. La risposta può arrivare solo da un’analisi ac-
curata del  dialogo fra il  Götterapparat  del  Bellum e i suoi modelli, quell’ingens 
flumen litterarum di cui il poeta deve essere “inondato”.

Ciò significa esplorare non solo il legame del Bellum con l’Eneide e Luca-
no, ma anche indagare la dinamica intertestuale che unisce Lucano e Virgilio 
per cogliere come la Pharsalia possa fungere da filtro per rileggere il modello 
virgiliano. Sulla scorta di Thierfelder, il rapporto fra Lucano e Virgilio viene 
di norma definito “antifrastico” (Lucano come “anti-Virgilio”): in effetti al-
cuni aspetti conflittuali sono innegabili, soprattutto per quel che riguarda la 
teleologia eneadica e  la funzione dell’apparato divino epico. Tale rapporto, 
tuttavia, va inteso anche come la messa a fuoco delle “inquietudini” del mo-
dello augusteo, stemperate (o marginalizzate) da elementi di senso opposto57. 

57 Sui limiti del criterio interpretativo dell’“antivirgilianismo di Lucano” rimando alle acute  
considerazioni di Bocchi 2011, Kersten 2015 (con dettagliata bibliografia), Kersten 2018, 
39-40. Credo non si debba “demonizzare” la categoria di antivirgilianismo, che è stata 
utilizzata in maniera produttiva e, soprattutto negli  ultimi tempi, in modo sempre più 
consapevole. Per es., Casali 2011, 81-83 e passim si dimostra pienamente cosciente dei li-
miti della formula, pur intitolando il suo contributo “The Bellum civile as an anti-Aeneid”. 
Lo stesso vale per Narducci, l’interprete che ha indagato più a fondo l’operazione anti-
frastica di Lucano nei confronti di Virgilio nel suo saggio Lucano. Un’epica contro l’impero: 
cfr. Narducci 2002, x-xi («il ‘pessimismo’ di Lucano ha più di una volta in Virgilio le sue 



Stefano Poletti                                                    32

In questo contesto adeguato peso va riconosciuto al finale di Georgiche 1, un 
intertesto che Lucano usa come “chiave” per decostruire l’ottimismo di altri 
passi virgiliani, in una dinamica imitativa che viene scientemente riproposta 
nel Bellum58. Per quanto appaia enigmatico e paradossale, il poemetto del Sa-
tyricon è una testimonianza preziosa: se si accetta la datazione tradizionale, sa-
rebbe la prima, consapevole ricezione della rivoluzionaria operazione lettera-
ria messa in atto da Lucano, del primo tentativo di (ri)leggere Virgilio attra-
verso il filtro della Pharsalia. Alla luce delle suggestioni di Connors e Zeitlin, 
è necessario mettere in discussione il paradigma interpretativo che all’“anti-
Virgilio” di Lucano contrappone l’“anti-Lucano” di Eumolpo59.

radici») e 79ss. («Lucano e le diverse voci di Virgilio»).  La teoria della “fractured voice” 
(formulata da Masters 1992) offre una visione ben più problematica dell’ideologia della  
Pharsalia, postulando una scissione della voce narrante fra l’istanza cesariana e l’istanza  
repubblicana (oltre al citato Masters 1992, vd. Feeney 1991, cap. 6, Quint 1993, cap. 4,  
Henderson 2010 [= 1987], O’Hara 2007, cap. 6, Day 2013; alcuni spunti già in Johnson 
1987; vd. anche la polemica di Narducci 1999 contro tale filone di studi). Si tratta di un  
approccio che a mio parere si è rivelato spesso estremo e non condivisibile, soprattutto 
per la radicale problematizzazione del contenuto ideologico anticesariano della Pharsalia, 
ma che certo ha dato e continua a dare un importante stimolo all’indagine della voce nar-
rante lucanea e delle sue contraddizioni, sopratutto per quanto riguarda il rispecchiamen-
to metapoetico fra poeta e personaggi (un tema di cui ci occuperemo, insieme ai para-
dossi e alle contraddizioni dell’epos di Eumolpo). Una reazione alla teoria della “fractured 
voice” e all’idea di una irriducibile contraddittorietà dell’epos di Lucano rappresentano, in 
modi e forme diversi, Bartsch 1997, Leigh 1997, Narducci 2002, Sklenář 2003, Wiener 
2006, D’Alessandro Behr 2007, Groß 2013, Kimmerle 2015 (pur con significative diffe-
renze, Wiener, Groß e Kimmerle enfatizzano l’idea che il principato rappresenti un “su-
peramento” della profonda crisi morale repubblicana).

58 Già Paratore 1943, 65 aveva riconosciuto che Petronio sembra “imitare l’imitazione delle 
Georgiche” nella Pharsalia, ma attribuiva il senso di questa sofisticata operazione unicamen-
te all’intento parodistico: «Un così fine ammiratore dell’arte augustea come era Petronio 
non si sarebbe mai indotto a introdurre seriamente così frequenti spunti virgiliani nel mi-
serevole pasticcio che, con implacabile finalità parodistica, egli ha posto in bocca di Eu-
molpo. Se egli lo ha fatto, è stato proprio per rimproverare a Lucano (ma sempre con si-
gnorile finezza caricaturale) di aver annegato nella sua incontinenza verbale l’armonica  
struttura del proemio virgiliano e di aver voluto atteggiarsi ad Antivirgilio, mentre a parer 
suo ne rubacchiava le immagini e ne prendeva a prestito lo spirito».

59 Baso questo bisticcio su Thierfelder 1970, 52 (= 1935): Thierfelder, l’ideatore della for-



Teologia della guerra civile                                         33

Inoltre, uscendo dal triangolo Virgilio-Lucano-Eumolpo, bisogna affron-
tare il problema della rappresentazione degli dèi alle soglie della guerra civile 
in senso lato, un momento critico per le convenzioni epiche. Se Lucano dà 
un  input  importante in questa direzione, resta pur sempre uno stimolo “in 
negativo”: si deve indagare come il Bellum si rapporti con il ritratto “in positi-
vo” degli dèi della tradizione e con gli altri modelli, finora troppo spesso sot-
tovalutati. Un punto di riferimento per Petronio è proprio l’intermediazione 
ovidiana, specialmente laddove il rapporto fra divinità e umani (e Roma) ap-
pare ambiguo e problematico (si pensi non solo al finale di Met. 15, ma an-
che al concilium deorum di Met. 1)60. 

Approfondire l’intertestualità del Bellum permette di illuminare il senso 
complessivo del poemetto, ma l’indagine non va intesa in modo strettamente 
unidirezionale. Questo perché i tratti estremi dell’apparato divino petroniano 
vanno a cogliere e a esacerbare determinate tensioni presenti nei modelli, su 
cui  è  opportuno  riflettere. L’analisi  intertestuale  può  e  deve  configurarsi 
come vero “dialogo fra due testi”, nella misura in cui il rimando allusivo per-
mette di illuminare l’interpretazione di entrambi. In questo senso, attraverso 
la decrittazione dell’enigma petroniano, si può pervenire a un punto di vista 
privilegiato da cui seguire l’evoluzione del Götterapparat nel suo complesso e, 
più in generale, la tensione fra la convenzionale rappresentazione del divino, 
la narrazione epica e la materia storica.

3. Il Bellum civile di Petronio e il problema della datazione

Il rapporto del Bellum con Lucano ha ovviamente giocato una parte im-
portante nel dibattito sulla datazione del  Satyricon,  ma anche i legami con 
l’epica flavia hanno ricevuto una certa attenzione, portando  molti critici a 
ipotizzare uno slittamento della scrittura del Satyricon di diversi decenni (ten-

mula “Lucano come Anti-Virgilio” (Gegen-Vergil), definisce Eumolpo “Anti-Lucanus”. 
Cfr. Kersten 2015 per un chiarimento su cosa intendesse Thierfelder con “Gegen-Vir-
gil”.

60 Cfr. l’efficace sintesi di Bessone 2011, 54: «Dopo Virgilio, l’autorità morale delle divinità  
e l’impianto provvidenziale dell’epos sono messi in crisi nelle Metamorfosi di Ovidio, e ne-
gati e rimossi da Lucano».



Stefano Poletti                                                    34

denzialmente dopo Stazio e Silio). Senza la pretesa di esaurire una questione 
tanto complessa quale quella della datazione dell’opera di Petronio, se ne of-
fre in quanto segue una discussione incentrata sul Bellum.

3.1. Il rapporto con Lucano e la datazione neroniana

In principio era Lucano: quali sono le motivazioni che portano a postula-
re un riferimento al poeta in 118? Se si accetta la tradizionale datazione nero-
niana (su datazioni “basse” vedi il prossimo paragrafo), come si può colloca-
re cronologicamente il Bellum civile del Satyricon? E che cosa poteva conoscere 
Petronio dell’opera di Lucano?

Facendo leva sulla genericità delle affermazioni di 118, 6 (quisquis attigerit), 
diversi studiosi mettono in dubbio che Lucano sia l’oggetto della disputa e 
preferiscono leggere il Bellum come una critica della poesia classicista imper-
sonata da Eumolpo61. Tuttavia, una citazione esplicita di un contemporaneo 
romperebbe la finzione narrativa: la formulazione petroniana deve giocoforza 

61 Il partito degli scettici, seppur minoritario (Soverini 1985, 1747 n. 184), ha trovato auto-
revoli sostenitori: George 1974 (che fornisce la più dettagliata e convinta esposizione del-
la tesi “scettica”), Smith 214ss., Slater 1990, 198-199, Scarsi (nella nota introduttiva al Bel-
lum), Walde 2003, 138 (ripreso in 2010, 444-445), Wiener 2006, 219-220 (vd. sopra). Indi-
cativa anche l’estrema cautela di Fantham 2011, 559 n. 1: «I regard Eumolpus’  Bellum 
Civile  as the best evidence for the familiarity of  poetic treatments of  this theme in Lu-
can’s day. We cannot prove that Lucan had read Petronius’ work (which he certainly did 
not imitate), but Petronius must have composed the  Satyricon  during Lucan’s lifetime». 
Precedentemente Fantham 1992, 230 aveva ammesso un influsso di Lucano, pur consi-
derando il Bellum come finalizzato a screditare Eumolpo: «The piece seems familiar with 
Lucan’s early books, but what it discredits is not Lucan, but the critical stance of  its com-
poser». Grimal 1977 (vd. sopra) pensa alla Pharsalia come risposta a Petronio ed esclude 
qualsiasi intento parodico nei confronti di Eumolpo. Trovo un po’ poco perspicua la so-
luzione di Völker-Rohmann 2011, 671 (corsivo mio): «Such allusions [fra Petronio e Lu-
cano] need not imply that one poem preceded another , but suggest rather that both works were 
probably known by both authors reciprocally, because of  the practice of  recitations». 
Con ogni probabilità il  Bellum segue e  reagisce alla divulgazione dell’opera di Lucano. 
Certo, se questa era “in progress” (sul problema cfr.  infra), si può anche teoricamente 
supporre che il Satyricon abbia esercitato un qualche influsso su di essa, ma è difficile dire 
quanto un siffatto scenario sia probabile (e, soprattutto, se sia dimostrabile). 



Teologia della guerra civile                                         35

mantenere un certo grado di indeterminatezza62. Si tratta allora di capire se 
effettivamente i dati messi a disposizione da Petronio potevano rievocare a 
un lettore  del tempo l’opera lucanea. Soprattutto se si segue la tradizionale 
collocazione di Petronio nell’età neroniana, doveva bastare la menzione del 
belli  civilis  ingens opus (118, 6) per richiamare alla mente,  inevitabilmente, il 
poema di Lucano63. Da aggiungere inoltre il successo di cui godette la Pharsa-
lia, prima e dopo la morte del poeta. Anche l’ecce di 118, 6 è una piccola spia 

62 Sullivan 1968a, 459-460, Rose 1971, 78, Courtney 2001, 183-184, Panayotakis 2009, 61, 
Schmeling–Setaioli  ad 118,  5 (la  plausibilità dell’argomento è riconosciuta anche dallo 
scettico George 1974, 121). Alcuni sostengono che Lucano non sia menzionato perché 
era ancora in vita al tempo della scrittura di questo passo (Stubbe 59, Häußler 1978, 111, 
anche Quintiliano,  per  es.,  non cita  poeti  contemporanei;  cfr.  Ovid.  Trist. 2,  467-468 
praestantia candor / nomina vivorum dissimulare iubet). Tutto sommato credo che la finzione 
narrativa fornisca una motivazione sufficiente per la scelta dell’anonimato e che tale que-
stione non debba necessariamente interferire con quella dell’anteriorità o posteriorità ri-
spetto alla morte di Lucano. 

63 Sul titolo del poema lucaneo cfr. supra p. IX n. 1 (proprio 118, 6 belli civilis ingens opus po-
trebbe avvalorare il titolo Bellum civile/De bello civili, attestato nella tradizione manoscritta, 
contro Pharsalia basato su Lucan. 9, 985). L’opera di Lucano è l’unico poema a noi giunto 
con il titolo di Bellum civile/De bello civili – un elemento su cui ha attirato l’attenzione, un 
po’ paradossalmente, proprio lo “scettico” George 1974, 121-122. Difficilmente si potrà  
sminuire questo  dato appellandosi all’esistenza di altri poemi di simile argomento (vd. 
l’opera di Cornelio Severo o  il cosiddetto  Bellum Actiacum: cfr. George 1974, 121-122, 
Scarsi ad loc., Fantham 2011, 559 n. 1), anche perché nessuno di questi sembra coprire il 
conflitto fra Cesare e Pompeo prima della Pharsalia (Connors 1989, 5 n. 4). L’espressione 
belli civilis ingens opus di 118, 6 è stata inoltre accostata al programmatico immensumque aperi-
tur opus di Lucan. 1, 68: cfr. già Mössler 7 n. 7 e Collignon 1892, 188 n. 1; più di recente  
O’Gorman 1995, 120, Joseph 2012,  33 e Habermehl (vol.  2) 765-766 («Nicht zuletzt 
dank der dezenten Parallelen (belli civilis ~ in arma furentem … populum; ingens ~ immensum) 
klingt die Stelle hier wie ein subtiler Hinweis auf  Eumolps ‚Quelle‘»). Oltre al ricco mate-
riale offerto da Habermehl ad loc., da segnalare che il sintagma ingens opus ricorre in Stat. 
Silv. 4, 7, 3 per indicare la poesia epica («ingens suits the scale and the vocabulary of  epic» 
[Coleman 1988, ad loc.]) e in Ovid. Fast. 5, 553 per il tempio di Mars Ultor, che Barchiesi 
2002, 12 confronta suggestivamente con il belli civilis ingens opus di Eumolpo. Infine, l’“av-
vertimento” di 118, 6  ecce belli civilis ingens opus quisquis attigerit nisi plenus litteris, sub onere 
labetur potrebbe riecheggiare il carme a Pollione in apertura del secondo libro delle Odi 
oraziane, a proposito della materia pericolosa della guerra civile: Hor.  C.  2, 1, 6-8 […] 



Stefano Poletti                                                    36

di un riferimento all’attualità: sembra introdurre un esempio concreto, un di-
battito su un caso ben noto e, per così dire, sotto gli occhi di tutti.

Eumolpo afferma che un poeta rischia di labi sub onere se non è plenus litte-
ris; per scampare questo pericolo, bisogna evitare di raccontare i fatti storici 
in versi e badare a che non manchi l’elemento favoloso, misterioso, oracola-
re: si sarebbe storici, non poeti; si avrebbe il resoconto di una testimonianza 
giurata, non un vaticinium. Subito dopo la menzione del tema del bellum civile 
fanno capolino  quei  giudizi  negativi,  altrove  attestati  nell’antichità,  sulla 
“scarsa poeticità” di Lucano64. Come ben rilevato da gran parte della critica 
(vd.  in particolare Feeney 1991, 262ss.),  l’appello alla necessità di  ambages, 
deorum ministeria e fabulosum è perfettamente in linea con la più famosa inno-
vazione lucanea, ovvero l’esclusione del tradizionale apparato divino dall’epi-
ca: proprio questo doveva, nella sostanza, aver generato l’accusa che la sua 
poesia fosse troppo vicina alla storia65. Una volta giunti al riferimento al belli 
civilis ingens opus (e a Lucano), anche la menzione delle sententiae e del rapporto 
fra retorica e poesia in 118, 5 può essere interpretata, o meglio, re-interpreta-
ta come allusione al poeta della Pharsalia, celebre per le sue sentenze66.

periculosae plenum opus aleae / tractas et incedis per ignis / suppositos cineri doloso (il confronto, a 
mio parere molto suggestivo, è proposto assai di rado: cfr. O’Gorman 1995, 117ss.).

64 Mart. 14, 194  sunt quidam qui me dicant non esse poetam: / sed qui me vendit bibliopola putat ; 
Quint. Inst. 10, 1, 90 Lucanus ardens et concitatus et sententiis clarissimus et, ut dicam quod sentio, 
magis oratoribus quam poetis  imitandus; Serv.  Aen. 1, 382 hoc loco per transitum tangit historiam, 
quam per legem artis poeticae aperte non potest ponere. […] Lucanus namque ideo in numero poetarum 
esse non meruit, quia videtur historiam composuisse, non poema; cfr. anche Comm. Bern. Lucan. 1, 
1; Isid. Or. 8, 7, 10 officium autem poetae in eo est ut ea, quae vere gesta sunt, in alias species obliquis  
figurationibus cum decore aliquo conversa transducat (-at Häußler 1978, 239 e Feeney 1991, 263; -
ant codd.). unde et Lucanus ideo in numero poetarum non ponitur, quia videtur historias conposuisse, 
non poema (Rostagni attribuisce il passo delle Origines al De poetis di Svetonio; cfr. la discus-
sione in Häußler 1978, 239ss.); Iord. Getica 43. Cfr. Sanford 1931 ed Esposito 2014. Al di 
là del suo giudizio rigidamente classicistico sulla Pharsalia, Servio, tuttavia, manifesta una 
significativa sensibilità per l’“intertestualità” fra Lucano e Virgilio (vd. Poletti 2022a).

65 Walde 2012 (cfr. in part. nn. 15-16) tende però a relativizzare anche questo aspetto, a  
causa della perdita di altre opere epico-storiche prima di Lucano.

66 Cfr. 118, 5 praeterea curandum est ne sententiae emineant extra corpus orationis expressae, sed intexto 
vestibus colore niteant (si ricordi il famoso giudizio di Quintiliano citato sopra). Secondo di-
versi critici (Collignon 1892, 185, Stubbe 52 n. 1, Soverini 1985, 1767 n. 339, Connors 



Teologia della guerra civile                                         37

Se dunque l’ipotesi di un richiamo a Lucano in 118 appare ben fondata, si 
è cercato di stabilire, in base alle reminiscenze  lucanee nel  Bellum, quanti e 
quali libri della Pharsalia  Petronio avesse a disposizione. Dal punto di vista 
contenutistico il poemetto copre gli avvenimenti narrati nel primo libro, con 
cui condivide anche evidenti somiglianze strutturali67. Dalla maggioranza de-
gli studiosi è data per certa la conoscenza dei primi tre libri, che furono con 
ogni probabilità pubblicati da Lucano prima del bando di Nerone, avvenuto 
verosimilmente verso la metà del 64 d.C. (ma date anteriori non si possono 

1989, 5) l’idea di avvocati forensibus ministeriis exercitati (118, 2) come poeti dilettanti dove-
va essere topica (cfr. Tac. Dial. 5, 3) e difficilmente potrebbe essere letta, presa in se stes-
sa, come riferimento specifico a Lucano (Vita M. Annaei Lucani [ed. Braidotti] declamavit 
et graece et latine cum magna admiratione audientium. […] Quo [Nerone] ambitiosa vanitate, non 
hominum tantum, sed et artium sibi principatum vindicante, interdictum est ei poetica, interdictum est  
etiam causarum actionibus). Questo è senz’altro vero, ma non si può escludere la possibilità 
che, una volta che il lettore arrivi al riferimento al Bellum civile di Lucano, sia indotto a ri-
leggere anche quanto viene detto prima sul rapporto fra oratoria, sententiae e poesia (cfr. 
118, 2 sic forensibus ministeriis exercitati frequenter ad carminis tranquillitatem tamquam ad portum 
feliciorem refugerunt, credentes facilius poema extrui posse quam controversiam sententiolis vibrantibus  
pictam). Comunque si intenda questo problema, credo che Courtney 2001, 183 interpreti 
troppo rigidamente il  testo  petroniano quando afferma:  «Specific  reference has been 
sought at the beginning also, for Lucan was a highly successful declaimer; however, he 
did not turn from rhetoric to poetry, for according to the Vacca life he was simultan-
eously debarred by Nero from both». Il passo di Petronio potrebbe designare esperti di 
ministeria forensia che, nel tempo libero, hanno deciso di dedicarsi (con estrema nonchalance) 
alla poesia (“Hobbydichter” [Habermehl ad loc.]; cfr. Barnes 1971, 133).

       A latere segnalerei un’altra questione. Bücheler espungeva l’interiezione o in 118, 1 ‘multos’, 
inquit Eumolpus ‘o iuvenes, carmen decepit (tralasciamo la questione dell’inquit Eumolpus, su cui 
cfr. Müller4 e Habermehl  ad loc.): l’interiezione manca infatti nella parte deteriore della 
tradizione (in δ e nell’edizione di Sambuco; φ presenta multos nimirum carmen etc.). Questo 
intervento, accettato, fra gli altri, da Ernout, Stubbe, Sullivan e Rose, permetteva un ulte-
riore riferimento a Lucano come iuvenis (così Rose 1971, 68;  contra già Collignon 1892, 
184-185). Dopo Müller1 («o del. Bücheler, nescio cur») e la giusta critica di George 1974, 
21, l’espunzione non sembra aver trovato molti sostenitori. Con qualche eccezione: per 
esempio Díaz y Díaz, che stampa multos iuvenes, e Wilson 2013, 16, che presenta Sat. 118 
come «a critical discourse on the approach that should be adopted by all those youthful po-
ets embarking upon the composition of  a historical epic narrative» (corsivo mio).

67 Luck 1972, 137ss., Soubiran 1987, Roche 2009, 45-47.



Stefano Poletti                                                    38

escludere)68. Petronio sta prendendo le mosse all’incirca dal punto in cui la 
Pharsalia  inizia e fa riferimento a una parte dell’opera diffusa e ben nota al 
pubblico. È stato avanzato qualche dubbio sulla familiarità dell’autore con gli 
altri sette libri, specialmente se si va alla ricerca di punti di contatto molto 
precisi e definiti quali la ripresa di peculiari sintagmi e tesserae di dizione poe-
tica69. In ogni caso, la conoscenza anche dei libri eventualmente non ancora 
pubblicati è di solito accettata. Petronio avrebbe avuto accesso a recitazioni 
o alle bozze del resto dell’opera,  il che potrebbe essere avvenuto prima del 

68 Ci sono due questioni da specificare. In primo luogo il grande dibattito sulla cronologia 
lucanea. L’influente studio di Rose 1971, 66 (cfr. anche Rose 1966a) considera plausibile  
l’idea della scrittura di una trentina di versi al giorno per otto mesi e una pubblicazione  
dei primi tre libri della Pharsalia solo nel tardo 64 d.C.. Courtney 2001, 183 ha fatto giu-
stamente notare che la cronologia di Rose si basa sull’idea che il bando di Nerone contro  
Lucano sia avvenuto all’inizio del 65 d.C. (appena prima della congiura dei Pisoni e quin-
di della morte di Lucano, il 30 aprile di quell’anno), mentre l’evento viene generalmente  
collocato, con buone ragioni, nel 64 d.C. o prima di quella data. Una siffatta cronologia, 
così “serrata”, è parsa assai poco plausibile: per ricostruzioni più elastiche cfr. Ahl 1976, 
333-353 (inizio della scrittura nel tardo 62/inizi 63; bando nell’agosto del 64, terminus ante 
quem per la diffusione della prima triade); Griffin 1984, 157-159, importante soprattutto 
per l’anticipazione della questura di Lucano e del bando (la datazione nel 65 del bando,  
suggerita da Cassio Dione, è determinata da quella della congiura e va anticipata come 
minimo al 64); Berti 2000, 28 (inizio della scrittura «almeno un paio di anni» prima del De 
incendio urbis nel 64); Fantham 2011, 12ss. (inizio della scrittura nel 60-61; diffusione della  
prima triade e bando nel 62-63); Völker-Rohmann 2011, 671 (inizio della scrittura nel 60; 
pubblicazione dei primi tre libri già nel 61-62; scrittura del Bellum civile di Petronio prima 
del bando, probabilmente nel 62); Kimmerle 2015, 110-116 propende per una collocazio-
ne ravvicinata di bando e congiura. Infine, non tutti concordano sull’idea che i tres libri di 
cui parla la vita di Vacca siano i primi tre (Masters 1992, 218-223, seguito da Kimmerle 
2015, 114; cfr. anche Walde 2017, 176 n. 25).

69 Sull’allusione al finale della  Pharsalia  (Lucan. 10, 542-546) nel finale del  Bellum vd.  infra. 
Diversi critici hanno cercato di valutare quanti paralleli lucanei potessero risultare davve-
ro probanti (o perlomeno abbastanza “solidi”) da questo punto di vista: cfr. in part. la di -
samina di Häußler 1978, 106-109. Häußler seleziona tre confronti: 1) vv. 215-216 arma, 
cruor, caedes, incendia totaque bella / ante oculos volitant con Lucan. 7, 179-180 defunctosque patres 
et iuncti sanguinis umbras / ante oculos volitare suos; 2) maerentia tecta di Roma al v. 225 e a Lu-
can. 5, 30, parallelo  apprezzato anche da George 1974, 28; 3)  v. 294  Thessalicosque sinus 
humano sanguine tingue con 7, 473 (lancea) primaque Thessaliam Romano sanguine tinxit. Court-
ney 2001, 185-186 valorizza possibili reminiscenze da Pharsalia  1 e 7 (1, 110; 1, 160; 7, 



Teologia della guerra civile                                         39

bando (così diversi studiosi, fra cui Westenburg e Courtney) o anche dopo, 
con circolazione del materiale di nascosto e recitationes a porte chiuse; in que-
sta seconda eventualità è ragionevole pensare che Petronio e Lucano non ab-
biano completamente  “tagliato i  ponti”  dopo la  rottura  del  secondo con 
l’imperatore70. 

A  tali questioni si lega strettamente quella della morte di Lucano. Rose 
1971, 65ss. (con largo seguito) sostiene che il  Bellum sia stato scritto dopo 
questo evento, perché gli ultimi versi del poemetto del Satyricon, a suo parere, 
alludono  agli  ultimi  versi  dell’opera  di  Lucano,  incompiuta alla  morte 
dell’autore71.  Petronio  disponeva dunque  di  un  quadro  “definitivo”  della 

423-424) in apertura del  Bellum, sminuite da George 1974, 123,  e  segnala anche v. 64 
Iulius ingratam perfudit sanguine Romam – Lucan. 10, 338-341 dignatur viles isto quoque sanguine 
dextras / quo Fortuna parat victos perfundere patres, / poenaque civilis belli, vindicta senatus / paene 
data est famulo (interessante per perfundere sanguine in simile contesto). Un altro parallelo se-
gnalato da Courtney è meno probante (si tratta di un topos):  vv. 20-22 Persarum ritu male 
pubescentibus annis / surripuere viros, exsectaque viscera ferro / in venerem fregere – Lucan. 10, 133-
134 nec non infelix ferro mollita iuventus / atque exsecta virum. George 1974, 175 considera an-
che  vv. 65-66 et quasi non posset tellus tot ferre sepulcra / divisit cineres e Lucan. 6, 817-818 
Europam, miseri, Libyamque Asiamque timete: / distribuit tumulos vestris Fortuna triumphis , che ri-
sulta senz’altro molto accattivante, ma anche qui bisogna stare attenti alla possibile topi-
cità. Cfr. anche Rudich 1997, 348-349, n. 47.

70 L’idea di  recitationes, proposta da Westenburg 1883, 94ss., è stata poi ripresa da Häußler 
1978, 111 e Courtney 2001, 186. Anche a causa della sua cronologia decisamente troppo 
“stretta”, Rose 1971, 66 esclude la possibilità di recitazioni di libri successivi al  terzo 
(dopo il bando la circolazione delle opere di Lucano sarebbe stata vietata) e afferma che 
Petronio sia entrato in possesso del resto della Pharsalia solo dopo la morte del poeta. Sia 
Westenburg che Courtney sostengono che queste recitazioni sarebbero comunque avve-
nute prima del bando. In maniera legittimamente più elastica e contro l’idea di Sullivan e 
Rose di una faida fra Petronio e Lucano, Häußler 1978, 111 n. 12 pensa a una diffusione 
dell’opera anche dopo il bando: «Es ist nicht auszuschließen, dass er [Petronio] die Be-
kanntschaft mit Lucan aus der Zeit, da jener noch Günstling Neros war, auch unter den 
neuen Umständen diskret wiederführte – kaum kritiklos, kaum ohne Sympathie».

71 Lucan. 10, 542-546 captus sorte loci pendet, dubiusque timeret / optaretne mori, respexit in agmine 
denso / Scaevam perpetuae meritum iam nomina famae / ad campos, Epidamne, tuos, ubi solus apertis 
/ obsedit muris calcantem moenia Magnum; cfr. vv. 292-295 “nescis tu,  Magne, tueri / Romanas 
arces? Epidamni moenia quaere / Thessalicosque sinus humano sanguine tingue”. / factum est in terris 
quicquid Discordia iussit. Seguono Rose Sullivan 1968, 32, Walsh 1970, 246, Connors 1994 e 



Stefano Poletti                                                    40

Pharsalia e in particolare del suo finale, circostanza che indurrebbe a ipotizza-
re come terminus post quem per la composizione del Bellum la morte di Lucano 
nell’aprile del 65, circa un anno prima della morte di Petronio72. Inoltre, so-
stiene Rose, «118 reads very much as if  the criticism of  Lucan, though he is 
not named, is criticism of  a dead poet. […] The phrases belli civilis ingens opus 
quisquis attigerit … sub onere labetur and nondum recepit ultimam manum sound dis-
tinctly  sinister».  Sviluppando  l’ipotesi  di  Rose,  Connors ha  rimarcato che 
questo parallelo, insieme ad altri dati quali la mancanza dell’ultima manus e il 
rischio per la vita di Eumolpo (che scrive il Bellum durante il naufragio della 
nave  di  Lica:  Sat.  114-115),  sembra alludere  alla  vicenda  di  Lucano, 
all’incompiutezza del poema a causa della  sua morte e alla  responsabilità 
dell’imperatore73.

Se si  accoglie il  presupposto che l’autore del  Satyricon abbia composto il 
Bellum prima della morte di Lucano (e che dunque non conosca il “finale” 
del poema), la cronologia risulterebbe un po’ meno serrata: la restante parte 
del romanzo dopo il  Bellum, in effetti, doveva costituire un  impegno di un 
certo peso, probabilmente eccessivo per un anno scarso di lavoro74.  Sulla 

1998, 140-141, Rimell 2002, 81 n. 13, Habermehl (vol. 2) 766. Luck 1972, 134 mette in 
dubbio il parallelo, ma non la datazione del Bellum dopo la morte di Lucano.

72 Sulla morte di Lucano come causa dell’incompiutezza dell’opera cfr.  Berti  2000, 25ss. 
Berti contesta in particolare la tesi di Masters 1992, 216-259 che considera il poema com-
pleto e la sua fine deliberata; Masters 1992, 245-246 avanza anche la possibilità che l’ope-
ra sia stata completata molti mesi prima del suicidio. Pur non escludendo questa possibi-
lità, nel complesso più cauta sull’idea della compiutezza è Connors 1994 (cfr. anche Con-
nors 1998, 140-141). Per un recente inquadramento della questione cfr. Walde 2017, che 
pure propende per un finale deliberato.

73 Connors 1998, 141: «Petronius’ poem reads Lucan’s poem as a text brought to an end by 
the death of  its author». Connors 1994, 232 lascia aperta l’interpretazione di questo ele-
mento (una critica a Nerone o no?).

74 George 1974, 129-130 e Häußler 1978, 110-111, 258-259, scettici sull’assonanza dei due 
finali, invitano caldamente a non sottovalutare questo aspetto (cfr. anche Prag–Repath 
2009, 8). Il dato viene naturalmente piegato a diversi fini. George mira a slegare il Bellum 
dal rapporto con Lucano. Häußler cerca una cronologia più credibile per il rapporto Bel-
lum-Lucano contro l’ipotesi di Rose. Flobert 2003 impiega la conoscenza di tutta la Phar-
salia per proporre una datazione del Satyricon successiva all’età neroniana (vd. il prossimo 
paragrafo). Se si suppone che Petronio abbia scritto la parte finale del Satyricon (a partire 



Teologia della guerra civile                                         41

lunghezza dell’opera bisognerebbe però forse distinguere (il che è  alquanto 
raro nella bibliografia sul tema) fra piano originario e piano effettivamente 
portato a termine: Petronio potrebbe aver lasciato l’opera incompiuta, esatta-
mente come Lucano75.

In ogni caso, se si segue la via di una scrittura prima della morte di Luca-
no, gli studi si dividono proprio sulla questione del bando: è più verosimile 
che Petronio abbia scritto il Bellum prima o dopo il bando? Alcuni sostengo-
no che,  dopo il  bando, fosse pericoloso alludere all’“affaire Lucano” ed è 
dunque improbabile una datazione del Bellum posteriore ad esso76. General-

circa dal Bellum) fra la morte di Lucano e la propria, l’ipotetica mole di lavoro risulta in  
effetti notevole, dai 6 ai 9 libri, a seconda delle diverse ipotesi di ricostruzione: «This, 
apart from being almost too good to be true, would imply a very rapid access to and as-
similation of  the Pharsalia by Petronius’ circle» (George 1974, 130, similmente Häußler 
1978, 111; anche Rose 1971, 67 n. 1 si pone il problema). Il Bellum viene spesso collocato 
nel libro XVI (così da ultimo Schmeling), perché le rare testimonianze sul numero dei li-
bri del Satyricon (test. 10, 13, 21, 22 Müller4) sembrano indicare che la Cena (test. 21) e il 
cap. 89 (test. 10) fossero nel libro XV, mentre l’episodio di Quartilla sarebbe da riferire al  
libro XIV (test. 13); la test. 22 (inscriptio del cod. Par. Lat. 7989) indica che la parte super-
stite contiene frammenti dai libri XV-XVI. Come rilevato da diversi studiosi (vd. almeno 
Müller4 xxiii e Harrison 1998, seguito da Vannini 6), è però impensabile che un solo libro  
includesse la Cena estendendosi fino al cap. 89: la Cena doveva occupare almeno due libri, 
probabilmente i libri XV-XVI (cfr. test. 22; Vannini 6: «La test. 10, per quanto autorevo-
le, è probabilmente in errore»). Sulla base di un’accurata ipotesi di ricostruzione, Vannini  
colloca dunque il  Bellum nel libro XIX e l’episodio di Crotone nei libri XX-XXI (simil-
mente Habermehl [vol. 1] xiv pensa ai libri XVII-XX per la sezione 79-141).  L’ipotesi 
più accreditata è che la narrazione si estendesse ben oltre il testo a noi pervenuto: nor-
malmente si fa riferimento a 24 libri. Per quanto riguarda la ricostruzione del Satyricon ri-
mando a Vannini 2007, 189-192, Vannini 5-7, Schmeling–Setaioli xxii-xxv, anche per ul-
teriore bibliografia.

75 Cfr. Daviault 1983, Courtney 2001, 13, Habermehl (vol. 1) xiv.  Per quanto l’ipotesi sia 
audace (vd. soprattutto l’aggancio narrativo con il poema scritto durante la tempesta: Pe-
tron. 114 e  115, 2-4), si potrebbe anche pensare all’inserimento del poemetto e del di-
scorso sulla poesia durante il viaggio verso Crotone (o anche a una sua modifica) in un  
secondo momento, quando l’opera era in uno stadio avanzato, magari proprio a seguito 
di eventi clamorosi e traumatici, come potevano essere il bando e, a maggior ragione, la  
morte di Lucano (un’idea simile è stata ventilata da Ussani 1905).

76 Cfr. ad es. Stubbe 75 e Völker-Rohmann 2011, 671, con bibliografia.



Stefano Poletti                                                    42

mente si  pensa che critiche (e parodie?)  della  Pharsalia potessero risultare 
solo ben accette alla corte di Nerone (dopo il bando o anche dopo la morte 
del poeta). Aggiungerei la possibilità che, per quanto Eumolpo sembri criti-
care un poeta caduto  in disgrazia, Petronio  potesse essere consapevole di 
stare giocando col fuoco su un argomento molto delicato. Certi caratteri del-
la composizione del Bellum (stesura su una nave che sta naufragando, perico-
lo di labi sub onere, incompiutezza dell’opera) conserverebbero una loro effi-
cacia (seppur a mio parere minore) e una carica “ominosa” anche se Lucano 
fosse ancora in vita: potrebbero fungere da velato avvertimento per i rischi 
che sta correndo il poeta nel continuare il suo work in progress sulla guerra ci-
vile, magari proprio dopo il bando di Nerone.

Fin qui ho cercato di fornire un quadro sintetico delle diverse ipotesi cro-
nologiche suscitate dal  Bellum, senza la pretesa, peraltro, di  esaurire tutte le 
questioni connesse alla datazione neroniana del Satyricon77. Il problema della 
cronologia è legato a stretto giro a quello della conoscenza dell’opera di Lu-
cano da parte di  Petronio e alle vicende del  poeta della  Pharsalia  (bando, 
morte, incompiutezza del poema). In questa rassegna mi sono limitato a se-
gnalare alcune rigidità o, che dir si voglia, a mostrare come il medesimo dato 
possa essere spesso piegato a diverse e opposte letture che hanno ciascuna 
un margine di plausibilità, pregi e difetti. Credo che, più che assumere una 
posizione netta sulla questione, sia costruttivo concludere questa rassegna 
sulla datazione neroniana con alcune considerazioni di metodo. 

A livello preliminare, è da notare quanto sia insidioso cercare di stabilire 
la cronologia petroniana sulla base  di quella lucanea: su entrambe pesano 
gravi e insolubili  dubbi; secondo la datazione tradizionale,  il  Satyricon  e la 
Pharsalia sarebbero due works in progress sostanzialmente contemporanei, en-
trambi caratterizzati da una genesi complessa e nebulosa (recitazioni, pubbli-
cazioni parziali,  probabili  rimaneggiamenti)78.  Scendendo poi nel  concreto 
del testo, a mio parere il  Bellum si riferisce senz’altro all’opera di Lucano e 
costituisce una presa di posizione  principalmente letteraria sulla sua rivolu-
zione: questa è senz’altro la chiave di lettura più esplicita,  su cui l’autore-

77 Si ricordi, a titolo di esempio, il rapporto del Satyricon con le opere di Seneca.
78 Per bibliografia sull’ipotesi  di recitazioni cfr. Vannini 2007, 91-92. Come detto, inoltre, 

non si può escludere che il Satyricon, come la Pharsalia, sia un’opera rimasta incompiuta.



Teologia della guerra civile                                         43

Petronio attira la nostra attenzione. Impiegare il Bellum per una precisa con-
testualizzazione nella congiuntura storico-politica del principato di Nerone 
significa però fare violenza alla deliberata vaghezza e ambiguità del componi-
mento79.  È  verosimile che si  alluda implicitamente al  delicato,  burrascoso 
contesto in cui l’opera di Lucano si colloca (bando, rischi per la sua attività 
poetica e anche per la sua vita), ma si resta su un piano volutamente assai  
vago (vista la delicatezza della questione, potrebbe essere altrimenti?), che 
difficilmente si presta a fornire qualsivoglia appiglio per una cronologia sicu-
ra o per un’interpretazione definita,  antilucanea o antineroniana che sia80. 
Anche le letture del testo come espressione di una rovente faida politico-let-
teraria sottendono una buona dose di arbitrarietà: non solo non rispettano la 
profonda ambiguità del brano, ma hanno anche aperto la strada a indebite li-
mitazioni alla fruizione dell’opera lucanea da parte di Petronio e, più in gene-
rale, alla sua cronologia81. A mio parere, la possibile conoscenza del finale 
della Pharsalia resta senza dubbio il dato più suggestivo e accattivante finora 
proposto, anche se, in un contesto di tanta vaghezza, si resta incerti sulla sua 
affidabilità per un’interpretazione marcatamente “politica” del testo.

La mia indagine si concentra sull’aspetto letterario del poemetto, cercan-
do di  illuminare questa “reazione” alla  Pharsalia di Lucano, soprattutto per 
quanto riguarda la concezione del divino e il rapporto con le convenzioni 
epiche; non per questo, come detto, saranno trascurate le implicazioni ideo-
logiche di una siffatta operazione (anche se i possibili riferimenti al contesto 
neroniano saranno trattati con cautela).

79 Cfr. Connors 1998, 139: «Why did Petronius end his poem with an allusion to the end of 
Lucan’s? Again, as was the case for the Troy poem, his purpose surely had nothing to do  
with allowing us to date the composition of  his novel or its parts».

80 Narducci 2002, 11 nega un riferimento alle “difficoltà politiche” del trattare il tema della 
guerra civile in  Sat. 118 («un argomento del tutto ‘lecito’, per quanto difficilissimo da 
trattare dal punto di vista letterario»). Narducci 2002, 14 ventila la possibilità che l’attacco 
letterario a Lucano fosse fatto per compiacere Nerone, ma considera «gratuita» questa 
ipotesi, sostenuta soprattutto da Sullivan.

81 Si ricordi, per esempio, l’idea che Petronio non potesse conoscere materiali inediti della 
Pharsalia prima della morte di Lucano perché tra i due non correva buon sangue (per  
questo sarebbe stato escluso da sue eventuali recitazioni ecc.). Si pensi, ancora, alla faida 
postulata da Sullivan.



Stefano Poletti                                                    44

Come si è visto, l’incertezza cronologica ha indotto diversi studiosi a du-
bitare che Petronio conoscesse tutta l’opera lucanea. Senz’altro i primi tre li-
bri della Pharsalia (e in particolare, ovviamente, il primo) hanno un ruolo de-
terminante. Fondamentale appare però il  confronto anche con altri  punti 
cardine del poema lucaneo, quali per esempio l’episodio di Eritto nel sesto li-
bro. In questo lavoro prescinderò da limitazioni imposte da più o meno pro-
babili ipotesi cronologiche, proponendo confronti dal complesso della Phar-
salia funzionali a dimostrare in che misura Petronio possa aver colto il lascito 
strutturale (e “destrutturante”) dell’epica lucanea. Più che nudi elenchi di pa-
ralleli, spesso poco convincenti e cogenti (un approccio tutto “quantitativo” 
invalso nella bibliografia sul tema e oggetto di giuste critiche: vd. George 
1974), si cercherà di mettere a fuoco la “qualità intertestuale” del legame con 
la Pharsalia.

3.2. Il rapporto con l’epica flavia e le proposte di datazione bassa

Nella  dibattuta  questione  della  datazione  bisogna  considerare,  infine, 
l’ipotesi  di  una  collocazione  successiva  all’età  neroniana82.  Se,  soprattutto 
dopo  lo  studio  di  Rose  1971,  è generalmente  accettata  l’identificazione 
dell’autore del romanzo con Petronio, cortigiano di Nerone e suo  elegantiae 
arbiter, René Martin, in diversi suoi contributi (1975; 1999, 6-10; 2000; 2006; 
2009; 2010),  è tornato a sostenere una datazione bassa dell’opera. Nel suo 
primo lavoro sul tema, ipotizza una collocazione nell’età flavia sulla base di 
alcune somiglianze del poemetto con i Punica di Silio Italico, di cui Petronio 
proporrebbe un pastiche con intento parodico83. Nei contributi successivi lo 

82 Per un generale inquadramento sulle più recenti proposte di datazione bassa cfr. Harri -
son 1999, xvi, Vannini 2007, 85-92 e Völker-Rohmann 2011, 660. Anche se a questi fini  
sono stati utilizzati altri elementi dell’opera petroniana, mi limito qui alla discussione del  
Bellum, che pure ha giocato un ruolo di primo piano nella questione, soprattutto a partire  
da Martin 1975. L’ipotesi di una datazione postneroniana non è certo una novità degli ul-
timi decenni: si vedano gli studi qui citati per una storia del dibattito.

83 Ecco i punti di contatto evidenziati da Martin: ingresso degli inferi, collocato nei dintorni 
di Pozzuoli (Bellum vv. 67-69 con Sil. 13, 385-386; 424-427); descrizione e attraversamen-
to delle Alpi (Bellum vv. 144-150, 196-198, 201-206 con Sil. 3, 479-484; 503-504; 516-517; 



Teologia della guerra civile                                         45

studioso tende ad abbassare ulteriormente la datazione all’inizio del II sec. 
d.C. e postula come autore un liberto di nome  Encolpius citato da Plinio il 
Giovane nell’Epist. 8, 1 (“Petronius Arbiter” sarebbe pseudonimo ispirato al ri-
tratto di Petronio negli Annales tacitiani).

Tale ipotesi ha riscosso discreto successo, specialmente in ambito france-
se, e sta ricevendo apprezzamenti sempre crescenti, soprattutto nelle indagi-
ni del rapporto del Satyricon con il romanzo greco, altra questione molto di-
battuta84. Fra i fautori di una datazione bassa si segnalano gli studi di Flobert 
2006 e Ripoll 2002 dedicati al Bellum. Mentre Flobert tende ad accogliere tout 
court la tesi di Martin, osservando anche diversi punti di contatto con Stazio, 

4, 4-5); il terrore a Roma (Bellum vv. 209-230 con Sil. 4, 1-3; 18-19; 27-31); la teomachia 
(Bellum vv. 245-246, 264-272 con Sil. 9, 287-297).

84 In Martin 2006 si può trovare una rassegna degli studiosi che hanno raccolto la sua “sfi-
da” di una datazione bassa. Apprezzamento per la proposta già negli studi di Beck (1979, 
244-245 n. 23; 1982, 207-208 n. 4). Oltre a Flobert (2003, 2006), cfr. anche Yeh 2007 (vd. 
“Datation du  Satyricon” nell’indice), che propone alcune somiglianze fra la metrica del 
Bellum e Silio (per quanto ponderoso  lo studio di Yeh si rivela spesso poco affidabile).  
L’identificazione dell’autore con l’Encolpio citato da Plinio il Giovane è accettata da Flo-
bert e Ratti (2011, 2015); sulla possibilità che l’autore del Satyricon conosca l’epistolario di 
Plinio  vd. anche Pepe 1958 e Roth 2017 (contra  Whitton 2019, 42 n. 118:  «Someone is 
imitating in Ep. 6.20.19 - Sat. 115.6, and no good reason has been given to make it Pet-
ronius»). Ripoll (2002, 2011) preferisce una datazione nell’età flavia (83-85 d.C.). Soubi-
ran 2007 propone una datazione dopo Plinio il Vecchio sulla base di un discutibile con-
fronto fra l’incipit del Bellum e un passo della Naturalis historia. Sul rapporto col romanzo 
greco e il  problema della  datazione Laird 2007,  Henderson (Jeffrey)  2010,  Holzberg 
1998,  99, Holzberg 2005,  52-53,  Holzberg 2009,  107-109, Hofmann 2014,  98-100.  S. 
Harrison (per litteras) non considera il rapporto col romanzo greco un argomento decisi-
vo per una datazione bassa (cfr. Bowie 2003), ma non esclude che «the Satyricon may be 
like the Octavia as a Flavian text looking back on Neronian issues while they are still relat -
ively fresh and topical». König–Whitton 2018, 14 n. 63 citano il Satyricon come esempio 
emblematico dei «potential hazards of  ‘periodised’ interpretation», un importante pro-
blema metodologico, troppo spesso sottovalutato. A riguardo cfr.  anche Vessey 1991-
1993, 149 e Laird 2007, 161 («Calling the Satyricon ‘Neronian’ […] is not just to date the 
work, but to characterise it in a very particular way, which may obscure its place in less 
parochial panoramas of  ancient literary and cultural history»). Sul «power of  anonymity» 
del/nel Satyricon cfr. Geue 2019, 201-234.



Stefano Poletti                                                    46

Ripoll mette in discussione i paralleli con Silio85, riconoscendo tuttavia le af-
finità fra il Bellum e l’epos flavio, che combina tradizione e innovazione, tratti 
virgiliani e lucanei. Su questa base Ripoll avanza l’ipotesi che Petronio stia 
criticando la tendenza rappresentata da Tebaide e Punica e che l’opera sia dun-
que da collocare nell’età flavia86.

Non è questa la sede per rivedere sistematicamente gli argomenti a favore 
di (o contro) una datazione bassa del Satyricon. Vero è che, a questo riguardo, 
si possono rilevare alcune  forzature nei sostenitori dell’ipotesi tradizionale. 
Per esempio, per limitarci al Bellum e a  Sat.  118, Courtney 2001, 8, valoriz-
zando anche i contatti con Seneca, afferma:

The discussion of  Lucan’s epic technique in 118 raises one 
topic, namely his exclusion of  the traditional epic gods, which 
does not seem to have remained a live issue for long (at least 
the Flavian epic poets declined to follow him).

Sorgono spontanee alcune obiezioni a questa osservazione. Almeno le ci-
tate accuse a Lucano (esclusione dell’apparato divino tradizionale, “non poe-
ticità”) sembrano essere particolarmente durature, se le ritroviamo in Quinti-
liano, Marziale e addirittura Servio; anzi, proprio dal confronto con questi 
giudizi (tutti successivi alla scrittura del Satyricon, se si segue la datazione tra-
dizionale) si è indotti a ipotizzare un riferimento implicito a Lucano nelle pa-

85 In generale, la critica di Ripoll in questo senso appare convincente (vd. anche Daviault  
2001). Unica, parziale eccezione potrebbe essere il passaggio delle Alpi, un evento che 
nel Bellum riceve grande enfasi e viene trattato estesamente (non così nella Pharsalia). Si 
potrebbe pensare che proprio la trattazione siliana abbia ispirato Petronio – un’eventuali-
tà che Ripoll non esclude. Anche questa resta però un’ipotesi. Forse il tema di “Cesare 
sulle Alpi” era diffuso nell’antichità. Soprattutto, questo evento della guerra civile si cari-
ca di un particolare significato ideologico-letterario (Cesare come nuovo Annibale). Vd. il 
cap. 4.

86 Ripoll 2002 postula una datazione verso gli anni 83-85 d.C., il che lo porta a ipotizzare  
una reciproca influenza fra poesia flavia e Petronio: questi avrebbe potuto conoscere al 
più la prima triade di Punica (quindi anche il passaggio delle Alpi) e Tebaide; Silio e Stazio, 
per contro, potrebbero essere stati influenzati dal Bellum (vd. in part. la figura di Plutone 
in apertura di Theb. 8).



Teologia della guerra civile                                         47

role di Eumolpo. Inoltre si ha l’impressione che Courtney stia cercando di 
“dilatare i tempi”, quasi i poeti dell’età flavia non siano stati toccati dal dibat-
tito sulla Pharsalia (giova ricordare che Stazio era di poco più giovane di Lu-
cano, Silio era probabilmente più vecchio).

Al di là di queste obiezioni, resta pur sempre vero che una presa di posi-
zione così diretta sull’epos lucaneo quale quella di 118 risulterebbe particolar-
mente efficace nel contesto dell’età neroniana. Un così evidente riferimento 
all’opera di Lucano, abbinato al nome dell’autore per come è trasmesso dai 
testimoni più affidabili  (Petronius Arbiter87), rende attraente l’identificazione 
con l’elegantiae arbiter  attivo alla corte di Nerone. Altrimenti, con la maggior 
parte dei sostenitori della datazione bassa, bisognerebbe postulare che uno 
scrittore successivo all’età neroniana (fine I o inizi II sec.) abbia deciso di 
adottare come pseudonimo il nome del personaggio neroniano (dopo la let-
tura del famoso ritratto contenuto negli  Annales  tacitiani)88, inserendo nella 
narrazione alcuni elementi che potessero suggerire obliquamente un legame 
proprio con l’epoca di Nerone – un’ipotesi non del tutto persuasiva: se così 
fosse, ci si aspetterebbe, io credo, un legame ancor più ostentato con l’età 
neroniana89.

In ogni caso, quanto di positivo è stato detto per la tanto vituperata tesi 
di Grimal (Lucano imita Petronio) vale anche per le proposte di datazione 
bassa: tali ribaltamenti cronologici hanno un valore euristico che non va af-
fatto sottovalutato.  Riguardo il  Bellum,  Martin e seguaci hanno indagato il 
rapporto con l’epica flavia, che in precedenza aveva ricevuto scarsa conside-
razione. Fra l’altro, si ha l’impressione che le potenzialità di una esplorazione 
in questa direzione (Petronio imita l’epica flavia) non siano state sfruttate ap-

87 Vd. Müller1 1.
88 Non così Ripoll 2002, 183-184, che, come detto, postula una datazione precedente alla 

pubblicazione degli Annales e nega qualsiasi rapporto fra il Petronius Arbiter autore del Sa-
tyricon e il Petronio elegantiae arbiter cortigiano di Nerone.

89 Il Bellum non sarebbe certo l’unico elemento utile per sostenere una datazione neroniana, 
ma risulta senz’altro uno dei più importanti (cfr. ad es. Holzberg 2005, 52-53, pure possi-
bilista su una datazione bassa: «If  we are looking for a reasonably reliable indication that 
the  Satyrica was written during Nero’s reign,  then we quite possibly have one in Pet-
ronius’ allusions to the epic and tragic poetry of  his age»).



Stefano Poletti                                                    48

pieno. Ci si è limitati per lo più a un discorso superficiale e meramente stru-
mentale (il rapporto imitativo come sostegno alla datazione bassa) e, anche 
qui, alla comoda etichetta di “parodia” (vd. la formula di Martin: il  Bellum 
come parodia dei Punica), senza ricercare il senso profondo di questa possibi-
le dinamica imitativa e un suo inquadramento nell’evoluzione dell’epica lati-
na90. 

In questo contesto le intuizioni di Ripoll appaiono più stimolanti. Il criti-
co francese,  ridimensionando l’idea di un intento parodico (il  ridicolo ca-
drebbe sul personaggio, più che sul poemetto in sé, e servirebbe ad esprime-
re una critica alla tendenza epica “virgiliano-lucanea”), ha attirato l’attenzio-
ne soprattutto sulle somiglianze strutturali fra epica flavia e poemetto di Eu-
molpo. Basti citare un paio di aspetti di cui ci occuperemo. Significativo ap-
pare, in primo luogo, il rapporto con l’apparato divino staziano (il protagoni-
smo di Dite in Theb. 8, il ruolo delle personificazioni e delle forze infernali). 
Inoltre,  nell’attraversamento  delle  Alpi  dei  Punica emerge un’interessante 
prospettiva per indagare il carattere gigantomachico dell’eroe epico dopo Lu-
cano e le conseguenti ripercussioni a livello di Götterapparat. In questo senso 
credo che il Bellum vada considerato (e interpretato) come uno specimen di epos 
postlucaneo, che sull’epica di Lucano offre una riflessione importante – se 
poi sia davvero da scartare categoricamente la possibilità che i poeti flavi si 
ispirino al poemetto di Eumolpo è questione che toccheremo nel corso della 
trattazione91.

90 Come si rapporterebbe un Petronio postneroniano con i modelli di età flavia? Quali ele -
menti ne assimilerebbe/rielaborerebbe? Come li farebbe “interagire” con il modello luca-
neo? Nel  complesso,  che quadro  punterebbe a offrire dell’epica postlucanea? Queste 
sono domande di rado prese in considerazione (con qualche parziale eccezione, vd. Ri-
poll). Seppur, come detto, io propenda per la datazione neroniana, il mio approccio sulla 
cronologia è diverso, più aperto (soprattutto alla possibilità che i poeti epici di età flavia 
imitino Petronio) e insieme aporetico, ma credo (e spero) di poter offrire spunti di rifles-
sione anche a chi vorrà indagare l’intertestualità del Bellum partendo dal presupposto di 
una datazione postneroniana.

91 Vd. cap. 3 § 5. Da segnalare anche un’altra tendenza, più isolata, che valorizza la forma-
zione letteraria di Silio in età neroniana. Baldwin 1981, 137-138 ipotizza che il Petronio 
neroniano sia entrato in contatto con la produzione poetica di Silio. Wilson 2013, 15-16 
considera l’epos siliano più affine al contesto dell’età neroniana che a quello dell’età flavia, 



Teologia della guerra civile                                         49

In conclusione,  le proposte di datazione bassa rappresentano contributi 
di grande interesse, ma la questione resta fondamentalmente incerta e scivo-
losa. Sebbene io propenda per la tradizionale datazione neroniana, è mia in-
tenzione adottare un approccio più generale e ad ampio spettro. Nell’incer-
tezza della questione cronologica e dunque della possibilità di un rapporto 
imitativo, la domanda che a mio parere si impone è soprattutto la seguente: 
che cosa ha da dirci il  Bellum civile di Petronio nel contesto dell’evoluzione 
dell’epica latina dopo la Pharsalia?

anche sulla base dei principi esposti in Sat. 118. L’idea di una genesi neroniana dei Punica 
appare alquanto azzardata, ma certo molto istruttivo è l’approccio di fondo, aperto a sce-
nari più fluidi fra età neroniana e flavia, contro le rigidità tipiche della periodizzazione 
letteraria, di cui (un po’ paradossalmente) rischiano di restare vittime anche le ipotesi di 
una datazione bassa del Satyricon.



CAPITOLO 2
DÈI, SIGNA E PROFEZIE 

ALLE SOGLIE DELLA GUERRA CIVILE

In una ricerca che si proponga di indagare i deorum ministeria di Eumolpo 
con un approccio intertestuale, punto di partenza obbligato sono quei testi 
che, esattamente come il  Bellum, affrontano lo spinoso tema del ruolo della 
divinità alle soglie della guerra civile. Nella tradizione poetica latina, questo 
tema appare sempre legato alla componente profetica e soprattutto ai catalo-
ghi di signa che preannunciano l’imminente conflitto. Gli omina sono un im-
mancabile ingrediente che scandisce le fasi delle guerre civili non solo nei te-
sti poetici, ma anche nelle testimonianze storiografiche a noi pervenute, un 
punto di contatto fra poesia e historia, non a caso sfruttato tanto da Lucano 
quanto da Eumolpo, che da Pharsalia 1 prende le mosse1. Più che il contenu-
to dei diversi cataloghi di  signa  e la loro contestualizzazione nel panorama 
delle fonti storiche2, rilevante ai nostri fini è il complesso discorso sulla divi-
nità e sulla divinazione che ne deriva.  L’apparizione di tali  omina costituisce 
un delicato momento di riflessione sulla teodicea (ovvero sulla responsabilità 
degli dèi nella guerra e sul loro rapporto con l’uomo) e, insieme, sulla con-

1 Su questo punto torneremo soprattutto nel cap. 4 a proposito degli omina che si manife-
stano al Cesare petroniano. Sui cataloghi poetici di omina cfr. Fischbach 1947 (più di re-
cente Février 2006). Sui prodigi nella storiografia cfr. Krauss 1930, Fischbach 1947, 55-
62, Nice 1999, Davies 2004. Benché datato, ancora utile il saggio di Neri 1986 (pp. 1981-
1999 su Lucano), che si concentra solo sulla letteratura del I sec. d.C. e sul rapporto con 
l’Eneide. Neri (in part. pp. 1975 e 2034) offre fra l’altro un’efficace sintesi sui nodi concet -
tuali più importanti del dibattito sulla divinazione (omina come segno di una sventura ine-
luttabile; hybris umana e procuratio; fatalismo vs provvidenzialismo). Narducci 1974 si sof-
ferma brevemente sulla “contaminazione” di Georg. 1, Met. 15 e tragedie senecane in Lu-
cano. Sugli dèi e la guerra civile vd. Jal 1962. Sugli omina Jal 1963, 238-242. Su divinazione 
e guerre civili Santangelo 2013 (in part. i capp. 11-12). Mi sono occupato di questi testi 
(in part. Georg. 1, Met. 15, Pharsalia 1 e Bellum civile di Petronio) anche in Poletti 2018, in 
relazione al concettismo sul campo di battaglia di Philippi.

2 Su Lucano e Petronio cfr. Radicke 2004, 193ss., che sottolinea la dipendenza da Livio, e 
Grimal 1977, 133ss., che cerca di ricostruire l’ipotetico catalogo liviano dietro ai passi di 
Petronio e Lucano e postula un’altra fonte perduta per spiegare alcune discrepanze. Cfr.  
Connors 1989, 98-100, Wiener 2006, 148-149.



Teologia della guerra civile                                         51

venzione dell’apparato divino, sul suo senso e sulla sua funzione (soprattutto 
teleologica) nella narrazione epica.

La prima parte del presente capitolo offre una dettagliata lettura di alcuni 
testi centrali per l’interpretazione del rapporto fra Götterapparat epico e bellum 
civile  (Georg. 1,  Met.  15,  Pharsalia 1-2)3.  Da questo coerente “percorso poeti-
co” su dèi, omina e profezie agli inizi della guerra civile emergono tensioni 
che investono le forme epiche tradizionali (e in particolare la teleologia vei-
colata dal Giove eneadico) – tensioni che il Bellum porta al parossismo.

Petronio si inserisce scientemente in questa  lignée. In Met. 15 Ovidio ri-
scrive gli eventi del finale di Georg. 1, la morte di Cesare e i connessi omina, 
“aggiungendo”  l’apparato  divino  tradizionale  e  reinterpretando  gli  dèi 
dell’Eneide. Sulla scorta di Ovidio (modello importante per l’operazione pe-
troniana e finora ben poco valorizzato) il Bellum  si propone di narrare gli 
eventi di Pharsalia 1 (l’inizio della guerra, gli omina, le profezie) fornendo un 
ritratto “in positivo” della teologia oscura di Lucano. 

Nell’anticonvenzionale scena deliberativa e nell’opaco catalogo di  signa 
del Bellum le convenzioni epiche vengono messe in crisi. Sulle divinità petro-
niane, tutte al di fuori del pantheon tradizionale, sembrano influire sia l’“impo-
tenza” degli dèi ovidiani sia la “provvidenza crudele” della Pharsalia. In parti-
colare, la breve profezia della Fortuna si ispira alla Stimmung catastrofica delle 
profezie lucanee. Nei richiami intertestuali allo scudo di Enea si profila una 
sovversione della teleologia virgiliana ed acquistano un’inedita centralità figu-
re divine tradizionalmente marginali (come demoni infernali e personifica-
zioni), che, nel Bellum, raccontano lo scontro fratricida dal loro punto di vi-
sta. L’egoistica “sete di sangue” delle divinità infere va contestualizzata nella 
progressiva  indipendenza  dell’Oltretomba dall’Olimpo  nell’epica  latina. 

3 La mia lettura non vuole e non può affrontare esaustivamente il problema della rappre -
sentazione del divino nei diversi autori né l’analisi di tutte le trattazioni poetiche di signa 
delle guerre civili. Fra queste si segnalano Hor. C. 1, 2, famosa ripresa del finale di Georg. 
1 (cf. Nisbet–Hubbard 1970, 16-21), l’elegia 2, 5 di Tibullo (in part. vv. 71-78), il finale 
del primo libro degli Astronomica maniliani e Calp. Ecl. 1, 82-83 (profezia di Fauno). Signi-
ficativa anche la narrazione della morte di Cesare in Ovid. Fast. 3, 697-710, in cui, come 
in Met. 15, si allude al “côté divino” della vicenda terrena (cfr. Poletti 2018, 111-113).



Stefano Poletti                                                    52

L’Eritto lucanea  e il suo punto di vista sulla guerra civile sono una chiara 
fonte di ispirazione per il racconto del  Bellum, condotto da una prospettiva 
infernale. Petronio costruisce questo  furor sanguinario (e la sua caricaturale 
terminologia “culinaria”) su una trama allusiva che analizzeremo nel detta-
glio.

Nel Bellum Giove si limita a una laconica apparizione: una folgore, signum 
che provoca la fuga di Dite. Tale tributo ai tradizionali rapporti di forza risul-
ta paradossale, perché il sommo dio dell’epica si ritrova a interagire con divi-
nità non convenzionali come l’onnipotente Fortuna. La critica dell’arma-sim-
bolo di Giove è tematica lucreziana e lucanea che Petronio riprende, dando 
plastica rappresentazione alla crisi del suo regnum.

In chiusura del capitolo ci interrogheremo sul rapporto fra la voce nar-
rante del poeta epico e i suoi dèi in questa singolare operazione di reinter-
pretazione del testo lucaneo. Nella  Pharsalia la rimozione del  pantheon tradi-
zionale permette al narratore di dissociarsi da un disegno divino che lui con-
sidera nefas. Nel Bellum, in cui le divinità vengono “reintrodotte”, si riscontra 
un pieno accordo, a tratti un vero e proprio rispecchiamento, fra il poeta vesa-
nus Eumolpo e le sue divinità furenti e sanguinarie.

1. Da Cicerone a Lucano

1.1. La congiura sventata e l’utilità della divinazione (Cic. De con-
sulatu suo, fr. 10 Courtney)

La prima attestazione poetica di un catalogo di signa (e di un apparato di-
vino) alle soglie di un conflitto civile è in un frammento del De consulatu suo 
di Cicerone, citato in De divinatione 1, 17 (fr. 10 Courtney 1993). 

Nel primo libro del trattato, Quinto si fa portavoce delle tesi stoiche a so-
stegno della validità della divinazione al fine di vincere lo scetticismo del fra-
tello Marco; questi, nel secondo libro, sottopone le argomentazioni di Quin-
to a una critica serrata. Verso l’inizio del suo discorso Quinto cita a suo favo-
re un passo del poemetto ciceroniano,  insinuando che il fratello sia in con-
traddizione con se stesso. Il frammento presenta una serie di signa, per lo più 



Teologia della guerra civile                                         53

celesti (non a caso a esporli è la musa Urania), che avvennero nel 65 a.C. e  
nel 63 a.C. e preannunciarono la congiura di Catilina4.  Un Giove dai tratti 
scopertamente stoici invia segni premonitori e avverte gli uomini di una cata-
strofe incombente (vv. 1-10). Questi segni vengono riconosciuti dal console 
Cicerone (vv. 11-19). La collocazione di una statua di Giove, a lungo riman-
data e realizzata proprio sotto il consolato dell’Arpinate, permette di storna-
re l’evento nefasto: contestualmente, infatti, la congiura viene sventata grazie 
alla collaborazione degli Allobrogi (vv. 54-65). Il discorso di Urania si con-
clude  con  l’esaltazione  della  pietas romana  e  la  lode  di  Cicerone,  dedito 
all’attività pubblica e agli studi filosofici (vv. 66-78). Il passo appare allineato 
alla concezione stoica della divinità e della divinazione, soprattutto nei suoi 
risvolti più  ottimistici  (provvidenzialismo  e  utilità dei  signa per  l’uomo). 
L’armonico rapporto fra divino e umano ritorna anche in un altro punto del 
De consulatu suo, dove Cicerone viene invitato da Giove a prender parte a un 
concilium divino5. Nel secondo libro del De divinatione Marco demolisce il valo-
re divinatorio dei prodigi6 e liquida rapidamente gli ostenta citati nel poemetto 
rifiutandosi di darne conto. Pur non mettendo in discussione che questi sia-
no accaduti, propone una diversa lettura del loro significato e della loro vali-
dità scientifica7.

4 Sui prodigi in questione cfr. anche la terza Catilinaria, 18-21.
5 Ps. Sall. In Tull. 3 (sui concilia deorum ciceroniani cfr. almeno Romano Martín 2009, 181ss., 

Barchiesi 2009, Volk 2013). Secondo Krostenko 2000, 380-385 Cicerone prenderebbe le 
distanze dalle scene divine del  De consulatu suo, in cui viene presentato un suo rapporto 
personale con la divinità: ciò sarebbe una reazione all’uso strumentale della religione fat-
to da Cesare (dubbi su questa interpretazione in Wardle 2006, 145 e Volk 2017, 341).  
Come vedremo, il rapporto fra gli dèi (con i loro omina) e Cesare è al centro del finale 
delle Metamorfosi ovidiane.

6 Cic. Div. 2, 49ss. verte sugli ostenta (ma vd. anche quanto precede de extis et de fulgoribus).
7 Cfr. in part. Cic. Div. 2, 46. La mossa ciceroniana ha diverse ragioni, in primis l’utilitarismo 

e la Realpolitik con cui l’Arpinate ha sfruttato la pratica della divinazione, assai rilevante 
nella vita politica romana. Senz’altro c’è anche la volontà di non tacciare il fratello di cre -
dulità in modo troppo esplicito. A riguardo cfr. Pease 1920-1923, ad loc. (seguito da Tim-
panaro 1988 lxxviii e  ad loc., Schiesaro 1997, 78, Ciafardone 2017, 88-94) e Volk 2017, 
338-342; vd. anche Feeney 1991, 260 («he [scil. Cicerone] reveals […] his understanding 
of  the decorum that governs the various genres of  which he is a master»). Sul rifiuto ironi-
co della testimonianza del poemetto Fox 2007, 236-238 e Bishop 2019, 292-296.



Stefano Poletti                                                    54

L’ottimismo monolitico che caratterizza il poemetto ciceroniano non tro-
va riscontro nelle successive attestazioni poetiche di dèi e signa alle soglie del-
la guerra civile (Georg. 1, Met. 15, Lucan. 1 e Bellum civile petroniano). Anche 
queste si riferiscono a conflitti intestini; a differenza di quanto accadde con 
la congiura di Catilina, tuttavia, non ci fu modo di evitare le guerre civili che  
travolsero la repubblica romana. Al di là di eventuali modelli perduti, è pro-
babile che i cataloghi in questione reagiscano (in misura diversa, più o meno 
direttamente) alla narrazione a lieto fine del De consulatu suo8. Interessante è la 
possibilità che i poeti siano coscienti della critica al poemetto e alle tesi stoi-
che sull’utilità della divinazione presente nel secondo libro del trattato9. Nes-
suno di loro fa mancare questo tradizionale ingrediente nella propria opera, 
né contesta la validità degli omina. Viene però contestata la prospettiva prov-
videnzialistica per mezzo della rappresentazione di una catastrofe che è pre-
annunciata e che non può essere stornata. In definitiva, è tematizzato il se-
guente dubbio ciceroniano (Div. 2, 54): 

quae est  enim  ista  a  deis  profecta  significatio  et  quasi  denuntiatio 
calamitatum? quid autem volunt di inmortales primum ea significantes, 
quae sine interpretibus non possimus intellegere, deinde ea, quae cavere 
nequeamus?

1.2. I signa dopo la morte di Cesare: la teologia ambigua del finale 
di Georgiche 1

Nel finale di Georgiche 1, dopo la presentazione dei signa meteorologici uti-
li al contadino per la previsione del tempo, si assiste a una rapida transizione 
verso la  descrizione degli omina  successivi  alla  morte di  Cesare  (a  partire 

8 Mynors 1990, 92 cita la possibilità di un perduto modello enniano (su cui insiste Fisch-
bach 1947, 11-18; 71-75), ma riconosce il ruolo del poemetto ciceroniano.

9 Sul rapporto fra il De consulatu suo, il trattato ciceroniano e il finale di Georgiche 1 cfr. Seta-
ioli 1975, Schiesaro 1997, 76-79, Setaioli 2005 e Santangelo 2013, 221. Sul De divinatione e 
Lucano vd. in part. Wiener 2006, 160-164 (il poema di Cicerone non è però preso in 
considerazione). Meno studiata da questo punto di vista la scena ovidiana.



Teologia della guerra civile                                         55

dall’oscuramento del sole), che preannunciarono nuove guerre civili10. Diver-
se fonti storiche riportano liste di portenti dopo l’evento in questione11. Il 
contesto delle  Georgiche non è  ovviamente quello di una narrazione storica, 
bensì quello di una trattazione sul senso e sull’utilità di questi segni, un con-
testo che invita a riflettere sul rapporto fra uomo e divinità.

 Alcune interpretazioni del finale di  Georgiche 1 si concentrano sull’idea 
che gli impia saecula  (Georg. 1, 468) non siano in grado di interpretare i  signa 
divini e quindi di evitare la catastrofe del conflitto fratricida. Si giocherebbe 
dunque sul contrasto con il passo del De consulatu suo, ove un Cicerone e un 
popolo romano pii hanno un rapporto armonico con la divinità. In questa 
prospettiva la concezione stoica della divinatio non verrebbe messa in discus-
sione12. La generazione “punita” con la guerra civile ha senz’altro le proprie 
colpe, ma nel passo virgiliano questo concetto (l’empietà dei saecula impedi-
sce una corretta interpretazione dei portenti,  ergo le guerre civili) non viene 
affermato esplicitamente13. Piuttosto, si apre un discorso più articolato e sfu-

10 Verg. Georg. 1, 464-468 ille [scil. il sole] etiam caecos instare tumultus / saepe monet fraudemque et 
operta tumescere bella. / ille etiam exstincto miseratus Caesare Romam, / cum caput obscura nitidum 
ferrugine texit / impiaque aeternam timuerunt saecula noctem.

11 Che anche Livio includesse nella sua opera un siffatto catalogo sembra suggerito dalla 
concordanza di Giulio Ossequente (68) e Cassio Dione (45, 17), che riportano portenti  
in parte simili per il 44 a.C. (cfr. anche Plut. Caes. 69, 4-5 con Pelling 2011 ad loc.). Secon-
do Mynors 1990, 92, Dione riferisce i prodigi dell’anno 43 a.C. (così App. BC 4, 4; 14); in 
realtà si allude almeno in parte ad eventi accaduti nel 44 a.C. (vd. Dio 45, 17, 2/6/9). I 
portenti più importanti sono l’oscuramento del sole e le comete (cfr. Licht-Ramsey 1997, 
in part. 155-177 e 193-194). Sulla dibattuta relazione fra comete (funeste) e sidus Iulium 
cfr. Licht-Ramsey 1997, 140-144, Green 2014, 158-162 (n. 32), Pandey 2018, 51-54.

12 Cfr. Schiesaro 1997, 73-80 (in part. 77 e 79) e Santangelo 2013, 221-225.
13 Merita una menzione il finale del primo libro degli Astronomica di Manilio sui signa celesti 

annunciatori  di disgrazie,  ispirato a  Georg.  1 (Landolfi  1990, Nauta 2018,  133-134). Il 
poeta riprende il tema della miseratio della divinità per un’incombente catastrofe (Manil. 1, 
874-875 deus instantis fati miseratus in orbem / signa per affectus caelique incendia mittit ; cfr. il sole 
delle Georgiche). Qui una certa enfasi è posta sulla ricezione dei signa: v. 905 saepe domi culpa 
est: nescimus credere caelo (un elemento in contraddizione con il fatalismo sostenuto di nor-
ma dal poeta: cfr. Glauthier 2017, 295-296, con bibliografia). Subito dopo questo moni-
to, Manilio menziona gli incendia caeli che precedettero la battaglia di Filippi e la lunga se-
rie di guerre civili (vv. 906-926;  vd. Poletti 2018, 105-107). Su Manilio e le guerre civili 



Stefano Poletti                                                    56

mato, in cui il sistema dei signa meteorologici fino a quel punto proposto da 
Virgilio subisce una brusca ricontestualizzazione ed è venato da ambivalenze 
che coinvolgono parimenti umano e divino14. 

Quanto espresso poco prima su senso e funzione dei signa – la loro utilità 
per l’uomo accorto (pius?), il loro essere manifestazione di una providentia di-
vina (cfr. in particolare Georg. 1, 351-355) – in questo nuovo contesto sembra 
passare in secondo piano. In altre parole, se non si mette in discussione la 
validità  e  la  veridicità  dei  signa  (Georg.  1,  463-464  solem quis  dicere  falsum / 
audeat?), questi non sono più presentati come strumento per prepararsi ade-
guatamente al futuro, bensì come segni premonitori di una catastrofe inelut-
tabile. 

Tali  signa “perversi”, inoltre, sembrano avere qualcosa da dire non solo 
sulle responsabilità umane: che cosa ci dicono sugli dèi da cui sono inviati? 
La domanda resta senza risposta, o meglio, si propone una risposta ambiva-
lente e decisamente inquieta. Si inizia col ritratto del sole che,  miseratus Ro-
mam,  annuncia l’imminente  punizione  cui  sono  destinati  gli  impia  saecula 
(Verg. Georg. 1, 466-468); si conclude (ergo) con il tremendo inveramento dei 
segni premonitori, l’abominevole strage fratricida di Philippi, un piaculum che i 
superi non hanno reputato indignum – così si lamenta il poeta15. In questo pa-
norama incerto il primo libro delle Georgiche si chiude con la preghiera che gli 
dèi permettano all’altro Caesar, Ottaviano, di porre fine ai disastri delle guer-
re civili (Verg. Georg. 1, 498-501), in un mondo ubi fas versum atque nefas (Verg. 
Georg. 1, 505).

Volk 2009, 166-167.
14 Cfr. Thomas 1988 (in part. le note a Georg. 1, 351 e 466 e l’introduzione al finale del li-

bro) e Perkell 1989, 158-162.
15 Verg. Georg. 1, 491-492 nec fuit indignum superis bis sanguine nostro / Emathiam et latos Haemi 

pinguescere campos, con Lyne 1999, 173, 176-178, Gale 2000, 34-35 e Thibodeau 2011, 185. 
Ai vv. 501-502 si parla della necessità di espiare i  periuria Troiae: satis iam pridem sanguine 
nostro / Laomedonteae luimus periuria Troiae (la possibile valenza polemica di questa afferma-
zione sembra essere quasi esplicitata da Stazio nelle accuse di Creonte ad Eteocle: Stat. 
Theb. 11, 272 “sat tua non aequis luimus periuria divis”).



Teologia della guerra civile                                         57

1.3. I signa prima della morte di Cesare: miseratio degli dèi, Iuppi-
ter legens e dominio dei fata in Metamorfosi 15

Nel finale delle Metamorfosi ovidiane, nell’imminenza dell’assassinio di Ce-
sare, Venere non riesce a trattenere la propria costernazione16. I superi parte-
cipano al suo dolore e mandano signa, ma non possono influire su quanto 
deciso dalle Parche e dal fato17. Interviene Giove a spiegare che i  fata  non 
possono essere mutati e a confortare Venere con quanto ha potuto leggere 
nell’«archivio del mondo» (rerum tabularia [tr. G. Chiarini]), custodito nella di-
mora delle Parche18: la prossima divinizzazione di Cesare, l’avvento di Augu-
sto (questi vendicherà la morte del padre adottivo, porrà termine alle guerre 
civili e ristabilirà finalmente la pace) e la sua futura apoteosi. Il passo in que-
stione si presenta come un panegirico dell’imperatore, con l’apparato divino 
epico piegato a tal fine. Sotto la superficie encomiastica si nascondono diver-
se problematicità, rilevate soprattutto a partire dal capitolo ovidiano di  The 
Gods in Epic di Denis Feeney. Questi, in estrema sintesi, ha letto la divinizza-
zione e l’annessa scena come una riflessione sull’appropriazione del divino 
da parte dell’imperatore e, per questa via, come una forma di decostruzione 
dell’apparato divino epico. Si possono mettere in luce ulteriori spunti in que-
sto senso, integrando il passo nella storia della rappresentazione degli omina e 

16 Ovid.  Met.  15,  760-765  ne foret  hic  [scil.  Ottaviano] igitur  mortali  semine cretus,  / ille  deus 
faciendus erat; quod ut aurea vidit / Aeneae genetrix, vidit quoque triste parari / pontifici letum et  
coniurata arma moveri, / palluit et cunctis, ut cuique erat obvia, divis / […] dicebat […] (quod ut ... 
vidit sembra suggerire che Venere abbia contezza della necessità della divinizzazione: cfr.  
Wheeler 2000, 141, Pandey 2018, 76-77).

17 Ovid. Met. 15, 779-782 talia nequiquam toto Venus anxia caelo / verba iacit superosque movet; qui  
rumpere quamquam / ferrea non possunt veterum decreta sororum, / signa tamen luctus dant haud 
incerta  futuri;  799-801  non tamen insidias  venturaque  vincere  fata  /  praemonitus  potuere  deum, 
strictique feruntur / in templum gladii.

18 Ovid. Met. 15, 807-815 talibus hanc genitor: “sola insuperabile fatum, / nata, movere paras? intres 
licet ipsa sororum / tecta trium: cernes illic molimine vasto / ex aere et solido rerum tabularia ferro, /  
quae neque concussum caeli  neque fulminis iram / nec metuunt ullas tuta atque aeterna ruinas:  /  
invenies illic incisa adamante perenni / fata tui generis.  legi ipse animoque notavi / et referam, ne sis 
etiamnum ignara futuri”.



Stefano Poletti                                                    58

della provvidenza divina (e della teleologia epica) alle soglie della guerra civi-
le, di cui le Metamorfosi costituiscono un capitolo importante19.

A livello strutturale Ovidio si riallaccia al finale di Georgiche 1 (con il mo-
mento dell’uccisione di Cesare e i connessi omina) e all’incontro fra Venere e 
Giove in Eneide 1, con la famosa profezia ivi contenuta (Aen. 1, 257-296). In 
entrambi i testi  spicca la figura di Ottaviano/Augusto, colui che porrà fine 
alle lotte intestine – una fine auspicata in Georgiche 1 e certa in Eneide 120. Al-
meno nelle linee fondamentali Ovidio pare aver integrato le inquietudini del 
Virgilio georgico  nel disegno ottimistico dell’Eneide.  Dal confronto con le 
Georgiche emerge innanzitutto la diversa dislocazione dei signa, che nelle Meta-
morfosi  si manifestano prima della morte di Cesare. Ovidio ha senza dubbio 
presente gli  omina  precedenti all’assassinio del dittatore  attestati da diverse 
fonti (così come la riflessione filosofico-moralistica sul tema: vd.  infra), ma 
sarebbe rischioso ridurre l’anticipazione ovidiana alla mera volontà di  atte-
nersi a questo dato “storiografico”21: tali omina hanno una natura diversa da 
quelli riportati nelle Metamorfosi, al di là di qualche sporadica coincidenza22. Il 
catalogo dei signa ovidiani mostra affinità soprattutto con quello delle Georgi-
che,  che il poeta di Sulmona reinterpreta sensibilmente. Non la nuova fase 
della guerra civile, non la battaglia fratricida a Filippi, bensì l’imminente di-
partita di Cesare è la tragedia che i signa preannunciano23. Al nec fuit indignum 

19 Oltre al citato Feeney 1991, 210-220, c’è una ricca bibliografia: Schmitzer 1990, 286-292, 
Tissol 1997, 189-191, Hardie 1997, 189-195, Salzman 1998, 330-332, Wheeler 2000, 137-
144, Hill 2002, 145-151, Hardie 2002, 201-206, Colafrancesco 2004, 75-83, Urban 2005, 
151-159,  Clement-Tarantino  2010,  Feldherr  2010,  69-79,  Gladhill  2012,  Cairo  2013, 
Chaudhuri 2014, 111-115, Lenzi 2015, 146-170 (da cui traggo l’espressione “Iuppiter le-
gens” del titolo del paragrafo). Sull’episodio ovidiano e il sidus Iulium vd. Green 2014, 151-
172 e Pandey 2018, 74-78.

20 La preghiera finale di Georg. 1 viene imitata in Ovid. Met. 15, 861-870. Sull’identificazione 
del Caesar di Aen. 1, 286 vd. Dobbin 1995 e Harrison 1996.

21 Sull’accordo con la storiografia vd. Schmitzer 1990, 285-286 e Urban 2005, 146.
22 Bömer 1969-2006 a Ovid. Met. 15, 780-782: «Was Ovid zum Thema zu sagen hat, sieht 

ganz anders aus».
23 Cfr. Hardie 2015 a Ovid. Met. 15, 782: «Con questa ristrutturazione della cronologia Ovi-

dio è in grado di sminuire l’importanza della guerra civile (ma anche del ruolo di Ottavia-
no come salvatore)».



Teologia della guerra civile                                         59

superis di Virgilio (Georg. 1, 491) i superi ovidiani fanno eco che la tragedia non 
è il bellum civile, ma il cesaricidio. In Ovidio la (doppia) strage di Filippi si tra-
sfigura anzi in un evento “positivo”, una tappa dei trionfi di Ottaviano citati 
da Giove nella sua profezia, con una rilettura celebrativa del concettismo del-
le Georgiche su Philippi come doppio di Pharsalia24: il sommo dio descrive il ce-
saricidio (ovvero la  divinizzazione di Cesare) e le seguenti guerre civili come 
momenti necessari per l’affermazione del  divi filius25. Tutto ciò appare coe-
rente con il carattere encomiastico del passo e con l’esplicitazione del succes-
so di Augusto, nelle Georgiche ancora incerto. Se la morte di Cesare, la sua di-
vinizzazione, la vendetta per il suo assassinio, tutte le guerre civili  che ne 
conseguono sono anelli di una catena di avvenimenti ineluttabili per la piena 
affermazione del “figlio di Cesare”, l’unico evento degno di pathos non può 
che essere il primo anello di questa catena, l’assassinio del “padre di Augu-
sto”26.

L’apparato divino in cui tali signa sono inseriti si configura dunque come 
una reazione all’oscuro ritratto dei  superi nelle Georgiche. Ovidio rappresenta 
gli eventi cui allude Virgilio proprio dal punto di vista degli dèi. Il suo brano, 
pertanto, vuole essere una risposta alla domanda che il Mantovano ha lascia-
to aperta, non senza ambiguità e inquietudini. Tale operazione permette di 
raffigurare le  “premesse divine” della  morte di  Cesare (e  dell’incombente 
conflitto). Il poeta espande così uno spunto virgiliano (Verg. Georg. 1, 466 ille 
[scil. il sole] etiam exstincto miseratus Caesare Romam) presentando gli omina come 

24 Verg.  Georg.  1,  489-492  ergo inter  sese  paribus  concurrere  telis  /  Romanas  acies  iterum videre 
Philippi;  / nec fuit  indignum superis bis sanguine nostro / Emathiam et  latos Haemi pinguescere 
campos – Ovid.  Met. 15, 823-824 “Pharsalia sentiet illum, / Emathiique iterum madefient caede 
Philippi” (su questo enigmatico passo vd. Clément-Tarantino 2010, 20-22, Gladhill 2012, 
9-10, Poletti 2018, 99-105). 

25 Döpp 1968, 225 n. 3:  «Während es Virgil schmerzlich empfindet, daß  die Götter dem 
Blutvergießen nicht wehren […], läßt Ovid, dem es um die Siege geht, die Götter Augus-
tus’ Verbündete sein». Utili elementi sulla scena ovidiana come risposta al Virgilio georgi-
co in Gladhill 2012. 

26 Sull’ironica “terminologia biologica” del rapporto Cesare-Augusto (Ovid. Met. 15, 758 ge-
nuisse; 819 natus suus; importante lo snodo dei vv. 760-761 ne foret hic igitur mortali semine 
cretus, / ille deus faciendus erat) si è molto insistito: cfr. almeno Feeney 1991, 211-214 e, re-
centemente, Pandey 2018, 77.



Stefano Poletti                                                    60

manifestazione della miseratio degli dèi  – una miseratio che, nelle Metamorfosi, 
non sembra riguardare Roma e i Romani, bensì il  singolo  Cesare27.  Come 
nelle Georgiche, la catastrofe non può essere stornata e non entra in gioco la 
capacità (o l’incapacità) degli uomini di interpretare tali  signa. Anzi, il punto 
di vista umano resta fuori dal focus dell’autore. Ovidio propone una netta 
dissociazione fra i decreta del fato e le divinità olimpiche. Queste mandano i 
loro praemonitus (cfr. anche Ovid. Met. 15, 785 praemonuisse nefas), ma non pos-
sono insidias venturaque vincere fata (v. 799), non possono influire sul corso de-
gli eventi e, di fatto, si limitano ad assecondarlo. Ciò dissipa ogni ombra circa 
la responsabilità dei superi nelle disgrazie stabilite dal fato, ma comporta an-
che la loro sostanziale impotenza (vedi il ritornello non possunt, non potuere)28. 
Inseriti in un apparato divino del genere, i  signa rivelano un certo grado di 
inutilità: gli dèi possono anche avere pietà del genere umano e cercare di av-
vertire gli uomini, ma tutti i loro sforzi sono vani.

Il problema della divinazione prima della morte del dittatore è attestato in 
diverse fonti, le quali, seppur con varie sfumature, ne  danno un’interpreta-
zione fatalistica29. Già nel De divinatione, pochi mesi dopo le idi di marzo, Ci-

27 «I presagi sono insieme anticipazioni dei lamentabili eventi in arrivo ed espressione del  
dolore degli dèi» (Hardie 2015 a Ovid. Met. 15, 782). Su tale «privatization» (si passa dalla 
comunità-Roma a Cesare e Augusto) insiste Feeney 1991, 213-214 in relazione a Nevio e 
al modello eneadico.

28 «Was sind also die Prodigien Ovids? Letztlich sind sie Zeichen der Ohnmacht der Göt-
ter» (Fischbach 1947, 65). Concetto analogo in Sil. 5, 75-76 (prima della battaglia del Tra-
simeno) heu vani monitus frustraque morantia Parcas / prodigia! heu fatis superi certare minores! 
(cfr. anche prima di Canne: 9, 1-2 turbato monstris Latio cladisque futurae / signa per Ausoniam 
prodentibus irrita divis […]).  A riguardo vd.  Fischbach 1947, 67-69,  Schubert 1984, 118-
119, Neri 1986, 2034-2035, Feeney 1991, 306, Chaudhuri 2014, 214-216. 

29 Manil.  4,  59-62 totiens  praedicta  cavere  /  vulnera  non  potuit  […] possent  ut  vincere  fata 
(“inversione” di Ovid.  Met. 15,  799-800: vd. Hardie 2015  ad loc.); Vell. Pat. 2, 57 (con 
opposizione dei-fata); Val. Max. 1, 7, 2 […] ab hoc tantummodo impendentem mutationem status 
cognosci, ab illo etiam differri dii immortales voluerunt, ut aliud caelo decus daretur, aliud promitteretu r; 
Plut. Caes. 63, 1 (su cui Pelling 2011, 465-467); App. BC 2, 16, 116; Cass. Dio 44, 18, 3. 
Sui prodigi prima della morte di Cesare vd. Montero 2000 e Santangelo 2013, 236-240. I 
tratti encomiastici del racconto di Valerio Massimo (sul sogno di Calpurnia, trascurato da 
Cesare, e quello di Artorio, cui invece Ottaviano credette) offrono un interessante punto 
di  confronto con Ovidio: cfr.  Wardle 1997,  in part.  342-343 e Wardle 1998,  219-221 



Teologia della guerra civile                                         61

cerone fa dire a Quinto (1, 119): “quae quidem illi [scil. Cesare] portendebantur a 
dis inmortalibus, ut videret interitum, non ut caveret”30. Ovidio si inserisce consape-
volmente in questa tradizione, rappresentando il côté divino sotteso ai por-
tenti e dissimulando possibili elementi anticesariani31. La noncuranza di Ce-
sare viene sottaciuta (non senza una certa dose di ironia: i  signa sono rivolti 
soprattutto a lui), così come viene eliminato qualsiasi cenno alla sfera umana, 
in contrasto con la stretta comunicazione (quasi collaborazione) fra umano e 
divino nel  De consulatu suo. Nella versione ovidiana centrale è il tentativo di 
raffigurare un rapporto armonico fra Cesare e i superi  contro il disegno del 

(«[…] for V[alerius] Caesar’s death is willed by the gods, but he apportions no blame to 
them because the long reign of  Augustus was in waiting»). Il discorso ovidiano, con la 
sua distinzione fra dèi e fato, è ovviamente più sottile.

30 Secondo Pease 1920-1923, 311-312, una tale affermazione in bocca a Quinto è affine a 
tante obiezioni che gli muoverà Marco («inconsistency of  a belief  in fate with belief  in 
divination»: cfr. Div. 2, 12-26, 54; Nat. deor. 3, 14) e sarebbe un’aggiunta ciceroniana alle 
fonti seguite per la costruzione del discorso del primo libro (cfr.  anche Schultz 2014 , 
189). Timpanaro 1988, 320 sottolinea la possibile valenza anticesariana: «Una frase cupa-
mente anticesariana (gli dèi volevano la morte, non la salvezza di Cesare […]), la quale, 
però, conferma l’inutilità della divinazione per l’uomo» (per una versione filocesariana 
del concetto vd. però Val. Max. 1, 7, 3 nella nota prec.). Wardle 2006, 396 propone una 
lettura più sfumata:  «It is possible to understand ut as consecutive, and thus the words 
become an almost wistful reflection on Caesar’s death, or at worst a criticism of  Caesar 
for not heeding the divine warning, by one whose career had profited from Caesar’s  
friendship». Guillaumont 2006, 221-222 n. 65 (seguito da Ciafardone 2017, 67-70) sostie-
ne che «cette affirmation […] ne nous paraît pas inconciliable avec la doctrine stoïcienne:  
il s’agit en effet d’un événement passé, qui, par le fait même qu’il a eu lieu, a révélé son  
caractère fatal». Le soluzioni di Wardle e Guillaumont sono certo ingegnose, ma l’affer-
mazione di Quinto sembra proprio suggerire che la fine di Cesare fosse stabilita dagli dèi 
in modo irrevocabile: si tratta, appunto, di una catastrofe annunciata dai portenti che non 
si può stornare (cfr. la citata obiezione ciceroniana Cic. Div. 2, 54 quid autem volunt di in-
mortales […] significantes […] ea, quae cavere nequeamus?). Lo scetticismo di Cesare nei con-
fronti della divinazione è motivo attestato in questo e altri contesti: vd. ad es. Svet.  Iul. 
59; 77, 3; 81, 4; Pease 1920-1923, 310, Wardle 2006, 395 (con discussione  su non est in 
Div. 1, 119), Wardle 2009, 110 («being neither superstitious nor inappropriately skeptical 
of  traditional forms of  cult, Caesar closely approximated to the Roman paradigm»), San-
tangelo 2013, 107-114, 236-240. Su Cesare e gli omina nel Bellum vd. infra cap. 4.

31 Sui possibili sottintesi sovversivi di questa presentazione degli eventi insistono Holleman 
1969, 48-49, Hill 2002, 148-149, Joseph 2008, 29 n. 10.



Stefano Poletti                                                    62

destino che pretende la sua morte, un tentativo che si risolve, da una parte, 
in una celebrazione del futuro Augusto e di suo “padre” e,  dall’altra, in una 
dichiarazione di impotenza dell’apparato divino epico a favore del dominio 
dei fata32.

Che ruolo ha Giove in questo scenario? Il sommo dio interviene a sanci-
re l’impotenza degli dèi e l’inutilità dei loro omina. La differenza fra Giove e 
le altre divinità è limitata alla diretta conoscenza dei fata e alla piena, serena 
consapevolezza che vano è resistervi. I signa possono esprimere un “tentati-
vo di resistenza”,  ma è degno di nota che il sommo dio si guardi bene dal 
lanciare la propria folgore (ingrediente tipico nei cataloghi di omina), conscio 
che tabularia […] / neque concussum caeli neque fulminis iram / […] metuunt (vv. 
810-812)33. Tale concezione del rapporto fra Giove e fatum (il dio legge i di-
segni del fato) non è scevra di tratti paradossali: fra i due poli dell’unità stoi -
ca si apre una significativa distanza34. 

Per comprendere la singolare caratterizzazione di Giove, conviene rivol-
gersi all’episodio della morte di Sarpedonte in Iliade 16, altro modello di Ovi-
dio per questa scena35 e oggetto del dibattito sulla divinazione e sul potere 
della divinità. Zeus, pur tentato di salvare il figlio, si lascia convincere da Era 
a non rinviare la morte dell’eroe e manda una pioggia di sangue per onorarlo 
(v. 460: non a caso un omen!). Nel De divinatione Cicerone sostiene che la divi-
nazione è inutile se il fato non può essere cambiato, nemmeno dagli dèi; que-
sto, a suo parere, sarebbe il concetto del passo di  Il. 1636. Anche la ripresa 

32 Cfr. per contrasto Cic. Cat. 3, 19 (gli aruspici) […] bellum civile ac domesticum et totius urbis 
atque imperi  occasum appropinquare  dixerunt,  nisi  di  immortales  omni ratione placati  suo numine 
prope fata ipsa flexissent: così sarà e la congiura verrà sventata.

33 Fulmini e saette, soprattutto “a ciel sereno”, sono di prammatica in questi contesti (Verg. 
Georg. 1, 477-478, Lucan. 1, 530; Fischbach 1947, 112-113). La superiore scientia di Giove 
e la sua acquiescenza ai disegni del fato sembrano palesarsi anche in questo dettaglio del 
catalogo di signa ovidiano.

34 Hardie 2015 ad Ovid.  Met. 15, 813-815: «Una completa separazione fra fato e Giove è 
presupposta qui».  

35 Hardie 2015 a Met. 15, 807-842.
36 Cic.  Div. 2, 25 si enim nihil fit extra fatum, nihil levari re divina potest.  hoc sentit Homerus, cum 

querentem  Iovem  inducit,  quod  Sarpedonem  filium  a  morte  contra  fatum  eripere  non  posset.  
Interessante anche la citazione successiva (Div. 2, 25): hoc idem significat Graecus ille in eam 



Teologia della guerra civile                                         63

virgiliana  dell’episodio  omerico  (Giove  ricorda  proprio  Sarpedonte:  Verg. 
Aen. 10, 470-471) è presupposta da Ovidio37. Nell’Eneide, davanti alla tristez-
za di Ercole per l’imminente morte di Pallante, viene ricomposta qualsiasi 
«contraddizione fra pronoia divina e heimarmene» e «Giove può solo parlare il 
linguaggio del fato»38. Il Giove ovidiano certo conosce i disegni del fato (vi si 
allinea serenamente, non vi resiste), ma in Ovidio si insiste proprio sulla se-
parazione fra divinità e fata. Nelle Metamorfosi il tema emerge chiaramente già 
nel discorso di Giove in Met. 9, 428-438, in un contesto (ringiovanimento di 
Iolao e connesso dibattito fra gli dèi) importante per la definizione dell’appa-
rato divino ovidiano e del suo rapporto con il fato, in dialogo intertestuale 
con diversi modelli (scene divine di  Aen.  1 e 10,  Il. 16).  Lì si assiste  a una 
vera e propria «confessione di impotenza», una confessione che in  Met.  15 
assume una valenza attuale e più scopertamente politica39.

Tutto ciò ha conseguenze di un certo rilievo sulla componente consolato-
ria40 e (soprattutto) su quella teleologica della profezia di Giove. Ciò che la 
divinità ovidiana profetizza non è parte di un suo piano ordinatore: la teleo-
logia proposta è qualcosa di posticcio, un’interpretazione di un disegno su 
cui il dio non esercita giurisdizione. Com’è noto, anche il rapporto del Giove 
virgiliano coi fata contiene diverse ambiguità - evidenti soprattutto se si con-
fronta la profezia di Aen. 1 con il concilio di Aen. 1041. Ovidio sta reagendo a 
queste ambiguità ed è notevole, in questo senso, la differenziazione rispetto 

sententiam versus: quod fore paratum est, id summum exsuperat Iovem . Cfr. Timpanaro 1988 ad loc. 
e Barchiesi 1984, 22. Sull’interpretazione ciceroniana, ben testimoniata nelle fonti anti-
che, cfr. Pease 1920-1923 ad loc. Sulla famosa scena iliadica cfr. Pucci 2018, 32-41.

37 Cfr. Hardie 2015 a Met. 15, 780-781 e 807-842.
38 Barchiesi 1984, 23.
39 Sulla scena di Met. 9 rimando all’illuminante indagine di Galasso 2002. Cfr. anche Lenzi 

2015, 109-133.
40 «In quel caso [in  Aen. 1] […] si trattava di un argomento che traeva forza consolatoria 

dall’inevitabile esito trionfale, mentre qui deve rendere accettabile un fatto luttuoso che si 
vorrebbe evitare» (Galasso 2000, 1605-1606).

41 Sulle ambiguità del Giove virgiliano e il suo rapporto con il  fatum (si ricordi in particolare 
il “fata viam invenient”  [Verg.  Aen. 10, 113]) cfr. almeno Bianchi 1985, Neri 1986, 1977-
1981, O’Hara 1990, cap. 4, Feeney 1991, 137-158, Baier 2010, 116-117, Ahl 2012, Cairo 
2013, 166-170.



Stefano Poletti                                                    64

al referente più diretto della scena, l’incontro fra Giove e Venere in Aen. 142. 
Lì la profezia  dota il lettore di uno schema interpretativo fin dall’inizio del 
poema e in un’epoca mitica, qui arriva alla fine dell’opera e alle soglie della 
guerra civile43; lì il legame fra Giove e il fato appare particolarmente stretto, 
qui vengono presentati come entità sostanzialmente separate.

Il rapporto fra il dio e i fata nella scena ovidiana è dunque connesso alla 
definizione del rapporto intertestuale fra il passo delle Metamorfosi e l’Eneide44. 
Le parole di Giove, che “legge e ricorda” il testo dei tabularia (Met. 15, 814 
“legi ipse animoque notavi”), richiamano quelle di Marte al sommo dio circa la 
divinizzazione di Romolo in Met. 14, dove il dio della guerra ricorda la pro-
messa di Giove nel  concilio enniano (Met.  14, 813  “nam memoro memorique 
animo pia verba notavi”)45. In Met. 15 subentra una relazione più complessa con 
l’Eneide. Il discorso del sommo dio si configura come una sorta di “precisa-
zione intertestuale” circa la profezia di Aen. 1 e il suo legame con i fata: nelle 
Metamorfosi si specifica che il ricordo deriva da una lettura (e interpretazione) 
dei  tabularia del fato. La risposta alla visione pessimistica di Georg. 1 e degli 
omina virgiliani passa attraverso la confortante profezia di Aen. 1 (si risponde 
a Virgilio con Virgilio), ma anche attraverso una reinterpretazione del testo 
che svuota il dio di ogni responsabilità decisionale e direttiva nella narrazione 
epica: il “ricordo intertestuale” comporta una radicale rinegoziazione del si-
gnificato e della funzione dell’apparato divino. Il contenuto della profezia di 
Giove, nella sostanza, non dovrebbe essere quindi nuovo a Venere (questo 

42 Sul Giove ovidiano e il rapporto con l’Eneide vd. in part. Smith 1994, Tissol 1997, 189ss., 
Segal 2001, 89-91 (che si sofferma anche sul modello di Aen. 12), Feldherr 2010, 69-70, 
Lenzi 2015, 138-146. Utili spunti sul confronto Aen. 1-Met. 15 in Galasso 2002, 131-133, 
Clément-Tarantino 2010, Gladhill 2012 e Cairo 2013. Osservazioni sulla “debolezza” del  
Giove ovidiano e sulla sua ricezione nell’epica lucanea e flavia in Criado 2011, 267-269 e 
Criado 2013, 211-212.

43 Su questo punto Barchiesi 2001, 74-75 e Rosati 2001, 41-43.
44 «Jupiter can speak thus because he has read the Aeneid» (Barchiesi 2001, 130-131). Cfr. 

anche Clément-Tarantino 2010 e Hardie 2015 a Met. 15, 813-815.
45 Sul rapporto con le parole di Marte cfr. Smith 1994; sulla scena di Met. 14 come esempio 

di autoriflessività intertestuale Conte 1985, 35-37, Hinds 1998, 14-16 e Lenzi 2015, 134-
138.



Teologia della guerra civile                                         65

sembra suggerire l’etiamnum del v. 815)46. Esso si concentra però più diffusa-
mente sul delicato momento della successione fra Cesare e Augusto e dun-
que sulle guerre civili che portano all’affermazione di quest’ultimo, rileggen-
do in senso celebrativo la materia del finale delle Georgiche. Com’è stato nota-
to, le somiglianze fra le Res gestae divi Augusti e il passo in questione possono 
suggerire che questo Giove “depotenziato” sia ridotto a portavoce di un al-
tro auctor, Augusto stesso47. 

Ovidio rilegge i signa oggetto del finale di Georgiche 1, svela il piano divino 
sotteso alla morte di Cesare e risponde all’“enigma teologico” formulato da 
Virgilio.  Nel passo si può cogliere una riflessione sul provvidenzialismo e 
sull’utilità dei signa,  sulla teleologia e sul potere del  Götterapparat epico. Al 
pessimismo del finale di  Georg. 1 subentrano i confortanti toni panegiristici 
ispirati all’incontro fra Venere e Giove di Aen. 1, ma l’apparato divino, grazie 
a un sottile richiamo ai modelli epici e alla discussione filosofica (Giove, gli 
dèi e il dominio del fato; signa e divinazione), ne esce sostanzialmente depo-
tenziato, mentre i fata assumono un ruolo preminente. La provvidenza divi-
na,  che  guida  il  corso della  storia  e  della  narrazione epica,  cede il  passo 
all’ineluttabile destino: questo prevede una disgrazia (l’assassinio di Cesare) e 
a nulla servono gli omina mandati dagli dèi. La “teleologia” proposta da Gio-
ve rappresenta un’interpretazione consolatoria del corso degli eventi, ma sul-
la forza del destino egli non esercita alcun potere. Rispetto alle  Georgiche  e 
all’Eneide Ovidio sposta l’enfasi sulle questioni, tutte politiche, dell’assassinio 
del dittatore e, soprattutto, dell’apoteosi e della successione Cesare-Augusto. 
La morte di Cesare, la divinizzazione sua e di suo figlio adottivo ridefinisco-
no in maniera radicale il senso del tradizionale Götterapparat. Nel finale delle 
Metamorfosi è resa manifesta la natura “artificiale” degli dèi epici e in special 
modo di Giove, meri osservatori ed interpreti di una storia già scritta e fuori 
dal loro controllo. Con la sua risposta alle Georgiche (con i suoi signa inutili, la 
sua profezia “posticcia”, i suoi dèi impotenti) Ovidio mette a fuoco i para-

46 Ovid. Met. 15, 815 “ne sis etiamnum ignara futuri”. Barchiesi 2001, 131 menziona appunto la 
profezia di Aen. 1; Hardie 2015 ad loc. richiama anche lo scudo di Aen. 8 («[…] dopo tut-
to, proprio lei aveva portato il profetico scudo a Enea»).

47 Cfr. Hardie 1997, 196, Hardie 2002, 202-206, Feldherr 2010, 74-75, Clément-Tarantino 
2010, 23-25, Poletti 2018, 104-105 e n. 29.



Stefano Poletti                                                    66

dossi che investono il genere epico nel momento in cui è il princeps a (ri)scri-
vere la storia (più precisamente la storia delle guerre civili), a dettarne l’inter-
pretazione all’apparato divino.

1.4.  Omina e  profezie  dopo  il  passaggio  del  Rubicone:  l’oscura 
provvidenza crudele di Lucano 

In Pharsalia 1, dopo la narrazione del passaggio del Rubicone e della pau-
ra del popolo a Roma, incontriamo il più lungo catalogo poetico di prodigi a 
noi pervenuto, che ingloba ed espande qualsiasi trattazione precedente. Al di 
là dei punti di contatto con le fonti storiche48, i signa e le profezie nel finale 
del libro primo (vv. 522-695) vanno letti soprattutto sullo sfondo della chiusa 
di Georgiche 1 e dell’ultima scena delle Metamorfosi. Proprio da questi testi, in 
modo strutturale, il poeta prende le mosse per costruire il suo rivoluzionario 
epos della guerra civile e, in special modo, il suo peculiare apparato divino49.

A proposito della collocazione del catalogo, Paul Roche50 richiama rapida-
mente i due precursori di Lucano e osserva:

48 Appiano presenta una lista di portenti in una simile posizione (App. BC 2, 36: cfr. Carsa-
na 2007 ad loc.). Cassio Dione ritarda il resoconto dei prodigi fino all’arrivo di Pompeo a  
Durazzo per ragioni narrative (Dio 41, 14), ma afferisce alla medesima tradizione. La te-
stimonianza di Dione, debitamente valorizzata da Radicke 2004, 194 n. 161 (cfr. anche 
Rambaud 1988 e Wiener 2006, 148), è generalmente trascurata (secondo Fantham 2011, 
548 n. 37 i prodigi «are not found in Dio»; Roche 2009, 42 considera l’elenco di prodigi 
una probabile invenzione lucanea).

49 Sull’intertestualità con le Georgiche (e in special modo con il finale di Georg. 1) vd. Paratore 
1943, Badalì 1977, Bocchi 2011, Casali 2011, Nauta 2018, Kersten 2018 (in part. 56-59). 
Sul rapporto con Ovidio Feeney 1991, 292-298, Esposito 1995, Wheeler 2002, Tarrant 
2002, Roche 2009, 25-27, Keith 2011, Watkins 2012. Sulla divinazione in Lucano Wiener 
2006, 131-178, Roche 2009, 34-35, Santangelo 2015. Mi concentrerò sulla narrazione di 
prodigi e profezie di  Pharsalia  1,  ma si tengano presente anche i rapporti dell’elogio di 
Nerone (e della “teleologia” ivi proposta) con la tradizione panegiristica di età augustea,  
con Virgilio e Ovidio nello specifico (Wheeler 2002, 369-372, Kersten 2018, 264-312; sul 
tema torneremo nel cap. 4 § 5).

50 Roche 2009, 319 (cfr. anche pp. 24 e 27).



Teologia della guerra civile                                         67

The “correction” is polemical: the destruction of  the dictator 
is replaced by the destruction of  the republic and the implica-
tion is clearly that the greater perversion of  natural order was 
Caesar’s invasion of  his fatherland rather than his assassina-
tion.

Questa osservazione sulla valenza anticesariana di tale “correzione”, rin-
tracciabile in diversi studi su Lucano51, coglie senz’altro un aspetto importan-
te della questione. Tuttavia, rischia di risultare un po’ troppo generica, ap-
piattendo le differenze fra Virgilio e Ovidio.  La morte di Cesare riceve una 
trattazione e un’enfasi ben diversa nelle Georgiche e nelle Metamorfosi. Lucano 
sembrerebbe rispondere più alle Metamorfosi che al Virgilio georgico, proprio 
perché in  Ovidio i  motivi  encomiastici  intorno alla  dipartita  del  dittatore 
sono smaccati e viene proposta una prospettiva ottimistica/consolatoria alle 
soglie della guerra civile. Se si individuano gli accenti più scopertamente filo-
cesariani di Met. 15 come riferimento polemico di Lucano, si potrebbe ipo-
tizzare che la “correzione lucanea” vada letta più precisamente come risposta 
alla “correzione ovidiana”. 

Lucano sembra ribattere alla scena che chiude le Metamorfosi (con gli omina 
e la  profezia  di  Giove)52 e reagire alla  complessa operazione intertestuale 
messa in atto da Ovidio (l’attualizzazione della profezia di Aen. 1 nell’immi-
nenza del conflitto e la concomitante ricollocazione dei prodigi rispetto a 
Georg.  1, finalizzata ad aumentare il  pathos in occasione della morte di Cesa-
re). Questo ribaltamento di prospettiva, inevitabilmente, stimola il confronto 
con il finale del primo libro delle Georgiche, ove il successo di Ottaviano è au-
spicato ma non certo, e la sua lode si risolve soprattutto nella preghiera che 
abbia fine il disordine universale causato dalla guerra civile. In Lucano i pro-

51 Ad es. Feeney 1991, 271 e Narducci 2002, 58-59. Alcuni omina lucanei (le comete 1, 526-
532; l’oscuramento del sole 1, 540-544; la divisione del fuoco di Vesta 1, 549-552; l’aru-
spicina 1, 609-629) sono stati interpretati come reazione “anticesariana” al modello virgi-
liano e ovidiano:  Narducci  1974,  Narducci  2002,  54-59,  Ambühl 2015,  73-75,  78-85, 
Kersten 2018, 56-57 (Narducci e Ambühl sottolineano anche il rapporto con la tragedia 
senecana).

52 Uno spunto sul modello ovidiano in Narducci 1974, 99 e Narducci 2002, 142-143 n. 6.



Stefano Poletti                                                    68

digi avvengono in seguito a un atto umano, di fatto il primo “atto di guerra”:  
nelle  Georgiche si tratta dell’uccisione di Cesare, nella  Pharsalia  del passaggio 
del Rubicone, un’azione bollata come illegale e scellerata dalla Patria in lutto 
(un’eccezionale apparizione divina nella Pharsalia)53. Ciò, come è stato sugge-
rito, può rappresentare una forma di polemica con Virgilio, ma è bene riba-
dire che nel passo virgiliano il pathos per la morte di Giulio Cesare e la com-
ponente encomiastica nei suoi confronti non trovano spazio significativo (di-
scorso in parte diverso, come detto, per l’altro  Caesar, Ottaviano). Sia nella 
Pharsalia  che nelle  Georgiche i prodigi  preannunciano il nefas  incombente: lo 
scontro fratricida54. Lucano propone un catalogo di portenti agli albori del 
conflitto e sposta l’attenzione sulla sua causa prima: da qui guarda a Farsalo, 
quindi alla morte di Cesare e, infine, a Filippi, con una mossa intertestuale 
che illumina la pregnante specularità fra i diversi momenti delle guerre civili,  
fra  Pharsalia  e  Philippi – una specularità centrale nel poema di Lucano, che 
trova la sua origine, in nuce, nelle stesse Georgiche (vd. infra).

Un dato ritorna costante: i portenti accompagnano un tragico, ineluttabi-
le corso degli eventi. Nelle Metamorfosi gli omina mettono a fuoco l’impotenza 
degli dèi di fronte ai disegni del fato, in Pharsalia 1 quella degli uomini (con la 
parziale eccezione della Patria, pure non connessa direttamente ai signa, una 
rappresentazione “esplicita” del livello divino viene esclusa da Lucano, così 
come lo era, viceversa, la prospettiva umana nel finale di Met. 15). Nelle Me-
tamorfosi gli omina sono segno della compassione dei superi, della loro appren-
sione per le vicende umane, ma sono inutili, perché la tragedia incombente è 
stabilita dal fato. Lucano si focalizza sul terrore causato dai signa fra gli uomi-
ni: i portenti, percepiti come segno dell’ira divina, forieri di una catastrofe 
ineluttabile,  producono l’unico risultato di togliere ogni speranza, come  ri-
marcato dal narratore in apertura e chiusura del catalogo di omina e delle pro-

53 Lucan. 1, 185-192. Cfr. Roche ad loc. e Feeney 1991, 270. Sulla scena torneremo nei capi-
toli seguenti (vd. in part. cap. 4 § 3.4-5). 

54 Jal 1963, 242: «Ces présages [delle Georgiche] […] n’annonçaient pas, en effet, comme on 
le déclare trop souvent,  la “mort” du dictateur,  mais  bien le recommencement de la 
guerre civile». Cfr. anche Donié 1996, 27, Février 2006, 426, Wiener 2006, 151, Kersten 
2018, 55-56.



Teologia della guerra civile                                         69

fezie55.  Le affinità più evidenti sono ancora una volta con le  Georgiche.  Se 
Ovidio aveva risposto alle inquietudini del finale di Georg. 1 con il suo appa-
rato divino filocesariano e filoaugusteo, Lucano reagisce ad Ovidio con un 
ritorno alla  teologia  oscura ed ambigua  del  poema virgiliano.  Certo nelle 
Georgiche il tema della miseratio degli dèi, amplificato ad arte da Ovidio, com-
pare fugacemente (Georg.  1, 466 miseratus). Lucano, per contro, demolisce il 
motivo della compassione divina, mettendo in primo piano il timor degli uo-
mini (cfr. Georg. 1, 468 timuerunt) e sviluppando l’idea dell’ira dei superi intesa 
come accanimento crudele, le cui motivazioni rimangono precluse alla pro-
spettiva umana e al narratore56. Ai fata delle Metamorfosi – una forza inesora-

55 Cfr. Lucan. 1, 522-525 tum ne qua futuri / spes saltem trepidas mentes levet, addita fati / peioris 
manifesta fides, superique minaces / prodigiis terras inplerunt, aethera, pontum ; 1, 673-674 terruerant 
satis haec pavidam praesagia plebem; sed maiora premunt; 2, 14-17 sit caeca futuri / mens hominum 
fati; liceat sperare timenti. / ergo ubi concipiunt [scil. i Romani] quantis sit cladibus orbi / constatura 
fides superum (Fantham 1992, ad loc.: «Here fides […] inverts the normal sense of  a promise 
kept, to become a threat fulfilled»). Roche 2009, 35 sottolinea come questa presentazione 
della divinazione inverta l’idea della sua “utilità etica” tipica della concezione stoica, «ac-
cording to which it [= la divinazione] is in essence a gift of  a benevolent god by which 
man can forearm himself  against the otherwise unknowable future».

56 Su ira  e saevitia degli dèi cfr. almeno Lucan.  1, 524 superi minaces; 617 iram superum; 649-
650; 2, 1 iamque irae patuere deum (ma cfr. già l’invida fatorum series in 1, 71). Sull’affinità con 
Georg.  1 cfr. Wiener 2006, 151, Bocchi 2011, 214-218, Kersten 2018, 248, 256 e passim. 
Sull’ira degli dèi nella Pharsalia (tipico elemento epico “reinterpretato” da Lucano) vedi in 
part. Feeney 1991, 272-285 (272-273 sui portenti), Fantham 2011, D’Urso 2019, 562-563, 
Barrière c.d.p.. Feeney 1991, 273 osserva acutamente: «There is no explanation or de-
scription of  the divine anger, only a picture of  its manifestations, and of  attempts by  
characters  and poet  to understand those manifestations».  A considerare la  tradizione 
poetica precedente, tali omina  potrebbero essere anche segno di pietà; tuttavia, il poeta 
della Pharsalia,  insieme ai  suoi  personaggi,  propone provocatoriamente come “ovvia” 
un’unica interpretazione (l’ira)  e denuncia il  “sadico preannuncio” rappresentato dagli  
omina. Fantham 2011, 547-549, 556, infine, nota come Lucano distacchi le cause umane, 
esposte all’inizio del primo libro, da quelle divine e lasci nel vago il nesso fra colpa uma-
na e ira/punizione divina: «Neither in Lucan nor Tacitus are we told what Roman deeds 
the civil wars are sent to punish. […] In declaring the gods’ partisanship for Caesar and 
the Caesars the poet never brings this defeat of  liberty together with a clear acknow-
ledgement of  Roman guilt:  he  thus  continues  angry  with gods  whose anger  against 
Rome he seems neither to understand nor to forgive» (cfr. anche Jal 1962). Il calzante ri-



Stefano Poletti                                                    70

bile e impersonale che prevede la morte di Cesare, con i  signa e il compianto 
degli dèi e gli onori riservati a lui (e a suo figlio) da Giove – corrispondono 
nella Pharsalia gli oscuri superi minaces, che preannunciano il nefas della guerra 
civile a un’umanità terrorizzata.

La componente profetica viene trasferita dalla figura di Giove al livello 
umano: Arrunte, Nigidio Figulo, la matrona invasata. Venuta meno una rap-
presentazione esplicita del “punto di vista degli dèi”, i signa devono essere in-
terpretati. Arrunte e Nigidio, sgomenti, prevedono il nefas57. Restii a rivelarlo, 
arrivano a mettere in dubbio i loro stessi mezzi interpretativi (Arrunte l’aru-
spicina, Nigidio Figulo le leggi degli astri)58. Nigidio si interroga angosciosa-
mente sul telos/finis della storia (Lucan. 1, 668-669 “multosque exibit in annos / 
hic furor. Et superos quid prodest poscere finem?”): la collera divina richiede la fine 
della libertas, una pace a prezzo della schiavitù (1, 670 “cum domino pax ista ve-
nit”). Proprio a partire dalla riflessione di Nigidio sul finis, Emanuele Narduc-
ci ha acutamente interpretato questo  passo come ripresa antifrastica della 
profezia di Aen. 1 e della sua teleologia59. Recentemente Sergio Casali è tor-

ferimento a Tacito è Hist. 1, 3, 2.
57 Cfr. Lucan. 1, 626, 630, 635, 667 (il  nefas in Ovidio è il cesaricidio: Ovid. Met. 15, 785). 

Sui personaggi lucanei (vd. Lucan. 1, 634-635 su Arrunte e in generale il terrore del po -
polo) si riverberano l’angoscia per la catastrofe incombente e il lamento contro l’ insupera-
bile fatum che nelle Metamorfosi sono attribuiti a Venere (Ovid. Met. 15, 775 timor; 779 an-
xia; cfr. Verg. Aen. 1, 228 tristior e 257 parce metu). Il verbo parare, in Ovidio impiegato per 
l’assassinio di Cesare, si ritrova in Lucano per la disgrazia della guerra civile, che Nigidio,  
attonito, attribuisce ai  fata  e al volere divino: Ovid.  Met. 15, 765-766 (Venere)  “adspice” 
dicebat, “quanta mihi mole  parentur / insidiae quantaque caput cum fraude petatur”  –  Lucan. 1, 
649-650 (Nigidio) “quod cladis genus, o superi, qua peste  paratis / saevitiam?” (cfr. anche vv. 
644-645  “si fata movent,  urbi generique  paratur / humano matura lues”;  v.  660  “quid tantum, 
Gradive, paras?”). Vd. anche l’auspicio del narratore 2, 14 sit subitum quodcumque paras [scil. 
Giove].

58 Cfr. Roche 2009, 360 e 365. Il tentativo di purificazione ordinato da Arrunte fallisce (cfr. 
vv. 584-638).  Su Arrunte e Nigidio vd. da ultimo Santangelo 2015 (cfr. in part. p. 186:  
«Even the astrological prediction of  Nigidius fails to make any real impact: it is a sum-
mary of  what will happen, which cannot suggest any means to shape and influence the 
future»).

59 Narducci 2002, 107-111. Si tratta della sovversione dell’accorata domanda di Venere a 
Giove (Aen. 1, 241 “quem das finem, rex magne, laborum?”) e dell’imprigionamento del Furor 



Teologia della guerra civile                                         71

nato su questo rapporto intertestuale, sottolineando il riferimento alla  «tre-
mendously  pessimistic  and  proto-Lucanian  description  with  which  Virgil 
closes Georgics 1»60. Nell’analisi della profezia di Nigidio Figulo, Narducci cita 
cursoriamente  come  possibile  intermediario  anche  l’episodio  ovidiano  in 
chiusura delle Metamorfosi61.  La scena seguente (il vaticinio della matrona in-
vasata: 1, 678-694) ha un debito ancor più esplicito col Giove ovidiano. En-
trambe le profezie, collocate alle soglie della guerra civile (e alla fine di un li -
bro), passano in rassegna le diverse tappe del conflitto incombente e, in par-
ticolare, includono il  concettismo di Filippi come “doppio” di Farsalo62. 

Nel discorso del Giove ovidiano Filippi è inserita in un elenco di vittorie 
di Augusto, dopo una menzione “abusiva” di Pharsalia. Lucano rivisita questa 
profezia, impiegando abusivamente  Philippi per indicare (anche)  Pharsalia  e 
restituisce a  Philippi la “tragica centralità” che la città detiene nel finale di 
Georgiche  1:  è  il telos catastrofico  preannunciato  dai  presagi,  il  simbolo 
dell’eterno ritorno dello scontro fratricida che, nel suo campo di battaglia 
due volte bagnato di sangue, assomma la battaglia di Farsalo e quella di Filip-
pi. Questo legame intertestuale fra i finali di tre libri (Georgiche  1, la chiusa 
delle Metamorfosi, Pharsalia 1) in contesto profetico costituisce un importante 
momento auto-riflessivo e programmatico. Lucano definisce qui la “materia 

impius (1, 294-296).
60 Casali 2011, 104-109 evidenzia in particolare il rapporto di Lucan. 1, 663, 666-668 con 

Verg.  Georg.  1, 505-511. A proposito di  finis,  cita anche il famoso Aen. 1, 279 “imperium 
sine fine dedi” e propone un confronto suggestivo sulla menzione dei fata in apertura delle 
due profezie: Verg. Aen. 1, 257-258 “parce metu, Cytherea: manent immota tuorum  / fata tibi” 
– Lucan. 1, 644 “si fata movent”  (cfr. un altro “movimento” in Verg. Aen. 1, 262 “fatorum 
arcana movebo”). Aggiungerei che, in apertura del discorso del Giove ovidiano, è Venere 
che cerca vanamente di movere fatum (Ovid. Met. 15, 807-808 “sola insuperabile fatum, / nata, 
movere paras?”).

61 Narducci 2002, 142-143 n. 6.
62 Cfr. le tappe della guerra civile in Ovid. Met. 15, 822-828 (la profezia della matrona man-

tiene certo un tono più oscuro, “oracolare”). Sul concettismo di Philippi cfr. i citati Verg. 
Georg. 1, 489-492, Ovid. Met. 15, 823-824 e Lucan. 1, 679-680 “video […] Philippos”; 694 
“vidi iam, Phoebe, Philippos” (ulteriori passi lucanei discussi in Poletti 2018, 107-111). Nella 
profezia della matrona si fa allusione anche alla morte di Cesare (Lucan. 1, 691), che por-
ta alla seconda fase del conflitto (692 consurgunt partes iterum) e dunque alla “seconda Filip-
pi”.



Stefano Poletti                                                    72

nefasta” del suo canto in relazione ai suoi precedessori e segnatamente alle 
Metamorfosi: Farsalo come premessa di Filippi, ovvero la tragica ciclicità dei 
bella per Emathios plus quam civilia campos63.

Il modello ovidiano, tuttavia, non funge da punto di riferimento mera-
mente polemico per la lettura anticesariana di Lucano, nella misura in cui la 
teleologia proposta da Ovidio contiene le notevoli ambivalenze sopra rileva-
te: una teleologia che si presta ad essere problematizzata, ad essere invertita 
di senso. Nell’episodio delle Metamorfosi la dissociazione fra dèi e fata crea un 
“vuoto di  significato” circa il  potere di Giove e l’esistenza di  un disegno 
provvidenziale (per la storia e per l’epica). Lucano reagisce a queste sollecita-
zioni con il suo epos della guerra civile: rifiuta il punto di vista augusteo sul 
conflitto fratricida, rappresentato dal tradizionale Götterapparat epico, ridotto 
ormai a  «creatura del  princeps»64, e risponde al vuoto interpretativo ovidiano 

63 Sul ruolo di Georg.  1 e sul noto aspetto metapoetico della profezia cfr. da ultimo Casali 
2011, 95-99:  «As in the case of  the recognition of  the corpse of  Pompey (agnosco), the 
matron has already seen Philippi either as a prophet, in the vision proper, or as the figure 
of  the poet, in the text of  the Georgics» – ma anche in un’altra profezia, quella che chiude 
Met. 15. Come osservato da Wheeler 2002, 374-375, Farsalo non viene citata da Ovidio 
fra i trionfi di Giulio Cesare (Ovid. Met. 15, 752-753): secondo il critico (seguito da Ro-
che 2009, 25-26) il poema lucaneo vuole “riempire” questa lacuna nella narrazione delle  
Metamorfosi. Importante, però, è proprio la menzione “abusiva” di Pharsalia fra i trionfi di 
Ottaviano (Ovid. Met. 15, 823): nelle Metamorfosi, il “racconto” delle guerre civili (Filippi e 
Farsalo) viene demandato al punto di vista tendenzioso di Giove. Lucano riparte dalla 
narrazione di Georgiche 1, dalla “seconda strage” di Filippi, ma fa un salto all’indietro, rac-
contando come i campi dell’Emazia siano stati resi pingui dal sangue romano per la pri -
ma volta: «Was bei Vergil [ma anche in Ovidio] ein Rückblick ist (von Philippi zu Pharsa-
lus), ist bei Lucan ein Vorausblick (von Pharsalus zu Philippi)» (Nauta 2018, 128). Sul le-
game strutturale fra Georgiche 1 e Pharsalia 1 cfr. Roche 2009, 24 e Kersten 2018, 55 n. 65. 
Efficace sintesi in Clement-Tarantino 2010, 22 n. 44: «Si le Bellum ciuile apparaît comme 
une continuation des  Métamorphoses,  à  la  fin desquelles  il  se rattache,  il  apparaît  aussi 
comme une continuation des Géorgiques, ou, plutôt, comme des Géorgiques recommencées 
sur la base du chant I». Tralascio l’ipotesi (improbabile) che il piano originario del poema 
includesse  la  battaglia  di  Filippi  (nella  Pharsalia  lucanea  Filippi  è Farsalo:  cfr.  Poletti 
2018).

64 Feeney 1991, 294.  Wiener 2006, 200-201 propone un rapido confronto fra Lucano e 
l’apparato divino degli altri poemi epici, considerando brevemente anche la  Götterszene 
che chiude Met. 15.



Teologia della guerra civile                                         73

con la sua “provvidenza crudele”, partendo proprio da una reinterpretazione 
degli strumenti di comunicazione fra divinità e uomo, i signa e le profezie, e 
del potere del sommo dio65.

A riguardo è centrale la famosa (e discussa) requisitoria contro il  rector 
Olympi che apre il secondo libro66. In tale invocazione a Giove, la più elabo-
rata dall’inizio del poema67, il sommo dio viene chiamato in causa in prima 
persona a rispondere dell’utilità dei dira omina e del senso della divinazione. È 
possibile che il poeta, in questa lunga allocuzione al rector Olympi, voglia rial-
lacciarsi alla Götterszene finale delle Metamorfosi, ove il padre degli dèi in perso-
na interviene, subito dopo il racconto degli omina, a confermare la vanità di 
ogni tentativo di movere fata68. Certo questo paradossale, polemico “dialogo de 
divinatione” con il  sommo dio (una figura ormai muta e inattingibile per il 
poeta della Pharsalia) segna un punto di arrivo del percorso intertestuale che 

65 Come anticipato, l’“impotenza” del Giove ovidiano trova le sue premesse nel Giove vir-
giliano: su Lucano e il rapporto Giove-fatum in Virgilio cfr. almeno Baier 2010, 116-117 e 
Bocchi 2011, 217-218.

66 Lucan. 2, 1-15 iamque irae patuere deum, manifestaque belli / signa dedit mundus, legesque et foedera 
rerum / praescia monstrifero vertit natura tumultu / indixitque nefas. cur hanc tibi, rector Olympi, / 
sollicitis visum mortalibus addere curam, / noscant venturas ut dira per omina clades? /  sive parens 
rerum, cum primum informia regna / materiamque rudem flamma cedente recepit, / fixit in aeternum 
causas qua cuncta coercet, / se quoque lege tenens, et saecula iussa ferentem / fatorum immoto divisit  
limite mundum; /  sive nihil positum est, sed fors incerta vagatur, / fertque refertque vices, et habet 
mortalia casus: / sit subitum quodcumque paras; sit caeca futuri / mens hominum fati; liceat sperare 
timenti. Rimando ai commenti di Fantham 1992 e Barrière 2016 ad loc.. (della ricca biblio-
grafia vd. almeno Johnson 1987, 5-9, Esposito 1991, Narducci 2002, 152-166,  Sklenář 
2003,  6-8, Pandey 2014,  76-77).  Sugli  interventi  del  narratore cfr.  D’Alessandro Behr 
2007 e Bartsch 2012.

67 Brevi allocuzioni a Giove anche nei discorsi di due personaggi: Cesare (1, 195-196; 198) e 
Arrunte (1, 632-633).

68 Forse si potrebbe pensare anche a un richiamo all’incalzante redde rationem che Venere ri-
volge a Giove in Aen. 1, 229-233 (la prima allocuzione al sommo dio nel poema). Pandey 
2014, 120 propone un confronto fra Lucan. 2, 4-6 e le «theodical questions» del narrato-
re epico virgiliano, come Aen. 1, 8-11 (cfr. anche Aen. 12, 503-504 a Giove). È significati-
vo che il discorso di Giove al Sole nel primo libro delle Argonautiche di Valerio Flacco sia 
stato interpretato come una ripresa dell’incontro fra Giove e Venere in  Aen. 1 e, al con-
tempo, come risposta diretta alla requisitoria lucanea contro Giove che apre Pharsalia 2 
(Stover 2012, 37).



Stefano Poletti                                                    74

abbiamo cercato di delineare. Lucano mette radicalmente in discussione l’uti-
lità della divinazione, denuncia il “sadismo” del dio, che rivela una catastrofe 
inevitabile e che toglie all’uomo ogni speranza (un argomento importante nel 
De divinatione  ciceroniano)69, e, in una provocatoria contraddizione, arriva a 
metterne in dubbio il potere e la provvidenza: alla concezione stoica della di-
vinità descritta in Pharsalia 2, 7-11 (possibile allusione polemica al Giove rap-
presentato nel frammento del De consulatu suo ciceroniano)70 si affianca l’ipo-
tesi di un mondo dominato dal caso (2, 12-13)71.

È però nel settimo libro,  prima della battaglia di Farsalo, che avviene il 
passo successivo: dalla responsabilità di rivelare il  nefas ineluttabile alla re-
sponsabilità di non impedirne la realizzazione. In un altro suo famoso inter-

69 Sull’argomento fatalista e sul “sadismo del dio” cfr. Cic. Div. 2, 54 e Nat. deor. 3, 14, ri-
chiamati da Narducci 2002, 160-161. Secondo diversi interpreti nell’incipit del secondo li-
bro «viene […] ribadito che la conoscenza di un futuro doloroso può apparire un male  
solo in una situazione di smarrimento della ragione. […] Questa situazione negativa è 
opposta agli  exempla positivi di Bruto […] e di Catone»  (Neri 1986, 1989; similmente 
Wiener 2006, 156-172; cfr. anche Fantham 1992, 67-68). Questa lettura, avanzata soprat-
tutto dai sostenitori di una interpretazione “stoica” della Pharsalia e non priva di un certo 
fascino, permette di integrare questo passo nella vituperatio della paura del popolo romano 
(cfr. Barrière 2015 e Poletti 2018a) e, soprattutto, nel tema del rifiuto della prescienza da 
parte di personaggi “esemplari” come Catone (a riguardo vedi  anche Narducci 2002,  
141-142, 154-149 e Barrière c.d.p.). In questo senso, si può pensare a una ripresa (poten-
ziata) degli impia saecula virgiliani (Georg. 1, 468); la generale decadenza morale emerge fra 
l’altro già nella descrizione dei publica semina belli. Se è evidente il contrasto che si crea fra 
il popolo impaurito e gli exempla positivi (cfr. 2, 234-325), nell’incipit del secondo libro Lu-
cano sembra sviluppare anche un discorso diverso, passando da un piano umano pure de-
gradato a una vituperatio  dei “meccanismi divini” che regolano il mondo e il corso della 
storia – un discorso in cui il poeta sembra reagire agli spunti dei suoi modelli.

70 Cfr. Cic. fr. 10 Courtney, vv. 1-10: anche qui una divinità dai tratti scopertamente stoici, 
in un discorso sulla divinazione alle soglie di un conflitto fra cittadini (cfr. Lapidge 1989, 
1386 e 1407). Sull’interpretazione di parens rerum (Lucan. 2, 7) vedi Fantham 1992 ad loc.

71 Come detto, Nigidio Figulo presenta una simile alternativa in apertura del suo discorso, 
quando dubita delle leggi degli astri nella sua previsione del nefas (1, 642-465). Il narrato-
re epico porta il dubbio a un livello superiore, riflettendo sui costituenti stessi del suo 
racconto, sul perché degli omina e dell’apparato divino: cfr. Feeney 1991, 279-281, Pandey 
2014, 118-121 («The epic narrator has effectively relinquished his exegetical role just as 
the gods have abdicated theirs»).



Teologia della guerra civile                                         75

vento il poeta avanza varie (e radicali) ipotesi sul potere divino: gli dèi non 
esistono per l’uomo o non si curano delle vicende umane; il regnum di Giove 
è solo menzogna (come può il sommo dio limitarsi a guardare e trattenere i 
suoi fulmini davanti al nefas?), mentre è un’altra entità, il caso, a determinare 
il corso degli eventi72. In questo contesto, dopo un significativo riferimento 
al cesaricidio (v. 451 Cassius hoc potius feriet caput), si tocca proprio la divinizza-
zione degli imperatori73: la pugnalata di Cassio, giusta punizione per i crimini 
commessi da Cesare, va ad occupare il posto lasciato vuoto dalla folgore di 
Giove; smascherata l’appropriazione del divino da parte dei Cesari, la loro 
apoteosi a seguito delle guerre civili viene ritratta provocatoriamente come 
una vendetta nei confronti dei  superi74. Da notare, infine, che poco prima il 

72 Lucan. 7, 445-455 sunt nobis nulla profecto / numina; cum caeco rapiantur saecula casu, / mentimur 
regnare Iovem.  spectabit ab alto / aethere Thessalicas, teneat cum fulmina, caedes! / scilicet ipse petet 
Pholoen, petet ignibus Oeten / immeritaeque nemus Rhodopes pinusque Mimantis: / Cassius hoc potius  
feriet caput!  astra Thyestae / intulit et subitis damnavit noctibus Argos: / tot similis fratrum gladios 
patrumque gerenti / Thessaliae dabit ille diem!  mortalia nulli / sunt curata deo. Vd. Lanzarone 
2016 ad loc. (ulteriore bibliografia: Neri 1986, Leigh 1997, 82-99, Narducci 2002, 59-70, 
Nickau 2003, Sklenář 2003, 8-9, Lévi 2006, 79-81, Baier 2010, Chaudhuri 2014, 172-176,  
Ambühl 2015,  233-239,  Kersten 2018,  249-256,  D’Urso 2019).  Come nota  Narducci 
2002, 61, «naturalmente vi è contraddizione con la rappresentazione, in apertura del libro 
II, degli dèi occupati a inviare ai romani presagi minacciosi: ma controsensi del genere 
non sono affatto  infrequenti  in Lucano» (cfr.  anche Feeney 1991,  281-282,  Fantham 
2011, 535, Bartsch 2012). Come detto, contraddittoria risulta anche la stessa allocuzione 
al rector Olympi. La “provvidenza crudele” della Pharsalia, proprio in quanto espressione di 
un’assenza (quella dell’apparato divino epico, della sua capacità di dare significato alla 
narrazione epica), si nutre di questi “controsensi”. Anche la definizione molto libera del-
le forze sovrannaturali (fatum, Fortuna, superi ecc.) e il ruolo sempre più preponderante di 
fato e Fortuna nell’epica lucanea costituiscono una spia  significativa in tal senso: cfr. 
Friedrich 2010 [= 1938], Dick 1967, Feeney 1991, 280, Fantham 2011, 551-556, Eigler 
2012 (cautela sull’interscambiabilità dei diversi termini in Wiener 2006, 255-256 e Walde 
2012).

73 Lucan. 7, 455-459 cladis tamen huius habemus / vindictam quantam terris dare numina fas est. / 
bella pares superis facient civilia divos, / fulminibus manes radiisque ornabit et astris / inque deum 
templis iurabit Roma per umbras. Vd. ancora Lanzarone 2016 ad loc. Sul rapporto teomachia/
divinizzazione cfr. Chaudhuri 2014, 166-176, sul Cesare lucaneo come dio 176-181 (cfr. 
anche Ambühl 2015, 238 n. 150 con bibl.).

74 Nella Pharsalia vi sono diverse allusioni all’assassinio di Cesare, da parte dei personaggi e 



Stefano Poletti                                                    76

poeta ripropone un catalogo di omina (vv. 151-213), a partire da quello asso-
ciato alla morte di Giulio Cesare, “la fuga del sole” (vv. 1-6)75, e accenna di 
nuovo alla “sadica inutilità” del preannuncio della catastrofe76.

Nella Pharsalia, ove una spinta ideologica fondamentale viene dalla messa 
in discussione della πρόνοια stoica, delle istanze ottimistiche della teleologia 
augustea  e  dell’appropriazione dell’apparato divino  da  parte  dei  Cesari,  il 
poeta riprende ed estremizza le argomentazioni contro l’utilità della divina-
zione alle soglie della guerra civile per costruire la sua “provvidenza crude-
le”. Nella presentazione degli omina e delle profezie che aprono il bellum civile, 
per mezzo di una sofisticata operazione intertestuale, Lucano raccoglie l’ere-
dità di un percorso poetico su questo tema, portando l’epica latina a una 
svolta rivoluzionaria.

del narratore stesso (cfr. Schrempp 1964, 39-50, Donié 1996, 133-134): 1, 691 sopra cita-
to (profezia della matrona); 5, 206-208; 6, 791-792, 801-802, 810-811 (visione del cadave-
re); 7, 586-596 (cfr. Lanzarone 2016 ad loc.: «A tali premonizioni è spesso associato il mo-
tivo della vendetta (ultrix… dies), per i cittadini romani uccisi, per Pompeo, per la Repub-
blica»); 8, 609-610; 10, 341-342, 528-529. In questo Lucano esalta il disegno del “fato 
vendicatore” (cfr. Gärtner 2005, 79-84) – proprio quel disegno del fato che nelle Meta-
morfosi è oggetto di miseratio degli dèi. Sulla possibilità che la Pharsalia (come le Metamorfo-
si) si chiudesse con le idi di marzo vedi Pontiggia 2020. Riferimenti critici al racconto ovi-
diano dell’assassinio e dell’apoteosi di Cesare sono stati visti nell’ascesa al cielo di Pom-
peo in apertura del libro nono, che «rovescia polemicamente la tradizione sul catasteri -
smo di Cesare» (Narducci 2002, 339; 349), e nel martirio del pontefice massimo Scevola 
(Pharsalia 2, 126-129 / Ovid. Met. 15, 777-778 e Fast. 3, 701; secondo Brena 1993 e Nar-
ducci 2002, 124-125, Lucano “smaschererebbe” l’uso improprio del modello di Scevola, 
applicato da Ovidio a Cesare).

75 Cfr. Narducci 2002, 51-74 (più di recente Ambühl 2015, 229-232). Sul rapporto fra l’omen 
dell’eclissi, la morte e la divinizzazione di Cesare vd. ancora Chaudhuri 2014, 166-169.

76 Lucan. 7, 151-152 non tamen abstinuit venturos prodere casus / per varias Fortuna notas (su cui 
vd. infra pp. 83-84). Cfr. anche il commento del narratore a 7, 185-187.



Teologia della guerra civile                                         77

2. Dèi, omina e profezie nel Bellum civile di Petronio 

2.1. La collocazione di omina e scena deliberativa

Nel Bellum la collocazione dell’incontro fra Dite e Fortuna e del catalogo 
di signa appare assai originale nel contesto delle fonti. I portenti seguono la 
scena deliberativa in cui si decide il destino di Roma, anticipando la compar-
sa dei protagonisti umani e nella fattispecie di Cesare, con tanto di nuovi omi-
na dopo il suo discorso (vv. 177-182). In questa duplice serie di omina l’autore 
sta riprendendo:

1. i portenti che avvennero appena prima del passaggio del Rubicone e 
coinvolsero direttamente Cesare;
2. i portenti che avvennero dopo il passaggio del Rubicone spargendo il 
panico fra la popolazione, in Italia e a Roma.

Al di là della plateale sostituzione del fiume con le Alpi e del conseguente 
slittamento “all’indietro” che ne deriva, è chiaro che i presagi connessi a que-
sti eventi ricevono in Petronio una radicale rielaborazione: 

1. l’elenco di omina collocato nelle fonti dopo il passaggio del Rubi-
cone (vd. soprattutto Lucano) precede nel  Bellum la narrazione di 
qualsiasi sviluppo umano e non è messo in relazione diretta né alla 
popolazione terrorizzata dai portenti né ad azioni di Cesare77;
2. subito dopo questo lungo elenco Eumolpo introduce il racconto 
del momento clou del passaggio delle Alpi (con il cadat alea) e in que-
sto contesto compaiono altri presagi che incoraggiano il generale.

Questa complessa rielaborazione dei dati tradizionali contribuisce a defi-
nire il rapporto fra umano e divino in maniera decisiva. Il tema della respon-

77 Connors 1989, 106 evidenzia l’intento sovversivo nei confronti di Virgilio che Petronio 
condivide con Lucano nel trasferimento dei presagi dalla morte di Cesare allo scoppio 
della guerra civile (come vedremo, il rapporto con Lucano è molto sfaccettato). In que-
sto senso da segnalare l’apparizione di  stelle nel  catalogo del  Bellum  (v.  139  fax stellis 
comitata  novis  incendia  ducit),  che richiama inevitabilmente alla  mente il  sidus Iulium (cfr. 
Verg.  Aen. 8, 681, Hor.  C. 1, 12, 47, Ovid.  Met. 15, 749 in sidus vertere novum stellamque 
comantem). Si tratta di una mossa “polemica” di Lucano che Petronio riprende (cfr. Lucan. 
1, 526-529 con Roche 2009; Connors 1989, 104-105).



Stefano Poletti                                                    78

sabilità umana riceve una trattazione a doppio senso78. Nel preambolo mora-
listico viene presentata la corruzione dei Romani che, inevitabilmente, porta 
alla guerra civile – una tematica ripresa nel discorso di Dite. Rilevante è che i 
portenti siano posizionati appena dopo il dialogo fra Dite e Fortuna, prima 
dell’introduzione delle vicende umane, anzi, più precisamente, quasi a incor-
niciare un passaggio decisivo delle azioni di Cesare. Per questa via si fa espli-
cito il piano divino che soggiace al catastrofico corso della storia, mentre Ce-
sare appare semplice esecutore del disegno degli dèi e di un ineluttabile corso 
degli eventi. Gli omina sono manifestazione terrena di un’inesorabile volontà 
divina destinata a compiersi (vedi la prima serie) e un incoraggiamento per il 
generale (vedi la seconda serie). Sulla scena alpina e sui signa che Cesare rice-
ve torneremo estesamente nel capitolo 4; in quanto segue ci concentreremo 
sul primo catalogo di omina, discendente diretto di Georg. 1, Met. 15 e Pharsa-
lia 1.

2.2. Dèi e signa dopo Ovidio e Lucano

Il rapporto di Petronio con la tradizione precedente è complesso e sfac-
cettato. Il referente più immediato è, naturalmente, Lucano. Il catalogo di si-
gna petroniano vuole essere una risposta all’opacità dei “moventi divini” della 
Pharsalia,  a  quelle irae  deum cui  Lucano allude ripetutamente  senza  darne 
esplicita rappresentazione: la collera degli dèi si fa manifesta nell’inconsueto 
incontro fra Dite e Fortuna. Questo evidente pattern macrostrutturale è con-
fermato  da  una  spia  intertestuale.  Il  catalogo  petroniano  si  apre  con 
un’espressione che pare riecheggiare la già citata chiusa del catalogo lucaneo:

vv. 126-127 
continuo clades hominum venturaque damna 
auspiciis patuere deum.

78 Cfr. Connors 1989, 89; Yeh 2007, 141, 187, 190.



Teologia della guerra civile                                         79

Lucan. 2, 1-4
iamque irae patuere deum manifestaque belli
signa dedit mundus legesque et foedera rerum
praescia monstrifero vertit natura tumultu
indixitque nefas.

Come notato acutamente da Feeney, in un poema che, in modo rivoluzio-
nario, mette da parte il tradizionale apparato divino, questo “manifestarsi” 
delle irae deum contiene un forte elemento di “opacità”79. Difficile che Petro-
nio avvertisse la carica paradossale dell’affermazione lucanea alla maniera di 
Feeney, ma attrae l’idea che, con questo riferimento intertestuale, intendesse 
segnalare qui il tentativo di offrire una diversa (e più convenzionale?) rappre-
sentazione di tali irae deum. La domanda da porsi è se e in che misura questa 
operazione sia riuscita al personaggio-Eumolpo.

La forte anticipazione dei presagi a prima dell’entrata di Cesare in Italia, 
prima dell’apertura delle ostilità, serve a staccare ancor di più il momento de-
liberativo divino da vicende e logiche umane, conferendogli un valore pro-
priamente fondante per la narrazione. Spicca l’eliminazione della reazione in-
timorita degli uomini davanti ai portenti. Come detto, Lucano riprende e svi-
luppa un rapido cenno di Virgilio (Georg. 1, 468): nella Pharsalia gli omina han-
no la funzione di aumentare il terrore dei cittadini alla notizia dell’avanzata di 
Cesare. La paura della popolazione è tema toccato da Petronio solo nel con-
testo della fuga da Roma (vv. 216-232), mentre in questa premessa “tutta di-
vina” il  timor di fronte ai presagi potrebbe essere alluso, al più, nella strana 
reazione di Plutone davanti al fulgur di Giove (v. 122)80. Altra differenza rile-
vante fra Lucano e il Bellum è il punto di vista del narratore nei confronti del-
le divinità. Se il poeta della Pharsalia, pur sottolineando la decadenza morale 
di Roma, indulge in invettive contro la crudeltà degli dèi, nel Bellum c’è una 
sostanziale consonanza fra la tirata moralistica iniziale e le parole di Dite e 
Fortuna, per cui la guerra si configura come punizione per un’umanità cor-

79 Feeney 1991, 273: «‘And now the anger of  the gods was obvious to see’. ‘Obvious’ is the 
last thing the anger of  the gods is here».

80 Cfr. Connors 1989, 98-99, 106-107. Sul fulgur vd. § 5 di questo capitolo.



Stefano Poletti                                                    80

rotta e tracotante. Se Eumolpo cerca di  raffigurare i crudeli moventi divini 
della Pharsalia, la polemica nei loro confronti (e nei confronti del nefas della 
guerra civile) viene di fatto rimossa81.

In Metamorfosi  15 Ovidio reagisce alle sollecitazioni presenti nelle  Georgi-
che,  risponde all’“enigma teologico”  contenuto negli  omina virgiliani  e,  più 
concretamente,  fornisce  una  rappresentazione  dei  superi che  inviano  signa 
all’alba della guerra civile. Pertanto, proprio nelle  Metamorfosi, e più precisa-
mente nella peculiare dinamica intertestuale che lega Georgiche 1 e Metamorfosi 
15, Petronio può trovare spunti per dar corpo alla sua risposta a Lucano, la 
cui narrazione appare coerente sviluppo dell’“oscura teologia” di Georgiche 1. 
Come Ovidio, Petronio si propone di disegnare un apparato divino alle so-
glie del primo atto di guerra (per Ovidio la morte di Cesare, per Petronio il  
passaggio del Rubicone/delle Alpi) – donde, in entrambi i casi, la  notevole 
anticipazione dei  deorum ministeria  (e degli  omina ad essi connessi) rispetto al 
modello. Come in Ovidio, sono i moventi divini ad essere messi in scena, 
mentre gli uomini e le loro reazioni ai portenti vengono tralasciati. Come in 
Ovidio, tale raffinata operazione è  escamotage che segnala  la presenza di una 
riflessione letteraria sull’apparato divino epico del suo predecessore: sul Göt-
terapparat dell’Eneide nelle  Metamorfosi,  su  quello  della  Pharsalia  (ma  anche 
dell’Eneide e delle Metamorfosi) nel Bellum civile di Petronio.

Questa “contaminazione” di modello ovidiano e lucaneo è evidente pro-
prio nel già richiamato incipit del catalogo petroniano:

vv. 126-127 
continuo clades hominum venturaque damna
auspiciis patuere deum.

Ovid. Met. 15, 799-800 
non tamen insidias venturaque vincere fata
praemonitus potuere deum.

81 Sul rapporto fra dèi e voce narrante vd. § 6 di questo capitolo; sul preambolo moralistico 
e la scena divina vd. anche cap. 3 § 2.



Teologia della guerra civile                                         81

Se l’apertura di Pharsalia 2 è allusa testualmente in patuere deum, proprio su 
questo singolo richiamo viene argutamente innestata la reminiscenza ovidia-
na, praemonitus potuere deum di Met. 15, 800, con il verbo al perfetto incastona-
to fra il genitivo deum e il termine per designare i  signa che gli dèi mandano 
agli uomini (praemonitus/auspiciis); per di più la struttura del verso precedente 
risulta, nell’insieme, vicina a quella di Met. 15, 799 (si veda la coordinazione 
insidias venturaque fata – clades venturaque damna). Questi versi, al pari del v. 111 
con cui si apre la profezia della Fortuna (su cui torneremo), si presentano ca-
richi di molteplici echi allusivi, che invitano il lettore, fin dall’inizio, ad ap-
prezzare la complessa intertestualità della scena.

Ora, l’apparato divino petroniano non solo risponde all’opacità degli dèi 
adirati  lucanei,  ma  sembra  invertire anche  l’impotenza  degli  dèi  ovidiani 
(non ... potuere). Petronio, per così dire, pare integrare una “lacuna lucanea” 
ispirandosi alla scena ovidiana, ma questa operazione è tutt’altro che indolo-
re e comporta una profonda dissonanza dalle Metamorfosi. Se Ovidio aveva ri-
sposto alle inquietudini del Virgilio georgico circa i superi (così come agli dèi 
dell’Eneide) con un apparato divino tutto sommato “immobile” alle soglie 
della guerra civile, l’autore del Satyricon fa agire le suggestioni provenienti dal-
la Pharsalia sul ritratto delle sue divinità e ripropone il radicale ribaltamento 
del provvidenzialismo stoico proprio di Lucano: al posto di dèi impotenti 
davanti alle disgrazie umane, Petronio mostra un Götterapparat adirato (le irae 
deum), attivamente impegnato in un piano di distruzione di Roma, e cerca di 
rappresentare le leve, i moventi divini che mettono in moto il bellum civile.

In questo senso, la scelta stessa di protagonisti così poco convenzionali, 
Dite e Fortuna, induce a riflettere82. Come sopra accennato, la “crisi del divi-
no”  di  Metamorfosi 15 ha posto le  basi  per  la  rivoluzione  di  Lucano;  per 
l’apparato  divino  anticonvenzionale  di  Petronio  il  rapporto  è  ancora  più 
esplicito e diretto. Giove e il Götterapparat hanno mostrato in Ovidio la loro 
“immobilità”, demandando tutto a un disegno del destino su cui non eserci-
tano alcuna autorità. Eumolpo si trova dunque intrappolato in questa crisi 
del tradizionale apparato divino. Da poeta epico postovidiano e postlucaneo 

82 Sulla caratterizzazione di queste divinità anticonvenzionali (e sui suoi modelli) torneremo 
infra (vd. § 4 di questo capitolo e cap. 3 § 2).



Stefano Poletti                                                    82

vuole (ri)costruirne uno che possa “spiegare” la guerra civile: si ritrova così 
per certi versi obbligato a ricorrere a figure al di fuori della tradizione. Ecco 
allora entrare in scena una divinità marginale nell’epica, il dio degli inferi, che 
auspica caldamente queste disgrazie, e una Fortuna onnipotente, arbitra dei 
fata, che asseconda i desideri del dio dei morti. Appena prima del loro incon-
tro, ai vv. 61-66 sui triumviri e la loro sorte, viene proposto un orizzonte teo-
logico alquanto singolare: l’intera vicenda del bellum civile, una catastrofe che 
ha travolto tutti e tre i gloriosi generali, viene riassunta nell’azione della Fortu-
na e della feralis Enyo83. 

Proprio nella scelta di  Fortuna, divinità che nell’epica non trova alcun 
precedente  significativo,  si  fa  particolarmente  sentire  l’influsso  lucaneo. 
Nell’epos della guerra civile di Lucano il gioco crudele della Fortuna è motivo 
centrale84. Nel poemetto petroniano il ruolo della Sorte è rappresentato con-
cretamente nei deorum ministeria, è tradotto in forma drammatica in una invida 
Fortuna personificata. La dinamica di tradizione classicistico-virgiliana e di in-
novazione lucanea trova un singolare compromesso in questa personificazio-
ne. La colonna portante dell’apparato divino del  Bellum civile, dunque, esula 
dal  pantheon canonico, nasce dalle sollecitazioni presenti nella  Pharsalia  e dà 
un volto alle “divinità invisibili” di Lucano85. L’enfatica premessa del v. 104 

83 Vv. 61-66 tres tulerat Fortuna duces, quos obruit omnes / armorum strue diversa feralis Enyo. /  
Crassum Parthus habet, Libyco iacet aequore Magnus, / Iulius ingratam perfudit sanguine Romam, /  
et quasi non posset tot tellus ferre sepulcra / divisit cineres. hos gloria reddit honores. Enyo è dai Ro-
mani identificata con Bellona. L’epitaffio è materiale topico. Nel carme AL 411 (SB) v. 2 
la catastrofe delle guerre civili induce a chiedersi se esistano dèi (credimus esse deos?); Luca-
no (6, 818; cfr. anche AL 397 [SB] vv. 3-4) attribuisce la responsabilità alla  Fortuna; nel 
Bellum troviamo Fortuna ed Enyo.

84 Vd. la bibliografia nella n. 72 di questo capitolo. Non stupisce che negli studi si utilizzi 
spesso la formula, semplicistica ma non priva di una sua efficacia, della Fortuna lucanea 
come “sostituto” dell’apparato divino tradizionale: cfr. per es. Reed 2011, 25 («Lucan’s 
poem undoes Virgilian fate and collapses it into “fortune”.  Fortuna functions as the 
chief  god in this poem, replacing the gods that were always at home in Roman historical 
epic»).

85 Cfr. le acute considerazioni di Connors 1989, 86: «In choosing Fortuna as his divine 
agent, the poet looks to Lucan’s treatment of  the role of  the divine, and his reaction 
against  Vergil’s anthropomorphic gods;  when Eumolpus gives Fortuna a voice and a 
body, he imposes Virgilian conventions upon Lucan precisely where Lucan had resisted  



Teologia della guerra civile                                         83

(si modo vera mihi fas est impune profari), in cui la Fortuna par quasi chiedere il 
permesso di parlare, può essere letta come uno scrupolo circa la liceità di ri -
velare il futuro, ma sembra anche, metaletterariamente, attirare l’attenzione 
sulla non-convenzionalità della scena86. È notevole che Lucano alluda al cita-
to Met. 15, 799 (non tamen insidias venturaque vincere fata […]) nel contesto dei 
presagi prima della battaglia di Farsalo (Lucan. 7, 151-152 non tamen abstinuit 
venturos prodere casus / per varias Fortuna notas)87, ma agli impotenti dèi ovidiani 
sostituisce proprio l’onnipotente Fortuna. Nella Pharsalia la dea rivela il futu-

them most». Cfr.  anche Feeney 1991, 270 n. 93 e Courtney 2001, 184 (già Collignon 
1892, 202 accenna al rapporto fra Fortuna lucanea e petroniana). La Fortuna ha un ruolo 
centrale anche nelle tragedie senecane (cfr. Keulen a Sen. Troad. 2).  Sebbene la dea non 
faccia parte del tradizionale apparato divino dell’epica, «daß diese Vergöttlichung eines 
Abstraktums in vollem, personenhaften Sinn zu verstehen ist (Personifikation), zeigt der  
Mythos von ihrer Beziehung zu Servius Tullius» (Fritz nel NP; si ricordi anche la rilettura 
del rapporto fra il re e la Fortuna nei Fasti ovidiani). La personificazione del Bellum, cioè, 
potrebbe in qualche misura presupporre le tradizioni mitiche in cui la Fortuna prende at-
tivamente parte all’azione. Sulla Fortuna nel mondo romano Kajanto 1981, Champeaux 
1982-1987, Billington 1996, Hecquet-Noti 2003,  Fortuna/Fors nella RE (Otto) e nel  NP 
(Fritz), Nisbet–Rudd 2004 a Hor. C. 3, 29, 49-50/51-52.

86 Connors 1989, 86-87, Connors 1990, 13. L’ambito infero è oggetto di reticenza e timore 
reverenziale: parlare di Dite (o con Dite) necessita di un premessa apotropaica sull’essere  
fas. Cfr. Verg. Aen. 6, 266-267 sit mihi fas audita loqui, sit numine vestro / pandere res alta terra et 
caligine mersas, su cui si basa Sen. HF 660-661 […] ut iura abdita / et operta terris liceat impune 
eloqui (in entrambi i casi in allocuzione agli dèi inferi); Ovid.  Met. 10, 19-20 (Orfeo)  “si 
licet et falsi positis ambagibus oris / vera loqui sinitis”; Stat. Theb. 8, 90-91 (Anfiarao) “si licet et 
sanctis hic ora resolvere fas est / manibus”. Nel Bellum si allude probabilmente a questa tradi-
zione, ma si va in una direzione diversa: la Fortuna è in condizione di superiorità rispetto  
al sovrano degli inferi. Il preambolo va dunque inteso soprattutto come scrupolo circa la 
liceità di divulgare quanto sta per accadere: è un fatto del tutto straordinario (nell’epica e 
non solo) che la Fortuna riveli a qualcuno quanto sta macchinando. Stubbe ad loc. razio-
nalizza il tutto molto rigidamente: «Das müßige si … fas est […] ist hier mechanisch aus 
anderen geläufigen Zusammenhängen heraus entlehnt worden». Secondo Baldwin 64, il 
v. 104 suggerisce una qualche forma di subordinazione della Fortuna ai disegni del Fato 
(Stubbe, in ogni caso, fa notare il limite di sovrapponibilità fra le due entità). Beil 2010,  
142 ritiene che il verso alluda all’ambigua natura del concetto romano di Fortuna, cieca  
casualità vs provvidenza.

87 Vd. anche Ovid. Met. 15, 780-782. La ricca nota di Lanzarone 2016 a Lucan. 7, 151-152 
segnala la tessera virgiliana non tamen abstinuit (Verg. Aen. 2, 534) e la ripresa siliana (Sil. 8, 



Stefano Poletti                                                    84

ro tramite gli omina; nel Bellum prende direttamente la parola (e al suo discor-
so seguono i signa).

2.3. Opacità degli omina petroniani

Proprio la scelta anticonvenzionale di Dite e Fortuna porta a meditare sul 
senso ambiguo, per non dire equivoco, del catalogo di signa, del “pezzo con-
venzionale” inserito nel  Bellum.  Nel  poemetto petroniano si ha una rappre-
sentazione esplicita delle irae deum lucanee nella scena dell’incontro fra Dite e 
Fortuna. Gli  omina successivi appaiono come coerente e immediata (v. 126 
continuo) propaggine di questo conciliabolo, preannunciando l’inevitabile at-
tuazione del piano delle divinità adirate. Tuttavia, proprio il rapporto fra dei e 
omina è in Petronio particolarmente opaco, al contrario di quanto accade in 
Ovidio.

Nel Bellum il catalogo è introdotto da auspicia deum (v. 127), ma viene da 
chiedersi   chi siano precisamente gli  dei qui richiamati  (cfr. per contrasto la 
trasparenza della scena divina in Ovidio, ove si parla di Venere e dei  superi, 
che signa […] luctus dant [Met. 15, 782]). Improbabile che questi siano da iden-
tificare sic et simpliciter  con le non-convenzionali  figure appena citate, Dite e 
Fortuna. Dei, con la sua genericità, sembra designare non solo le divinità che 
stanno per essere menzionate (v. 128 Titan, v. 130 Cynthia, v. 140 Iuppiter), ma, 
come in Ovidio (cfr. praemonitus deum [Ovid. Met. 15, 800]), anche il pantheon 
tradizionale in senso lato, proprio quelle divinità che nel  Bellum non hanno 
preso né prenderanno la parola. Come nota giustamente Häußler, Titan, Cyn-
thia,  Iuppiter,  in questo contesto,  hanno soprattutto un valore metonimico 
(Titan = sole, Cynthia = luna, Iuppiter = cielo)88. All’interno del Bellum un tale 
slittamento semantico diventa la spia di un’assenza, rimanda il lettore a una 
prospettiva olimpica su cui non è data alcuna informazione.

 Auspiciis potrebbe far pensare alla partecipazione degli dèi al piano delle 
due  malvagie  divinità  –  viene  in  mente,  in  questo  senso,  il  ruolo  attivo 
dell’Olimpo nella teomachia dei vv. 264-270. Tuttavia, come il sol delle Georgi-

624-625 nec tanta miseris iamiam impendente ruina / cessarunt superi vicinas prodere clades). 
88 Häußler 1978, 135.



Teologia della guerra civile                                         85

che e le divinità ovidiane, Titan e Cynthia appaiono allarmati da ciò che sta per 
avvenire (uno scelus [v. 131], unica attestazione del termine nel poemetto), in 
maniera non dissimile dalla mitis turba deum che fugge davanti al furor bellico 
degli umani ai vv. 245-253, e subiscono loro malgrado il corso degli eventi89. 
Proprio il primo elemento del catalogo, l’oscuramento del sole (un chiaro ri-
chiamo ai predecessori poetici), risulta emblematico90. Putares del v. 129 (civi-
les acies iam tum spectare putares)91 sembra introdurre una sorta di “congettura” 
sul punto di vista  di Titan  (più trasparente, in questo senso, la descrizione 

89 Vv. 127-131  namque ore  cruento / deformis Titan vultum caligine texit:  / civiles  acies  iam tum 
spectare putares. / parte alia plenos exstinxit Cynthia vultus / et lucem sceleri subduxit. 

90 La clausola del v. 128 arriva direttamente dalle Georgiche, in cui pure il sole è in posizione 
incipitaria: Verg.  Georg. 1, 466-467 ille etiam exstincto miseratus Caesare Romam, / cum caput 
obscura nitidum ferrugine texit (unica altra attestazione della clausola con  caligine è Lucr. 6, 
852). Di Ovidio, più che il sole (Met. 15, 785-786 solis quoque tristis imago / lurida sollicitis 
praebebat lumina terris: cfr. il deformis petroniano), è importante la descrizione di Lucifero e 
della luna insanguinata (Met. 15, 789-790 caerulus et vultum ferrugine Lucifer atra / sparsus erat, 
sparsi lunares sanguine currus). Da Lucano arrivano la caligo, che sostituisce la ferrugo virgilia-
na e ovidiana, e la denominazione Titan: Lucan. 1, 540-544 ipse caput medio Titan cum ferret 
Olympo / condidit ardentis atra caligine currus / involvitque orbem tenebris gentesque coegit / desperare 
diem; qualem fugiente per ortus / sole Thyesteae noctem duxere Mycenae. Confrontando l’omen pe-
troniano col caput nitidum virgiliano, Connors 1998, 111-112 osserva: «Unlike Virgil’s sun, 
which is bright and beautiful,  nitidum, behind its cover of  gloom, Eumolpus’ sun has 
been stained by the ugliness of  the forthcoming Civil War, and is itself  deformis and look-
ing as if  it has drunk blood, ore cruento (BC 127)». Sull’omen solare cfr. Narducci 2002, 51-
74 ( “La fuga del sole”) e Ambühl 2015, 74ss.

91 Al v. 129 spectare è congettura di Crusius/Anton (Crusius ha congetturato veritum spectare, 
ripreso da Anton che propone la sola correzione di spirare) in luogo del tràdito spirare, ac-
cettato da diversi editori moderni, con significati vari e poco convincenti (“es war, als 
lebten schon jetzt die Bürgerfeldzüge” [Stubbe]; “déjà l’on eût cru respirer l’atmosphère 
des luttes civiles” [Ernout]; “avresti creduto di respirare già allora l’aria di guerra civile” 
[Guido]). La correzione, a mio parere persuasiva, è stampata, fra gli altri, da Bücheler–
Heraeus, Müller1-4 e Giardina–Cuccioli Melloni.  Spectare permette di tracciare un legame 
preciso con quanto accade al v. 128 (vultum caligine texit) così come con il suo precedente 
virgiliano. L’idea trova sostegno anche nei versi seguenti sulla Luna: il Sole rimuove il suo 
vultus (“volto splendente” e “vista”) dalle civiles acies  così come la Luna nega la sua luce 
allo scelus imminente. Sullo sguardo del Sole cfr. almeno Sen. Med. 28-31 “spectat hoc nostri 
sator / Sol generis, et spectatur et curru insidens / per solita puri spatia decurrit poli? / non redit in 
ortus et remetitur diem?”; Phae. 677-679 “tuque, sidereum caput, / radiate Titan, tu nefas stirpis tuae 



Stefano Poletti                                                    86

della Luna) – un’ambivalenza che ritorna,  significativamente, al v. 190,  iussa 
putares, per il comportamento prodigioso dei flumina92.

A chiusura del catalogo si legge  haec ostenta brevi solvit deus  (v. 141)93. Al-
quanto sorprendente è il vago deus. Difficilmente con deus si indica il Giove 
appena citato (v. 140  sanguineoque recens descendit Iuppiter imbre). Più probabil-
mente si  designa “l’insieme delle divinità” (“der Himmel” traduce Ehlers). 
Viene da chiedersi se non ci  sia anche una sorta di  Witz sul  divus Iulius che 
sta per entrare in scena: Cesare non è ancora tecnicamente un deus, ma lo di-
venterà proprio grazie alla guerra civile (v. 290 “tu, dive”). In ogni caso, è inte-
ressante che, in apertura (cfr. v. 127 auspiciis…deum), nello svolgimento e  in 
chiusura del catalogo, regni una (ricercata) vaghezza sull’istanza divina che 
manda gli omina e sul suo punto di vista.

/ speculare? lucem merge et in tenebras fuge”. Sullo sguardo della divinità davanti allo scelus cfr. 
Lucan. 7, 447-448 spectabit ab alto / aethere Thessalicas, teneat cum fulmina, caedes e Stat. Theb. 
11, 121ss., in part. 135-136 (Giove e gli dèi distolgono lo sguardo dalla battaglia) sic pater 
omnipotens visusque nocentibus arvis / abstulit et dulci terrae caruere sereno . Sullo sguardo della di-
vinità cfr. il già citato Narducci 2002, 51-74 e Lovatt 2013, 71-77 (“Limits of  power and 
averting the gaze”).

92 Cfr. infra p. 295. In questo senso (paradossalmente) è più esplicita la  presentazione del 
“punto di vista del Sole” nel famoso omen prima di Farsalo narrato in Lucan. 7, 1-6 (vedi 
il voluit del v. 4 e la proposizione finale del v. 6: defectusque pati voluit […] / ne Thessalico pu-
rus luceret in orbe). Si ricordi anche il (Sol) miseratus … Romam di Verg. Georg. 1, 466.

93 Tralasciando l’interpretazione improbabile di Baldwin («performed as an official duty»: 
OLD s.v. solvo 21), gli interpreti si dividono sulla resa di solvo del v. 141: “sciogliere, svela-
re, chiarire i prodigi” (interpretazione più diffusa, attestata già da Burman), con gli ostenta 
considerati  alla stregua di enigmi (vd. l’espressione  aenigmata solvere; Hyg.  Fab. 136, 3  ad 
monstrum solvendum augures convocavit) oppure “adempiere, confermare i prodigi, portare a 
compimento quanto da loro preannunciato” (Stubbe  ad loc.,  interpretazione ripresa da 
Branham–Kinney, Holzberg e da Delz a Sil. 16, 126). In questa seconda interpretazione 
verrebbe sfruttata una particolare accezione di solvo (OLD s.v. solvo 20), indicante la realiz-
zazione/la conferma di fides, promissa, vota, con un’allusione al concetto della “fides di omi-
na  e profezie”, della loro “veridicità” e della “conferma dei fatti” (cfr. TLL 6.1.684.73-
685.18; cfr.  Ovid. Pont. 3, 4, 98-99 iam pondus dices omen habere meum. / crede,  brevique fides 
aderit; Iust. 17, 1, 4 nec ostentis fides defuit, nam brevi post tempore […]). La iunctura avrebbe qui 
significato analogo a  implere fidem ominis di Tac.  Hist. 2, 78, 2 (victoriae decus implesse fidem 
ominis videbatur).



Teologia della guerra civile                                         87

In questi  auspicia deum si apre, insomma, un non indifferente margine di 
ambiguità.  Una stimolante linea di interpretazione riguarda proprio il grado 
di opacità di questi signa non solo in Lucano, ma anche in Petronio, nella mi-
sura in cui entrambi rinunciano agli dèi della tradizione. Gli  omina petroniani 
non ci dicono nulla di quella prospettiva olimpica che appare sostanzialmen-
te ininfluente nel contesto del  Bellum civile e  si fanno pertanto espressione 
della crisi dell’apparato divino epico e della sua capacità “significante”, crisi 
presente, in diversi modi e  forme, negli intertesti del poemetto e segnata-
mente in Lucano. In questo il tentativo di “ricostruzione” di Eumolpo mo-
stra pericolose crepe.

3. La profezia della Fortuna 

3.1. La profezia della catastrofe

Nel percorso sugli dèi e sugli omina alle soglie della guerra civile uno spa-
zio a sé richiede la componente profetica, che Petronio sintetizza nelle paro-
le della Fortuna ai vv. 111-11594:

cerno equidem gemina iam stratos morte Philippos
Thessaliaeque rogos et funera gentis Hiberae.
iam fragor armorum trepidantes personat aures.
et Libyae cerno tua, Nile, gementia claustra
Actiacosque sinus et Apollinis arma timentes. 

94 Il passo è afflitto da gravi problemi testuali e interpretativi. Il più spinoso è senz’altro 
quello del v. 113, trasposto dalla maggior parte degli editori prima del v. 111 (Bouhier, se-
guito da Müller2 e Schmeling–Setaioli) o dopo il v. 115 (Suringar, seguito da Bücheler in  
app. e Müller3-4 ), con interpunzione dopo Libyae e coordinazione dei due genitivi (funera 
gentis Hiberae / et Libyae. Cerno…). Questa coordinazione è però a mio parere forzata e 
poco convincente. Si tratta di un passo molto dibattuto e se non si vuole accettare il pe-
sante Libyae ... tua, Nile, gementia claustra al v. 114, si potrebbe tentare un Libyae … te, Nile, 
gementia claustra. Lucano, in due delle tre attestazioni del termine claustrum nella Pharsalia, 
utilizza  un simile  costrutto  apposizionale:  Lucan.  10,  313 regni  claustra  Philae;  10,  509 
claustrum pelagi cepit Pharon.



Stefano Poletti                                                    88

Punto di partenza obbligato è, ancora una volta, la chiusa del primo libro 
delle Georgiche. Il v. 111 (cerno equidem gemina iam stratos morte Philippos) richiama 
la rappresentazione della ripetuta strage fratricida “vista da Filippi” (Verg. 
Georg. 1, 489-492): 

ergo inter sese paribus concurrere telis
Romanas acies iterum videre Philippi;
nec fuit indignum superis bis sanguine nostro
Emathiam et latos Haemi pinguescere campos.

Il riferimento alle Georgiche si rivela particolarmente efficace proprio nelle 
sue implicazioni teologiche: Virgilio si lamenta che gli dèi abbiano permesso 
un indignum (bis sanguine nostro, iterum videre ecc.) e prega che Ottaviano ponga 
fine ai ripetuti spargimenti di sangue romano; Petronio presenta la Fortuna, 
una divinità adirata, che, nella sua profezia, vede il perpetuarsi della strage, e 
non è prospettata alcuna via d’uscita. 

Sul passo petroniano agisce a livello strutturale anche il finale del quindi-
cesimo libro delle Metamorfosi di Ovidio (vv. 807-842), un altro pezzo di “epos 
storico” in cui le tappe della guerra civile vengono preannunciate dall’appa-
rato divino a conclusione del poema, ma non raccontate dal narratore epico 
–  a questo riguardo si confrontino anche le parole di Discordia al termine 
del Bellum (vv. 283-295), un importante doppio della profezia della Fortuna. 
Alla disperazione di Venere Giove risponde con una confortante predizione 
(le vittoriose battaglie di Ottaviano, il venturo periodo di pace). Petronio ri-
prende senz’altro la scena ovidiana nella preghiera del costernato Dite a For-
tuna e nella  rivelazione di quest’ultima sulle imminenti guerre civili95.  Il v. 
111, certo legato a Verg. Georg. 1, 489-492, risente della mediazione di Ovid. 
Met. 15, 824 (iterum…caede Philippi). Come detto, Ovidio relativizza il pessimi-
smo  delle  Georgiche con  il  quadro  consolatorio  proprio  delle  profezie 
dell’Eneide96.  Petronio inverte il meccanismo: portando alle estreme conse-

95 Sul rapporto con la preghiera di Venere a Giove in Aen. 1 vd. cap. 3 § 1.1.
96 Meritano almeno una menzione Manilio e Calpurnio Siculo. Nel finale del primo libro 

degli Astronomica, dopo la menzione dei signa e delle guerre civili, viene descritto l’impri-
gionamento della Discordia sotto Augusto (Manil. 1, 922-924 sed satis hoc fatis fuerit: iam 



Teologia della guerra civile                                         89

guenze la teologia incerta e ambigua del finale di  Georgiche 1, intacca e sov-
verte qualsiasi prospettiva a lieto fine. Le parole della Fortuna non lasciano 
intravedere nessun salvifico orizzonte augusteo: il sangue è fine a se stesso, 
destinato a saziare la sete di malvagie divinità.

Come per Lucano, l’intermediazione ovidiana di  Met.  15 non preclude 
certo il dialogo con Virgilio, ma, al contrario, stimola la problematizzazione 
delle istanze virgiliane, prime fra tutte la funzione teleologica delle profezie 
di Giove e il ruolo di Augusto nella storia. In effetti, l’attualizzazione ovidia-
na cela i citati “germi sovversivi” che Petronio svela e potenzia. Il Giove ovi-
diano non si può opporre ai disegni dei  fata, che prevedono l’assassinio di 
Cesare e il ciclo delle guerre civili, ma si limita a una semplice “lettura” e “in-
terpretazione” dei tabularia, proponendo Augusto come telos della storia solo 
alla fine del poema. La Fortuna di Eumolpo, per contro, appare arbitra dei 
fata,  attivamente  impegnata  nell’imminente  catastrofe  da  lei  profetizzata. 
Ovidio, con la sua “teleologia paradossale”, ha aperto la strada alla più radi-
cale messa in discussione del modello virgiliano (e delle convenzioni epiche) 
di Lucano e dunque di Petronio, ove la medesima teleologia viene reinterpre-
tata da un altro punto di vista divino – da una divinità, Fortuna, che sui fata 
ha un reale dominio. 

Il modello lucaneo svolge naturalmente un ruolo fondamentale nella di-
namica sovversiva messa in atto da Petronio. In generale, viene ripresa la te-
leologia  tutta  “catastrofica”:  il  disegno  del  destino  prevede  la  rovina  di 
Roma. Più in particolare, fin dai primi commentatori è stata notata la vici-
nanza del passo con la profezia della matrona invasata che chiude il primo li-

bella quiescent / atque adamanteis Discordia vincta catenis / aeternos habeat frenos in carcere clausa). 
Chiaro è l’apporto della profezia di Giove di Eneide 1, ma un’intermediazione ovidiana è 
probabile (si veda il lungo elenco delle battaglie; cfr. Bramble 1982, 481). Nella prima  
ecloga di Calpurnio Siculo e segnatamente nella profezia di Fauno (1, 33-88) si fondono 
elementi di Georgiche 1 e della profezia di Giove (ad es. Bellona incatenata: vv. 47-50 post 
tergum Bellona manus spoliataque telis / in sua vesanos torquebit viscera morsus / et, modo quae toto  
civilia distulit orbe, / secum bella geret; cfr. Henderson 2013, 177-178). L’intreccio del finale di 
Georgiche 1 e della profezia di Giove di Eneide 1 sembra diventare, sulla scorta di Ovidio, 
una movenza di prammatica.



Stefano Poletti                                                    90

bro (Lucan. 1, 678-694; anche qui, per il “movimento di chiusura”, confron-
to obbligato sono gli iussa della Discordia)97. Snodo centrale è proprio l’idea 
della  ciclicità  della guerra civile,  indicata con l’inizio di  un nuovo viaggio 
dopo la morte di Cesare (vv. 692-693 iterum, rursus) e con la ripetizione di Phi-
lippi. Filippi è la prima e ultima località vista dalla matrona:

Verg. Georg. 1, 489-492
ergo inter sese paribus concurrere telis
Romanas acies iterum videre     Philippi  ;
nec fuit indignum superis  bis  sanguine nostro
Emathiam et latos Haemi pinguescere campos.

Lucan. 1, 679-682, 692-694
                                  video Pangaea nivosis
cana iugis latosque Haemi sub rupe Philipp  os  .
quis furor hic, o Phoebe, doce, quo tela manusque
Romanae miscent acies bellumque sine hoste est.
[…]
consurgunt partes iterum, totumque per orbem
rursus eo. nova da mihi cernere litora ponti
telluremque novam: vidi iam, Phoebe, Philipp  os  .

Lucano  fa un uso massiccio,  ostentato e ideologicamente consapevole 
dell’identità del campo di battaglia di Farsalo/Filippi per trasmettere l’idea 
dell’eterno ritorno della strage fratricida, un escamotage retorico introdotto per 
la prima volta nel vaticinio della matrona, che vede Filippi due volte (bis), 
all’inizio e (iterum) alla fine. Nella ben più sintetica profezia di Fortuna il con-

97 Sul rapporto fra matrona lucanea e Fortuna vd. già González de Salas; sulla matrona e la 
Discordia cfr. Collignon 1892, 193 e più di recente Yeh 2007, 126. Sulla scena di Lucano 
cfr. almeno Roche 2009 ad loc. e Sannicandro 2010, 135-139. Ovviamente ci sono diffe-
renze evidenti, non solo per il contesto, ma anche per forma e struttura. La profezia della 
matrona è molto più lunga ed elaborata (si veda la prospettiva “aerea” da cui descrive i  
diversi scenari), oltreché ordinata dal punto di vista cronologico (con l’eccezione dei vv.  
688-689: vd. n. di Roche).



Teologia della guerra civile                                         91

cetto della ciclicità della guerra civile  è affidato tanto allo spiazzante riferi-
mento a Filippi, quanto alla potenziale ambiguità di altre indicazioni98. Intri-
gante è l’analoga ripresa del nesso videre Philippi di Verg. Georg. 1, 490: sia in 
Petronio che in Lucano Filippi da soggetto di video diventa oggetto dell’azio-
ne, mentre il soggetto è un personaggio che  formula una predizione sulle 
guerre civili99.  Petronio pare riprendere questa ingegnosa “trovata interte-
stuale” lucanea in modo alquanto sottile: l’avverbio iam, che in Lucano marca 
in modo  significativo il  vidi,  una sconcertante “(pre)visione già avvenuta”, 
viene associato nel Bellum al presente cerno, una “(pre)visione in atto”, quasi 

98 Cfr. Poletti 2018, 111-113. L’ambiguità che caratterizza il campo di battaglia di  Philippi 
nella tradizione poetica (duplex proelium ivi storicamente avvenuto, con la “doppia morte” 
di Cassio e di Bruto, o identificazione poetica fra Farsalo e Filippi?) viene riproposta da 
Petronio in modo più netto e sconcertante. La Thessalia del v. 112 potrebbe denunciare il 
tentativo di separare il doppio scontro di Filippi da Farsalo, che è appunto in Tessaglia (al  
v. 294 Petronio, in effetti, descrive il “capolinea” di Pompeo come Thessalici sinus). La rile-
vanza di questo elemento, tuttavia, dipende proprio da quanto peso si voglia dare alla 
“geografia lucanea”, che colloca anche lo scontro con i cesaricidi in Tessaglia.  Bisogna 
inoltre considerare il contesto profetico, con le sue ricercate ambiguità. La prima posizio-
ne della spiazzante gemina mors a Filippi, in un elenco pure non ordinato cronologicamen-
te, stimolerebbe l’identificazione con lo scontro incombente, quello fra Cesare e Pom-
peo. Esattamente come nella profezia della matrona di Lucano, non si menziona Farsalo, 
ma unicamente  Philippi. Certo in Lucano si  può tentare di distinguere le due “Filippi”, 
all’inizio (= Farsalo) e alla fine (= Filippi) della visione, mentre in Petronio un’unica men-
zione assommerebbe entrambe le battaglie.  Il riferimento alla battaglia di Filippi d’altra 
parte appare simmetrico rispetto alla menzione finale di Azio, una specie di cornice au-
gustea per gli eventi narrati all’inizio e alla fine della visione. La mancanza di qualsiasi ri -
ferimento a protagonisti umani, al di là del vaghissimo  timentes  del v. 115, contribuisce 
all’oscurità della profezia in maniera decisiva (per Fortuna e il suo interlocutore Dite con-
tano solo mortes, rogi, funera). Altre indicazioni geografiche sono ambigue e passibili di di-
verse interpretazioni: v. 112 funera gentis Hiberae potrebbe riferirsi sia alle operazioni mili-
tari di Cesare del 49 a.C. che a quelle del 45 a.C., culminate nella battaglia di Munda; v. 
114. Libya/Nilus richiamano tanto le campagne di Cesare (assassinio di Pompeo,  Bellum 
Alexandrinum e Africum) quanto quelle di Ottaviano del 31-30 a.C.

99 Nelle Georgiche si designa la passiva visione della strage fratricida con una personificazio-
ne ricca di pathos (il passato videre Philippi si riflette nel futuro [agricola] mirabitur ossa [Georg. 
1, 497]),  una movenza che sarà ripresa da Ovidio (Ovid.  Fast.  3,  707-708 testes  estote, 
Philippi, / et quorum sparsis ossibus albet humus). Cfr. anche la personificazione di Modena, 
Farsalo e Filippi in Ovid. Met. 15, 822-828.



Stefano Poletti                                                    92

Petronio stesse cercando di sintetizzare in un unico verso il concettismo lu-
caneo sul “doppio Filippi” (video Philippos / vidi iam Philippos – cerno … gemina 
iam stratos morte Philippos). Al pari degli esempi sopra citati, anche il verso ini-
ziale della profezia della Fortuna si propone come complesso e stratificato 
momento intertestuale, che  sembra enucleare diverse rivisitazioni poetiche 
della battaglia di Filippi.

Un’ovvia differenza fra Lucano e Petronio riguarda lo statuto del perso-
naggio che pronuncia la profezia. Nella Pharsalia l’anonima matrona incarna 
tipiche caratteristiche di indovini e profetesse, segnatamente l’ispirazione da 
Apollo (v. 678 o Paean; v. 681 o Phoebe; v. 694 Phoebe) – un dato tradizionale 
che però, in questo contesto, potrebbe assumere un significato polemico-
politico (si ricordino la mitologia imperiale e l’intervento del dio ad Azio)100. 
In Petronio la Fortuna è una figura indipendente da Apollo: il dio è parte 
della sua visione, non la ispira, non la domina (v. 115; cfr. infra). La Fortuna, 
in questo senso, ha uno statuto ibrido: se l’utilizzo della formula cerno la avvi-
cina a indovini, profetesse e dunque alla matrona, la dea è presentata però 
come entità autonoma e sovrana,  connotati che la rendono simile al Giove 
epico tradizionale e, al contempo, la collocano al di fuori e al di sopra della 
gerarchia olimpica.

Dal rapporto con il finale di Pharsalia 1 emerge come la visione della For-
tuna passi attraverso la visione della matrona di Lucano (nel tono, nei temi). 
La ciclicità o, che dir si voglia, il telos catastrofico delle guerre civili nascono 
da una riflessione sul finale di  Georgiche  1, così come da un’inversione della 
teleologia eneadica (la predizione si limita ad annunciare la catastrofe), tutti 
spunti lucanei che Petronio pare assorbire. D’altra parte, nel Bellum si sta rap-
presentando un livello superiore: la profezia è integrata all’interno dell’appa-
rato divino ed è pronunciata da una divinità che macchina la catastrofe per 
Roma.

L’influsso delle “profezie lucanee” permea anche la parte finale del di-
scorso della Fortuna. Nella descrizione del mondo dei morti che si prepara 
all’immensa strage101 Petronio si appoggia al discorso del soldato rievocato 

100 Cfr. in generale Miller 2009.
101 Vv. 116-119 “pande, age, terrarum sitientia regna tuarum / atque animas accerse novas.  vix navita 

Porthmeus / sufficiet  simulacra virum traducere cumba; / classe opus est”. Come già notato da 



Teologia della guerra civile                                         93

da Eritto e, soprattutto, alle parole di Giulia102. Mentre i personaggi in que-
stione fungono da intermediari con il mondo sovrannaturale, nel Bellum si dà 
voce direttamente agli esseri di tale realtà103.

Questa esplicita messa in discussione della teleologia augustea, che si ac-
compagna a una reinterpretazione dell’elemento profetico e divino, appare 
pienamente coerente con la presentazione a tinte fosche dell’imperialismo 
romano che apre il Bellum: secondo una dinamica lucanea, fin dal primo ver-
so (vv. 1-3 orbem iam totum victor Romanus habebat / … / nec satiatus erat) è in-
vertita la visione, tipica delle profezie eneadiche, di un impero mondiale fo-
riero di pace e di ordine104.

Bouhier ad loc. (e da Müller2, che stampa tenvia al posto di navita), navita  è superfluo di 
fianco a porthmeus (“traghettatore”). Se non si tratta di una sorta di “dotta autoglossatura  
petroniana”, magari con ironia nei confronti delle goffaggini dello stile di Eumolpo, si  
potrebbe plausibilmente pensare a una vera e propria glossa penetrata a testo (interessan-
te, in questo senso, il pesante guasto presente nel ramo degli  excerpta longa, ove troviamo 
certe al posto di  porthmeus, forse ulteriore traccia di materiale estraneo). Su questa linea, 
piuttosto che epiteti ornamentali (vd. tenuia di Müller2), proporrei un termine che enfatiz-
zi la quantità delle anime che Caronte riuscirà a stento a fronteggiare: un generico omnia, 
che non stonerebbe vicino a vix e renderebbe l’idea dello sforzo richiesto al traghettatore 
per adempiere al proprio dovere (cfr. e.g. [Ovid.] Ep. Drusi 357-358 omnis expectat avarus / 
portitor et turbae vix satis una ratis).

102 Lucan.  3,  14-19  “vidi ipsa  tenentis  /  Eumenidas,  quaterent  quas  vestris  lampadas  armis;  / 
praeparat innumeras puppis Acherontis adusti / portitor; in multas laxantur Tartara poenas, / vix 
operi cunctae dextra properante sorores / sufficiunt, lassant rumpentis stamina Parcas” . Nel regno 
dei morti si trovano spazi immensi (cfr. e.g. Sen. HF 673-674 ampla vacuis spatia laxantur 
locis, / in quae omne mersum penetrat humanum genus con n. di Billerbeck 1999), ma, a partire 
da Lucano, è attestata l’idea iperbolica dell’Ade costretto a “far spazio” per l’eccessivo 
numero di morti, come in Petronio, in profezie delle guerre civili: vd. Lucan. 3, 17 in mul-
tas laxantur Tartara poenas, 6, 799-800 regni possessor inertis / pallentis aperit sedes. La “flotta di 
Caronte”  è un «truly diabolical witticism» (George) che difficilmente si potrà ridurre a 
una dipendenza da fonti comuni (George 1974, 126-127, Smith 216 e Hunink 1992 a Lu-
can. 3, 16 pensano a Aen. 6, 413 + [Ovid.] Ep. Drusi 357-358).

103 Così  acutamente  già  Mössler  ad  loc.:  «[…]  eam  [scil.  praedictionem]  usus  illo  suo 
ministerio deorum […] Fortunae attribuit, quo exemptae ex vanitate somniorum vim et 
potestatem divini consilii conciliavit».

104 I commentatori hanno rilevato la consonanza con Lucan. 1, 109-111 populique potentis, / 
quae mare, quae terras, quae totum possidet orbem / non cepit fortuna duos . Cfr. Verg. Aen. 1, 236 



Stefano Poletti                                                    94

3.2. Lo sguardo di Apollo, lo sguardo della Fortuna 

Il confronto con un altro importante momento profetico dell’Eneide con-
ferma una siffatta tendenza. Nel v. 115 del Bellum viene richiamato lo scudo 
di Enea105 (Aen. 8, 704-706):

Actius haec cernens arcum intendebat Apollo
desuper: omnis eo terrore Aegyptos et Indi,
omnis Arabs, omnes vertebant terga Sabaei.

Sebbene non manchino altre più o meno elaborate rappresentazioni poe-
tiche della battaglia di Azio e si possano riconoscere anche altre reminiscen-
ze106, la preminenza del passo eneadico si fa sentire per più motivi. Una rete 
di echi lessicali rende il rapporto particolarmente stretto: l’accoppiata ravvici-
nata dell’aggettivo Actius/Actiacus, in entrambi i casi ad inizio di verso (in Pe-

(Venere  ricorda  a  Giove  la  sua  promessa)  [Romani]  “qui  mare,  qui  terras  omnis  dicione 
tenerent” (cfr.  4,  227-231);  7,  98-101  generi,  qui  sanguine  nostrum /  nomen  in  astra  ferant, 
quorumque ab stirpe nepotes / omnia sub pedibus, qua Sol utrumque recurrens / aspicit Oceanum,  
vertique regique videbunt (si tratta dell’oracolo di Fauno, ricordato poco dopo da Latino: 7, 
258  [progenies]  totum quae viribus occupet orbem). L’evidente vicinanza del v. 2 del  Bellum a 
Verg. Aen. 1, 236 e 7, 100-101 ha indotto alcuni a “svalutare” possibili reminiscenze luca-
nee, pure ispirate ai luoghi virgiliani, quali Lucan. 1, 109-111 e 7, 423-424 (vd. soprattutto  
l’approccio scettico di George 1974, 123 e Grimal 1977, 59ss.; Soverini 1985, 1768-1769; 
Schmeling–Setaioli ad loc.; contra Courtney 2001, 185-186). Questo ragionamento non 
tiene conto della possibilità che Lucano funga da intermediazione della movenza virgilia-
na, dissacrando l’ideale di un saldo imperium universale sine fine (cfr. Connors 1998, 105-
106 e Stein-Hölkeskamp 2010, 140-141). Che un eventuale rapporto con Lucano vada in-
teso in senso meramente parodico è una prospettiva senza dubbio limitante. Il verso ha 
una notevole somiglianza con AL 398 (R.) v. 1 Pompeius totum victor lustraverat orbem (vd. 
anche il ritmo spondaico) segnalata da Breitenbach 2009 ad loc..

105 Sul tema cfr. almeno Hardie 1986, cap. 8, Quint 1993, 21-31, Gurval 1995, cap. 5, Miller 
2009, 66-75.

106 L’attacco  Actiacosque sinus del  v.  115 del Bellum  è attestato in Manil.  5,  52 (sempre in 
relazione alla famosa battaglia). Altrove Apollo/Actiacus solo in Ovid. Met. 13, 715 Actiaco 
quae nunc ab Apolline  nota  est;  con  Phoebus significativi sono Prop. 2,  34,  61  Actia […] 
custodis litora Phoebi e 4, 6, 67.



Teologia della guerra civile                                         95

tronio riferito a sinus), e di Apollo; la menzione contestuale degli arma del dio 
(v. 704 arcum intendebat) e del terrore da essi provocato (vv. 705-706); nel ver-
so precedente i gementia claustra del Nilo potrebbero evocare il maerentem Ni-
lum di Aen. 8, 711; piccola spia, su cui ritorneremo, è la presenza del verbo 
cerno (v. 704). Ma è soprattutto la macrostruttura, il contesto profetico, a in-
coraggiare il confronto, un confronto che mette in luce essenziali divergenze, 
come fa notare Connors107:

[…] in Eumolpus’ Bellum Civile, Actium is the final catastrophe 
which Fortuna predicts for Rome. Eumolpus claims a preced-
ent for his choice to use gods to tell the story of  the Civil War 
by alluding to the only place in the  Aeneid  where Virgil nar-
rates the role of  the gods in the Civil  War fought between 
Octavian and Antony; but by placing this allusion in Fortuna’s 
list of  the terrible things which will happen to Rome, he ad-
apts his Virgilian model to new purposes and subverts the tra-
ditional praises of  Octavian’s triumph.

Spesso, in effetti, si decontestualizza il v. 115 del Bellum civile, riducendolo 
a un semplice tributo alla scena virgiliana108. Anche in questo caso, invece, è 
in azione il meccanismo fin qui delineato: la profezia viene slegata da pro-
spettive teleologiche ed encomiastiche e  attribuita a una divinità interessata 
alla  distruzione  di  Roma.  Lo  scudo  di  Enea,  “icona  cosmica”,  “climax 
dell’Eneide” (secondo le pregnanti definizioni di Hardie), è piegato a dipinge-
re il caos della guerra civile, i desideri di sanguinarie divinità.  Tuttavia, più 
che di un’inversione sic et simpliciter, si tratta di una sottile messa a fuoco delle 
tensioni del modello: Petronio sta sfruttando alcune inquietudini del suo in-
tertesto (segnatamente i mostruosi “orrori della guerra” ritratti sullo scudo) e 
imposta un sofisticato gioco sullo “sguardo della divinità”, suggerendo una 
diversa prospettiva da cui guardare (e dominare) Azio.

Consideriamo Aen. 8, 698-705: 

107 Connors 1989, 91-92 sulla scorta delle intuizioni di Zeitlin 1971, 76.
108 Miller 2009, 72 lo definisce «one-line summary of  Virgil’s Actian battle»; Rudich 1997, 

351 n. 159 lo interpreta addirittura come «sign of  his [di Petronio] loyalty to the regime».



Stefano Poletti                                                    96

Omnigenumque deum monstra et latrator Anubis
contra Neptunum et Venerem contraque Minervam
tela tenent. saevit medio in certamine Mavors
caelatus ferro, tristesque ex aethere Dirae,
et scissa gaudens vadit Discordia palla,
quam cum sanguineo sequitur Bellona flagello.
Actius haec cernens arcum intendebat Apollo
desuper […].

Virgilio rappresenta la battaglia di Azio come scontro fra Roma, protetta 
dalle divinità olimpiche, e un nemico straniero con i suoi orrendi dèi (vv. 
698-700).  Prima dell’entrata in scena di Apollo (vv. 700-704) sono  ritratti i 
demoni che raffigurano allegoricamente gli orrori della guerra, secondo una 
diffusa  movenza  epica109.  Difficilmente  si  possono liquidare  questi  versi 
come semplice stilema tradizionale e ignorare (o edulcorare) l’interpretazione 
di questo quadretto mostruoso che precede l’apparizione di Apollo110. Sareb-
be più prudente leggere tali figure, collocate medio in certamine, alla stregua del 
Furor impius della profezia di Giove, un’entità complessa e ambigua, il cui im-
prigionamento prelude alla pax Augusta (post-Azio) e, al contempo, allude al 
prezzo di sangue pagato per arrivarci111. Si ricordi, ancora, il finale di Georg. 
1, uno scenario pre-Azio112, ove si dice  saevit toto Mars impius orbe  (Georg. 1, 
511; cfr. Aen. 8, 700 saevit medio in certamine Mavors). Virgilio dissimula sapien-
temente la caratterizzazione della battaglia come bellum civile  (in questo alli-
neandosi  alla propaganda augustea)113,  ma la  Discordia richiama proprio lo 

109 «These correspond to Homeric clusters of  mostly personified deities inspiring indiscrim-
inate slaughter»: così Miller 2009, 70, con esempi da Omero e Virgilio.

110 Significativa, in questo senso, la reticenza di Hardie 1986. Miller 2009, 70 pensa che Ma-
vors e le Dirae siano entità positive a sostegno di Roma, mentre Discordia e Bellona sarebbe-
ro a sostegno di Antonio e Cleopatra; Quint 1993, 28 (similmente Lovatt 2013, 176) ritie-
ne, invece, che le forze del caos dei vv. 700-704 siano de facto accomunate alle forze orien-
tali.

111 Aen. 1, 294-295 Furor impius intus / saeva sedens super arma; Gurval 1995, 238-239, 245.
112 Wilkinson 1969, 159ss.
113 Sul delicato tema cfr. però Lange 2009, 79-94.



Teologia della guerra civile                                         97

scontro fratricida114. Gli orrori della guerra civile si affacciano anche sull’ico-
na cosmica dello scudo di  Enea.  In questa cornice  trova adeguato senso 
l’apparizione di Apollo: lo sguardo del dio sul caos appena descritto – cernens 
haec – determina istantaneamente non solo la fuga dei nemici, ma anche la ri -
costituzione del cosmo turbato dall’Eris115.

Tornando al Bellum, un dettaglio particolarmente significativo è la ripresa 
di cerno, vera e propria chiave di volta sia della scena virgiliana che di quella 
petroniana. Assai argutamente, lo sguardo di Apollo sulla battaglia viene tra-
sferito alla vista della Fortuna, una quanto mai inconsueta profetessa. Petro-
nio sta giocando con i suoi intertesti nel campo semantico della vista al fine 
di rimarcare le promesse della Fortuna, il suo protagonismo, il suo dominio 
assoluto. Come nell’acuta ripresa del videre Philippi del Virgilio georgico, assi-
stiamo qui a un altro gioco intertestuale sulla “vista”, questa volta con il cer-
nens haec dell’Apollo eneadico. Nel Bellum non si dissimula l’intervento degli 
arma del dio (la messa in fuga dei nemici, Apollinis arma timentes), ma è Apollo 
ad essere visto, ad esser ridotto a tessera di un mosaico più grande, in cui non 
appare più quale figura dominante. In altre parole, il  punto di vista viene 
spostato dalla divinità olimpica a una divinità che si erge a  emblema di (o, 
perlomeno, si allinea a) quelle allegorie del male ritratte sullo scudo di Enea.

Nell’Eneide Apollo vede gli orrori della guerra (la Discordia) e vi pone un 
limite; nel  Bellum la Fortuna (novella Discordia) vede Apollo partecipare al 
proprio piano di stragi. Nella profezia della Fortuna il fatto che sarà proprio 
il dio, nella battaglia di Azio, a porre fine alla spirale delle guerre civili è forse 
sottinteso (questo suggerirebbe la posizione finale nell’elenco), ma non rice-
ve alcuna enfasi, proprio perché la prospettiva è diversa: si enfatizza non la 
fine, ma la durata e, più sottilmente, la ciclicità dei  bella civilia (Azio, come 

114 Cfr. Servio ad loc.: Discordia, quia unius civitatis (et cives principes add. SDan.) erant (cfr. anche 
Gransden 1976 ad loc., Connors 1989, 140, Casali 2011, 105-106 n. 82).

115 Quint 1993, 28 commenta finemente il crescendo che porta al v. 704: «Apollo is the god of 
Western rationality and his decisive intervention in the battle is apparently a reaction to 
the confusion and destruction bred by the Furies of  War, Disorder, and Strife». Cfr. an-
che Lovatt 2013, 176 («Apollo embodies the powerful divine gaze») e Hardie 1986, 110 
(«the divine order of  the cosmos is inherently superior to the forces which threaten its  
disruption»).



Stefano Poletti                                                    98

suggerisce  Connors,  appare  semmai  come  «final  catastrophe»).  L’intento 
sovversivo nei confronti dell’Eneide è palese, ma tale “cambiamento del pun-
to di vista” è frutto dell’esacerbazione di una componente virgiliana. Petro-
nio narra gli scontri civili (Azio compreso) dalla prospettiva delle entità de-
moniache che godono delle guerre. La Todeszone116 (medio in certamine), appan-
naggio delle forze del caos, è certo rappresentata da Virgilio (con tutte le ve-
nature di ambiguità e inquietudine che ciò comporta), ma riceve scarsa enfa-
si, è destinata a sparire istantaneamente davanti allo sguardo di Apollo, per-
sonaggio  decisivo ad Azio, vero  deus ex machina.  In Petronio, al contrario, 
sono proprio tali entità malefiche a guidare gli eventi e a raccontare Azio (e 
Apollo) dal proprio punto di vista. 

Questa lettura del rapporto con lo scudo di Enea è confermata dalla teo-
machia che chiude il Bellum civile, pure ispirata al finale di Aen. 8: il nudo elen-
co di divinità olimpiche che accorrono a sostegno di Cesare e Pompeo (vv. 
264-270) appare strozzato fra il potente quadro delle divinità infernali (vv. 
254-263) e, ben più importante, l’apparizione della Discordia (vv. 271-295). 
Quest’ultima, quasi fosse un nuovo Apollo, impartisce da una posizione do-
minante i propri cruenti iussa, i quali, di fatto, costituiscono una nuova, breve 
profezia su quanto sta per accadere, parallela a quella della Fortuna117.

J.  O’Hara ha posto l’accento sulla  reticenza delle  ottimistiche profezie 
dell’Eneide, in cui  viene dissimulato il prezzo di morte che comporta il rag-
giungimento del  telos118.  L’approccio di O’Hara  offre uno spunto prezioso 
per comprendere l’operazione messa in atto da Petronio, che, come Lucano, 
sembra puntare i riflettori proprio sul “lato oscuro” delle profezie virgiliane. 

4. La divinità assetata di sangue

La teologia del Bellum porta al centro della scena “divinità assetate di san-
gue”, a discapito dell’apparato divino tradizionale, per spiegare lo scoppio 
della follia fratricida. In quanto segue il motivo della “sete di sangue” della 

116 Sul concetto di Todeszone vd. Hömke 2012.
117 Vd. cap. 3 § 3.
118 O’Hara 1990. Cfr. Schiesaro 1993; per un approccio opposto Henry 1989.



Teologia della guerra civile                                         99

divinità verrà contestualizzato nella tradizione letteraria, soprattutto riguardo 
le guerre civili. Anche in questo campo è riconoscibile una  precisa dinamica 
intertestuale, che inverte la teleologia di stampo augusteo e racconta il bellum 
civile dal punto di vista di divinità malefiche relegate ai margini del tradiziona-
le Götterapparat. 

4.1. La sete di sangue della Furia 

Le battaglie portano con sé spargimenti di sangue e  non stupisce che i 
demoni a vario titolo implicati in esse siano ansiosi di goderne119. Nella lette-
ratura greca creature sovrannaturali con marcati tratti vampireschi sono le 
Keres dello Scudo pseudoesiodeo, esseri mostruosi che si nutrono del sangue 
dei guerrieri caduti ([Hes.] Aspis 248-257)120, e le Erinni di Eschilo121. Nel pri-
mo caso abbiamo a che fare con un demone meramente “parassita”, quasi la 
sua unica funzione  sia quella di  esprimere allegoricamente gli  orrori  della 
guerra; nel secondo caso la caratterizzazione vampiresca delle Erinni è inve-
ce strettamente connessa alla loro funzione punitiva dei delitti.

119 La “divinità assetata di sangue” è una figura tipica che va dall’Ares-vampiro di Il. 5, 289 o 
dall’Ade che ha desiderio di “assaggiare” gli umani nell’Elettra di Sofocle (Soph. El. 542-
543  δαίσασθαι), passa per l’immagine lucanea dei Mani dei Cartaginesi vendicati, che 
probabilmente Petronio ha presente (Lucan. 1, 39 Poeni saturentur sanguine manes con n. di 
Roche 2009 e Giusti 2018, 4-6), e arriva fino alla Giunone di Silio, optatum Latii tandem po-
tura cruorem (8, 204). Talvolta, però, questi elementi ricevono, come in Petronio, particola-
re enfasi e concretezza: cfr. Dieterich 1893, 49ss., Garvie 1986  ad Aesch.  Ch. 577-578, 
Thome 1993, 178 n. 419, Geisser 2002 (indice s.v. “Vampir”). A questa  imagery (ma in 
senso diverso, non necessariamente malvagio) afferiscono le divinità oltretombali che be-
vono il sangue dei sacrifici (ad es. il Thanatos in Eur.  Alc. 843-845; anime dei morti in 
Od. 11, 96).

120 Hainsworth 2000 a Il. 12, 326-327: «Lucanesque horrors».
121 Aesch. Agam. 1188-1189, Ch. 577-578, Eum. 183-184, 264-267, 302, 305. Questo elemen-

to di ascendenza folklorica non sembra essere molto diffuso nella letteratura latina: fra le 
testimonianze più esplicite da citare le striges di Ovid. Fast. 6, 138 (plenum poto sanguine gut-
tur habent) e, in linea con la rappresentazione di Eschilo, la Megera ritratta da Claudiano 
(In Rufin. 1, 77-79 non nisi quaesitum cognata caede cruorem / inlicitumve bibit, patrius quem fuderit  
ensis, / quem dederint fratres; Levy 1971 ad loc. cita Amm. 14, 1, 2 Megaera quaedam mortalis 
[…] humani cruoris avida, detto di una donna).



Stefano Poletti                                                    100

A partire dall’Alletto virgiliana, tuttavia, le Furie «not only […] avenge 
evil, but they cause it»122. Le divinità infernali del Bellum non sfuggono a que-
sta logica e si pongono su un piano ambiguo: la reazione alla hybris e alla de-
cadenza dei Romani e una connaturata, “egoistica” sete di sangue si intrec-
ciano in una teodicea anomala e cupa che non conosce l’Olimpo e che, tanto 
sul piano umano quanto su quello divino, restituisce l’orrore e il  furor della 
strage fratricida123.

Se si accetta la datazione tradizionale neroniana del Satyricon, Plutone nel-
la poesia epica e mitologica precedente è un personaggio marginale e non as-
sume tratti malvagi e “satanici”; in Petronio diventa invece protagonista, un 
dio assetato di sangue, evidentemente sotto l’influsso dell’Alletto di Virgilio 
(e delle figure a lei ispirate). Proprio il personaggio della Furia, nelle rappre-
sentazioni poetiche successive al Mantovano, sembra guadagnarsi una gra-
duale indipendenza rispetto alla sfera olimpica e, al contempo, tale caratteriz-
zazione “malvagia” si estende all’ambito infero nel suo complesso. In quanto 
segue ci concentreremo su una coerente rete di reminiscenze (virgiliane e 
non solo) che sono sottese alla “sete di sangue” di Dite124.

4.2. Sitis e satietas di guerra civile nella poesia augustea

Iam pridem nullo perfundimus ora cruore (v. 96): così si lamenta il Dite petro-
niano. Leitmotiv del poemetto è proprio la richiesta di sangue (volti e fauci in-
sanguinati costituiscono un’imagery ricorrente: vv. 259-260 Furor; vv. 272-273 
Discordia; cfr. anche l’ominoso Titan ai vv. 127-128).

Immediata e spontanea è l’associazione fra i perfusa ora cruore del Plutone 
petroniano e l’os cruentum del Furor impius eneadico, simbolo delle guerre civi-
li: Verg.  Aen. 1, 296  fremet horridus ore cruento. Il Giove dell’Eneide, nella sua 
profezia consolatoria, descrive un demone che si è nutrito di sangue ed è de-

122 Hershkowitz 1998, 52-53.
123 Sulla Furia come codice poetico della guerra civile cfr., fra gli altri, Franchet d’Espèrey 

2003, che dedica però ben poco spazio a Petronio.
124 Nel prossimo capitolo analizzeremo nel dettaglio il lascito della figura di Alletto nella de-

finizione del “conciliabolo infernale” del Bellum, soffermandoci sull’evoluzione del perso-
naggio-Furia, in cui rientrano anche le personificazioni ovidiane e l’Eritto lucanea.



Teologia della guerra civile                                         101

stinato ormai a rimanere a bocca asciutta (per quanto “fremente”); nel Bellum 
il dio infernale si lamenta che da troppo tempo non riceve il suo tributo di 
cruor e viene rassicurato dalle parole della Fortuna. In tal senso, questi versi 
fungono da  preludio al ritratto del Furor  scatenato nel finale del poemetto 
(vv. 258-263). Nella formulazione generale dei vv. 96-97 non può sfuggire,  
inoltre, un possibile richiamo alla famosa similitudine fra Turno e un lupo da 
lungo tempo a digiuno (Aen. 9, 63-64 collecta fatigat edendi / ex longo rabies et sic-
cae sanguine fauces): il sentimento di Turno viene riproposto per una divinità, 
Dite, un nuovo e potente nemico degli Eneadi, a cui la Fortuna permetterà 
di saziare la propria sete di sangue125.

L’influsso di Georgiche 1, la cui funzione strutturale è stata sopra rilevata, 
traspare anche a livello di reminiscenze puntuali. La “quartina cruenta” dei 
vv. 96-99 del Bellum è scandita da allusioni a due luoghi virgiliani:

vv. 96-99
iam   pridem nullo   perfundimus ora cruore
nec mea Tisiphone sitientis perluit artus126

ex quo Sullanus bibit ensis et horrida tellus
extulit in lucem nutritas sanguine fruges.

Verg. Georg. 1, 491-492, 501-502
nec fuit indignum superis bis sanguine nostro 
Emathiam et latos Haemi pinguescere campos.
                        […]
satis iam pridem sanguine nostro
Laomedonteae luimus periuria Troiae.

125 Cfr. Dingel 1997 ad loc. per il retroterra epico della similitudine. Il Furor e Turno condivi-
dono molti tratti: in un’altra similitudine di Turno si dice fremit ore cruento (Aen. 12, 8 con 
Tarrant 2012 ad loc.; anche per Niso in Aen.  9, 341). Per una simile caratterizzazione di 
Mezenzio cfr. Aen. 10, 727-728 (Mezenzio) lavit improba taeter / ora cruor.

126 Se il richiamo alle Georgiche è centrale, bisogna rilevare il precedente ovidiano del sintag-
ma perluit artus (Ovid. Met. 4, 310 fonte suo formosos perluit artus): l’aggraziato quadretto del 
bagno di Salmacide si trasforma nell’orrido bagno di sangue cui aspira Tisifone.



Stefano Poletti                                                    102

Virgilio riflette sull’oltraggiosa quantità di sangue (v. 491 bis, v. 501 satis) 
versato durante la guerra civile. Il perno della riflessione è sanguine nostro, ri-
petuto enfaticamente due volte, cui rimanda l’insistenza petroniana su cruore 
e sanguine. Alla speranza del Mantovano (satis iam pridem sanguine nostro… / lui-
mus) corrispondono i mostri infernali, che, secondo l’imagery del Turno-lupo, 
iam pridem non perluunt artus e ora potranno satiari. Con l’immagine della “mes-
se di sangue” (v. 99 extulit in lucem nutritas sanguine fruges) Petronio porta al pa-
rossismo il tema della terra resa pingue dal sangue romano e la sovversione 
dell’universo georgico, motivi virgiliani già sviluppati da Lucano nel finale di 
Pharsalia 7127. La temporalità espressa da iam pridem è inevitabilmente invertita 
(siamo a un nuovo inizio delle guerre civili): la strage fratricida, che in Virgi-

127 La terra “resa fertile dal sangue” è motivo molto antico: risalirebbe addirittura ad Archi -
loco (fr. 292 W., in Plut.  Mar. 21, 3), ma nella letteratura greca è poco presente (Aesch. 
Sept. 587; West 1997, 236-237 per altri paralleli). Nella letteratura latina punti di riferi-
mento sono il citato Verg. Georg. 1, 491-492 e la probabile imitazione oraziana in Hor. C. 
2, 1, 29-32 quis non Latino sanguine pinguior / campus sepulcris inpia proelia / testatur auditumque 
Medis / Hesperiae sonitum ruinae?, entrambi in relazione agli spargimenti di sangue delle 
guerre civili. Nel luogo petroniano si elabora un’immagine pure presente all’interno della 
topica ma meno diffusa, quella del raccolto che nasce dalla sanguinolenta concimazione 
(cfr. il cit. Plut.  Mar. 21, 3). Questo specifico elemento ha due notevoli attestazioni, in 
Ovid.  Her. 1, 53-54 iam seges est, ubi Troia fuit, resecandaque falce / luxuriat Phrygio sanguine 
pinguis humus e nel finale di Pharsalia 7, nella maledizione della Tessaglia dopo la battaglia 
di Farsalo (Lucan. 7, 851 quae seges infecta surget non decolor herba?; 853-854 scelerique secundo 
[scil.  Filippi]  / praestabis  nondum siccos  hoc  sanguine campos;  864-865  nullusque auderet  pecori 
permittere pastor / vellere surgentem de nostris ossibus herbam). Efferre è assai comune per la pro-
duzione di frutti/messi (TLL 5.2.143.46ss.), ma è possibile uno specifico rapporto con 
Lucr. 1, 178-179 vivida tellus / tuto res teneras effert in luminis oras? (cfr. anche Lucr. 2, 654), il 
cui ethos viene in Petronio rovesciato (cfr. Fucecchi 2006 a Val. Fl. 6, 76). Il sorgere in lu-
cem di nutritae sanguine fruges è un’apparizione demoniaca, assimilabile alle emersioni di mo-
stri infernali assetati di sangue ritratte nel Bellum (v. 76 Ditis pater extulit ora, v. 259 [Furor] 
sanguineum late tollit caput, v. 272 [Discordia] extulit ad superos Stygium caput) e nell’archetipo 
di Verg. Georg. 3, 551-553 (saevit et in lucem Stygiis emissa tenebris / pallida Tisiphone Morbos agit 
ante Metumque, / inque dies avidum surgens caput altius  effert).  Sul tema cfr. Nisbet–Hubbard 
1978 a Hor. C. 2, 1, 29, Barchiesi 1992 a Ovid. Her. 1, 53-54 e, sulle pregnanti “propaggi-
ni staziane”, Briguglio 2017 a Stat. Theb. 1, 329; sulle varie “perversioni” della terra du-
rante la guerra civile, Ambühl 2015, 172-175.



Teologia della guerra civile                                         103

lio si spera relegata al passato e destinata a mai più ripetersi,  è auspicata da 
Dite per il prossimo futuro. 

Il finale del discorso della Fortuna riprende le tematiche di quello del dio 
dei morti, insieme al richiamo a Georg. 1, soprattutto nell’invito a Tisifone a 
saziarsi  (vv.  119-120  tuque  ingenti  satiare  ruina  /  pallida  Tisiphone,  concisaque 
vulnera mande). Il v. 119, con il termine satiari, rimanda all’idea del sangue ver-
sato “a sufficienza” durante le guerre civili presente in Verg. Georg. 1, 501 (sa-
tis iam pridem sanguine nostro). L’inquieta preghiera di Virgilio auspica che la 
misura sia ormai colma e che sia giunta la fine degli spargimenti di sangue, 
lasciando aperto un margine di ambiguità sulla responsabilità degli dèi che li 
hanno permessi. L’imperativo della Fortuna, invece, incita le divinità inferna-
li, nella figura di Tisifone, a godere dello spargimento di sangue fino a lla sa-
zietà.

Nei loro commenti al Carmen Arvale, E. Norden e Th. Birt riconducono 
al concetto della lues-ruina (v. 2 lue rue) da stornare e all’invito a Marte alla sa-
zietà (v. 3 satur fu, fere Mars) le famose preghiere di Georgiche 1 (cfr. in part. i 
vv. 501 satis iam ecc. e 511 saevit toto Mars impius orbe) e di Hor. C. 1, 2 (v. 1 iam 
satis ecc.; v. 37 [Marte] heu nimis longo satiate ludo), entrambe sulle guerre civili. 
È  singolare che, a questi esempi, venga aggiunto anche il  luogo petronia-
no128. Se i due studiosi, con i richiami a Virgilio e Orazio, mettono ben a fuo-
co un pattern tipico di tali implorazioni alla divinità nella poesia augustea (“sii 
ormai sazia delle rovine che abbiamo finora subito”), l’imperativo petronia-
no satiare ruina inverte tale formula liturgica: l’invito alla sazietà coinvolge la 
ruina che sta per arrivare, non la ruina passata (satis iam). 

In questa inversione Petronio ha un precedente illustre, ovvero l’Ottavia-
no che, nei  Fasti di Ovidio, invoca Marte sul campo di battaglia di Filippi: 
“Mars, ades et satia scelerato sanguine ferrum” (Ovid. Fast. 5, 575). Le risonanze si-

128 Birt 1900, 177-178, Norden 1995, 135 n. 1. Cfr. anche Nisbet–Hubbard 1970 a Hor. C. 
1, 2, 37. L’idea della divinità da saziare con morte e distruzione è frequente nelle tragedie 
di Seneca: vd. ad es. Sen. Agam. 519-520 nondum malis / satiate tantis (cfr. Töchterle 1994 a 
Sen. Oed. 201 per una rassegna). Concetto e clausola del v. 119 del Bellum sono ripresi in 
Claud. In Ruf. 2, 206 “numina Romanis necdum satiata ruinis” (l’ulteriore ruina è Rufino). Pe-
tronio riprende il tema in 139, 2 v. 5 gemini satiavit numinis iram a proposito di Laomedonte 
(su cui Setaioli 2011, 269-271), mito rievocato anche in Verg. Georg. 1, 502.



Stefano Poletti                                                    104

nistre di questa preghiera sono state debitamente sottolineate129.  E. Gee ha 
richiamato l’attenzione sulla rappresentazione di Philippi in Georg. 1, 461-497, 
ma l’importanza dello sfondo virgiliano si comprende appieno considerando 
la supplica agli dèi nei vv. 498-502 e in particolare il citato v. 501 (satis iam pri-
dem sanguine nostro), che  rievoca praticamente  verbatim l’immagine del sangue 
versato a Filippi con il “benestare” degli dèi. Ovidio  capovolge la retorica 
oraziana e soprattutto virgiliana: la strage è incombente (non passata) e Mar-
te  è invitato a saziare la spada (a saziarsi) di sangue romano. L’imperativo 
della Fortuna a Tisifone s’inserisce nella stessa linea e, ancora una volta,  le 
inquietudini del modello sono portate al parossismo attraverso un’inversione 
del punto di vista: lo spargimento di sangue non è parte di una confortante 
cornice augustea; la prospettiva è quella di divinità assetate di sangue e di una 
Fortuna pronta a nutrirle. Dopo la battaglia di Azio sullo scudo eneadico, la 
Fortuna dissacra anche questa ulteriore “tessera augustea” – nientemeno che 
le parole stesse del princeps. I pia arma (Ovid. Fast. 5, 569) di Augusto si tra-
mutano nei mezzi che un Furor/Mars impius usa per saziarsi.

In Petronio, anche grazie a questa audace  rivisitazione del discorso del 
princeps ovidiano, vengono potenziate le inquietudini virgiliane per una teodi-
cea in cui non sono indigna i ripetuti spargimenti di sangue romano; si cerca 
di rappresentare, a livello di deorum ministeria, quale leva possa effettivamente 
mettere in moto lo scatenarsi del Furor, un evento che Virgilio ritrae ex post e 
nel  contesto della confortante profezia  di  Giove.  L’ineluttabile  ripetizione 
dello scontro fratricida è certo riconducibile a colpe umane, ma è altresì lega-
ta a stretto giro al capriccio di divinità sanguinarie, un capriccio destinato ad 
essere soddisfatto ogniqualvolta  trascorra un po’ di tempo (iam pridem) fra 
una strage e l’altra. In quest’ottica la temporalità  dei bella civilia si prospetta 
come fatale ciclicità.

4.3. Potenze infere e Fortuna in Lucano

Nella relazione fra mondo infero e guerra civile si ritrova un importante 
elemento di continuità fra Lucano e Bellum.

129 Barchiesi 1997, 126-130, Barchiesi 2002, 10-16, Gee 2002, 61-66, Newlands 2013, 66.



Teologia della guerra civile                                         105

Una  delle  poche  divinità  esplicitamente  ritratte da  Lucano  è  proprio 
un’Erinni, che appare fra i signa nel primo libro130. Inoltre, il poeta della Phar-
salia, chiedendosi quali dèi Cesare abbia invocato nell’imminenza del nefasto 
combattimento di Farsalo, propone proprio il  Götterapparat  infernale come 
promotore dei bella impia131. Sulla stessa linea, durante la battaglia stessa, la fi-
gura tirannica e demoniaca di Cesare, “assetato di sangue”, è paragonata pro-
prio a sanguinarie divinità guerriere132. 

È però il personaggio di Eritto che assurge a simbolo del rapporto fra 
potenze infere e bellum civile (Lucan. 6, 507-830). La strega è stata interpretata 
come erede di Alletto, con cui condivide un compiaciuto desiderio di strage 
fratricida133, e, più in generale, come rappresentante (e “sostituto”) del mon-
do infernale nella Pharsalia134. Proprio questa figura fantastica, potente finzio-
ne poetica slegata dalla narrazione storica del conflitto, è quanto di più vici-
no al tradizionale apparato divino si possa rintracciare nel poema lucaneo135. 

130 Lucan.  1,  572-574  ingens urbem cingebat  Erinys  /  excutiens  pronam flagranti  vertice  pinum / 
stridentisque comas. Cfr. Feeney 1991, 271-273 e Thome 1993, 184 n. 432.

131 Lucan. 7, 168-171 at tu, quos scelerum superos, quas rite vocasti / Eumenidas, Caesar? Stygii quae  
numina regni / infernumque nefas et mersos nocte furores, / impia tam saeve gesturus bella, litasti? . 
Thome 1993, 184 e n. 431 osserva che il rifiuto lucaneo dell’apparato divino non per-
mette una vera e propria entrata in scena di questi demoni, ma il passo della Pharsalia li 
presenta  come «Vertreter des Bösen». Thome connette dunque con finezza questo pas-
so al Dite petroniano («hier sind wir […] in einer Zeit, in der die Unterwelt eindeutig 
höllenhafte Züge angenommen hat»).

132 Lucan.  7,  568 sanguineum  veluti  quatiens  Bellona  flagellum,  ripreso  al  v.  277  del  Bellum: 
sanguineam tremula quatiebat lampada dextra (al v. 256 la dea Bellona è parte del  Ditis chorus; 
cfr. anche la feralis Enyo del v. 62). Sull’associazione fra Cesare (ed Eritto) e le potenze in-
fernali cfr. Nicolai 1989, 133, Hershkowitz 1998, 218-221, Tesoriero 2004, 201-207, Har-
die 2012, 186 n. 21, Chaudhuri 2014, 176ss., Ambühl 2015, 89-90 n. 96.

133 Hardie 1993, 77. Sul desiderio di strage fratricida cfr. ad es. Lucan. 6, 577-588 Sull’asso-
ciazione col mondo infero cfr.  in part.  Lucan. 6, 513-515  coetus  audire silentum, / nosse 
domos Stygias arcanaque Ditis operti / non superi, non vita vetat . In generale su Eritto e la sua 
caratterizzazione (su cui ci soffermeremo) cfr. l’introduzione di Korenjak 1996. 

134 Thome 1993, 184 n. 432: «Einen vollwertigen Ersatz für den ausgesparten Auftritt des 
Höllenfürsten bildet außerdem die Hexe Erichtho, fast eine Übersatan, parallel dazu auf  
‘menschlicher’ Ebene in gewissen Sinn natürlich auch der Caesar Lucans». 

135 Il  suo status resta  indeterminato (Arweiler 2006,  33: «Mensch,  Dämon, Göttin?»; cfr. 
anche Korenjak 1996, 23). Su Eritto come personaggio “fantastico” cfr. in part. Radicke 



Stefano Poletti                                                    106

La scena di cui è protagonista permette di gettare uno sguardo nell’oscura, 
desolante  e  paradossale  teologia  che domina la  Pharsalia  –  un’importante 
fonte di ispirazione per la singolare costruzione del divino che ritroviamo in 
Petronio.

Nell’episodio di Eritto spicca il ribaltamento della funzione degli inferi ri-
spetto all’Eneide136. Nel poema virgiliano l’incontro con Anchise si conclude 
con un’ottimistica profezia sulla potenza di Roma e del suo imperium, in cui 
pure non manca il riferimento alla guerra civile, che Petronio sembra ripren-
dere (e invertire) al v. 143 Gallica proiecit, civilia sustulit arma137. Come nel caso 
dell’Eritto lucanea, anche nel Bellum la sede infernale viene connessa a previ-
sioni di morte e distruzione, senza alcun telos salvifico per Roma. Il Plutonium 
petroniano diventa lo scenario in cui viene profetizzata non la gloria, ma la 
rovina di Roma e, non a caso, fonde reminiscenze da Aen. 6, dal locus horridus 
ove Eritto pratica la sua negromanzia e, insieme, dallo spiraculum in cui rien-
tra Alletto dopo aver scatenato la guerra138. Eumolpo, distinguendosi da Vir-
gilio, sceglie per il suo spiraculum i Campi Flegrei, con un deliberato richiamo 
alla Gigantomachia, metafora della guerra civile e del disordine cosmico che 
è destinata a recare con sé139.

2004, 101 e Hömke 2006.
136 Cfr.  Danese  1992,  Narducci  2002,  126-137,  Casali  2011,  104-109  (con  ulteriore 

bibliografia).
137 Si tratta del famoso passo Verg. Aen. 6, 826-835, in part. v. 835 proice tela manu (sulla ripre-

sa petroniana Connors 1989, 110-111 e Barnes 2002, 124-125). Anche Lucano riprende e 
“potenzia” il passo (cfr. Casali 2011, 85-86). 

138 Bellum v. 67 est locus exciso penitus demersus hiatu – Verg. Aen. 6, 237 spelunca alta fuit vastoque 
immanis hiatu; Verg. Aen. 6, 42 excisum Euboicae latus ingens rupis in antrum. Cfr. l’ekphrasis sul 
Plutonium di Alletto in Verg. Aen. 7, 563-570. Sul locus horridus di Eritto cfr. in part. Lucan. 
6, 642-643 haud procul a Ditis caecis depressa cavernis / in praeceps subsedit humus.

139 Sulla simbologia gigantomachica cfr. Connors 1998, 121-125. Nel Bellum (v. 68 Partheno-
pen inter magnaeque Dicarchidos arva) si indica una zona dei Campi Flegrei (cfr. Sbordone 
1984)  e  più  precisamente  la  Solfatara:  «The place  described  is  the  Phlegraean  fields 
proper, the Forum Vulcani or the Solfatara crater, that is, and is here said to be, between 
Naples and Pozzuoli, but the description as a whole is a fantastic combination of  vol-
canic and Underworld features culled from the whole area» (Muecke 2007, 83). Questa 
sembra essere la zona descritta anche da Sil. 12, 133-157 (Muecke 2007, 80 e Spaltenstein 
1986-1990 ad loc.). Come suggerisce Stärk 1995, 82, la collocazione dello spiraculum rende 



Teologia della guerra civile                                         107

La costruzione del racconto da una “prospettiva infernale”, aspetto carat-
terizzante del  Bellum, deve molto al personaggio di Eritto140. Nell’abnorme 
Ericthoszene il narratore lucaneo sembra in sostanza farsi da parte e cedere la 
scena alla strega e al suo personale «poem of  criminal and successful civil 
war»141. Eritto (per i suoi caratteri di “vates”) è stata interpretata come “dop-
pio metapoetico” del poeta, specialmente (ma non solo) dai sostenitori della 
“fractured voice” della  Pharsalia142.  Può essere rischioso, a mio parere, per-
correre la via dell’identificazione Eritto-narratore e dunque di una “scissione 
ideologica” all’interno del poema lucaneo. Appare più promettente interpre-
tare la figura come espressione di un “punto di vista” da cui raccontare (poe-
ticamente) l’orrore della guerra fratricida – un punto di vista che Lucano, nel 
suo epos sovvertito della guerra civile, lascia emergere nella sua narrazione143 
e che viene adottato e sviluppato dal poeta furens Eumolpo nel suo apparato 
divino.

Eritto è una  Kriegsprofiteurin, un personaggio che rappresenta la quintes-
senza del “piacere del male” e della sete di sangue (di morte, di cadaveri) che 

particolarmente pregnante il locus de saeculo declamato da Dite contro i Romani-Giganti e 
le loro opere ingegneristiche («Hier hatten die großen Bauherren der ausgehenden Repu-
blik gewirkt, hier ihre kaiserlichen Nachfolger, Caligula und Nero vor allem»; cfr. infra nn. 
202-203, cap. 3 § 2.2). Secondo S. Harrison (per litteras) potrebbe non essere casuale «the 
location of  the plutonium near or at the  Graeca urbs which is the main setting of  the 
Satyrica» (per il dibattito sull’identificazione della Graeca urbs cfr. Vannini 2007, 387-391). 

140 Sul rapporto fra le divinità infere petroniane ed Eritto vd. Wiener 2006, 215.
141 Cfr.  Hardie  2012,  392:  «In her  own Thessalian landscape,  and in  her  own poem of 

criminal and successful civil  war, Erictho exercises her powers without opposition or  
rivals.  In  a  world  turned  upside  down  a  demonic  female  has  no  difficulty  in 
impersonating the male epic poet». Vd. anche Finiello 2005, 182. 

142 O’Higgins 1988, Feeney 1991, 289-290, Masters 1992, 205-216, Finiello 2005, 181-182, 
Arweiler 2006, Fratantuono 2012, 238-267, Pillinger 2012, Celotto 2018.

143 Sul narratore-Lucano come espressione di un punto di vista concorrente e alternativo al  
“trionfo della morte” di Eritto cfr. ad es. Fratantuono 2012, 267: «Brooding over it all is 
the threat that madness will rule out in the end, that chaos will reclaim the universe and 
no paladin, Augustan or otherwise, stand against the darkness. It will be for the poet Lu -
can, and not his rival creation Erictho […] to see if  there is a way to conquer the night  
that always threatens still darker shadows». Su Eritto come “Emergenz” e “momentary 
monster” cfr. rispettivamente Arweiler 2006 e Johnson 1987.



Stefano Poletti                                                    108

connota le figure di cui ci siamo occupati in questo paragrafo e a cui gli dèi 
petroniani sono evidentemente ispirati144. Una differenza significativa, che la 
distingue dai modelli e ne fa un importante precursore dell’apparato divino 
del Bellum, è proprio l’inusitato spazio epico che le viene concesso. Nell’epi-
sodio di Eritto non solo il “degradato” Sesto Pompeo che la consulta, ma 
anche Cesare vengono presentati come meri strumenti di oscure potenze di-
vine, destinati a soccombere. Si tratta di un trionfo della morte che trova 
consonanze con i vv. 61-66 del Bellum e con la brama di sangue e distruzione 
del  Götterapparat petroniano, che non sembra dimostrare attaccamento nei 
confronti  del  personaggio-Cesare145.  Da questo punto di  vista  la  strega  è 
l’unica vera vincitrice della guerra civile, e, come Dite e l’apparato divino del 
Bellum, potrà godere dell’esito ultimo del conflitto, un’immane catastrofe che 
travolgerà Roma e i protagonisti del  bellum civile, «un cumulo di cadaveri di 
cui la strega sarà la regina»146. Giustamente, fin da Collignon, si menziona il 
“guadagno” per il regno dei morti rinfacciato dalla maga alle divinità infere 
(Lucan. 6, 718 “si bene de vobis civilia bella merentur”). Come visto in questo ca-

144 Cfr. Finiello 2005, 181, Rosati 2017, 59.
145 Sul tema torneremo infra (§ 6 di questo capitolo; cap. 3 § 2.3; cap. 4).
146 Sannicandro 2010, 181-185, in part. 184, da cui riprendo la definizione di Eritto come 

“vera vincitrice” della guerra civile (a riguardo cfr. in part.  Lucan. 6, 587-588  hic ardor 
solusque  labor,  quid  corpore  Magni  /  proiecto  rapiat,  quos  Caesaris  involet  artus ). Cfr.  anche 
Korenjak 1996, 160: «Weder Pompeius noch Caesar werden in Pharsalos fallen. Das Bild, 
das die zwei Kontrahenten einer dritten, noch schlimmeren Macht unterworfen und im 
Unglück vereint zeigt, hat […] insofern eine gewisse Aussagekraft, als der Bürgerkrieg, 
wie auch der tote Soldat feststellt (810f.), sie schließlich beide vernichten wird». Tutto il 
passo richiamato da Korenjak (Lucan. 6, 805-811  “nec gloria parvae / sollicitet vitae: veniet 
quae misceat omnis / hora duces. properate mori magnoque superbi / quamvis e parvis animo descendite 
bustis / et Romanorum manes calcate deorum. / quem tumulum Nili, quem Thybridis alluat unda,  
/quaeritur; et ducibus tantum de funere pugna”) rappresenta un trionfo della morte sulla gloria 
terrena che ha molto da spartire con i vv. 61-66 del Bellum (cfr. Castorina 54). In Lucano, 
tuttavia, questa considerazione si lega a una «rivelazione di importanza capitale», ovvero 
la  «futura beatitudine dei  Pompei  […],  una sorta di  ‘compensazione’  per la  sconfitta  
storica della loro causa» (Narducci 2002, 136). Del vincitore si dice “paratque [scil. Dite] / 
poenam victori” (Lucan. 6, 801-802). Nella Pharsalia emerge (in casi eccezionali) il concetto 
della morte di Cesare come “punizione fatale” per i suoi misfatti (cfr.  n. 74 in questo 
capitolo).



Teologia della guerra civile                                         109

pitolo (§ 3.1), nelle parole del fantasma di Giulia e del soldato-cadavere il re-
gno dei morti (Dite compreso) è impegnato a “far spazio” alle nuove anime 
che stanno per arrivare147.  In questo senso, la citata “invocazione” delle for-
ze infernali da parte di Cesare, trait-d’union con Eritto, si colora di una certa 
ironia: queste lo eleggono loro “campione”, rappresentante in terra della for-
ze demoniache, e lo portano alla vittoria, ma  col fine ultimo  dell’immensa 
strage di cui Cesare stesso cadrà vittima.

Nell’episodio di Eritto l’apparato divino tradizionale  è ancora una volta 
fortemente  problematizzato,  con  consonanze  interessanti  (e  sicuramente 
non casuali) con il poema petroniano. L’Olimpo viene assimilato al mondo 
sovvertito di cui Eritto fa parte148. La maga è in grado di dominare gli dèi e 
addirittura di usurpare il potere di Giove, impossessandosi del suo tuono – 
in un depotenziamento del simbolo del dio che, come vedremo, ha una parte 
importante in Petronio e nella sua “scena infernale”149. L’unica autorità che 
la strega riconosce è,  non a caso, quella della Fortuna (Lucan. 6, 614-615 
(Thessala turba fatemur) / plus Fortuna potest)150.

Ulteriori spunti sul rapporto con Lucano provengono dal ricordo di Silla 
nelle parole del dio dei morti (vv. 98-99  ex quo Sullanus bibit ensis et horrida 
tellus / extulit in lucem nutritas sanguine fruges)151. Nella rievocazione del vecchio 

147 Per quanto nell’opaco apparato divino della Pharsalia si delinei una “provvidenza crude-
le”, non viene tuttavia rappresentata espressamente la “felicità” di Dite per la strage delle 
guerre civili (in Lucano si allietano solo le anime dei sovversivi: Lucan. 6, 793-799).

148 Sulla presenza dell’Olimpo nel panorama tessalo Dinter 2012, 67-69.
149 Lucan. 6, 467  tonat ignaro caelum Iove. Dinter 2012, 72: «Lucan fills the role of  Iuppiter 

Tonans with Erictho, who seems to have forces at her command that rival those of  a dark 
goddess». Sulla folgore di Giove cfr. il § 5 di questo capitolo. Sugli dèi dominati da Eritto 
vd. infra pp. 175-176.

150 Sul “dominio di Eritto” cfr.  la sintesi di Sannicandro 2010, 184: «Eritto domina sugli 
animali, cui strappa i cadaveri dalle fauci (vv. 550-553; 627-628); domina sugli uomini, 
perché uccide i vivi e riporta in vita i morti (vv. 529-537); domina infine sugli dèi, che la 
temono e la assecondano (vv. 527-528: omne nefas superi prima iam voce precantis / concedunt 
carmenque timent audire secundum). L’unico limite al potere di Eritto è posto dalla Fortuna, 
che le impedisce di mutare il corso degli eventi, come lei stessa ammette».

151 Ci potrebbe essere una motivazione prettamente retorica per concludere la preghiera di  
Dite alla Fortuna con la menzione di Silla. Com’è noto, Silla si era attribuito l’agnomen di 



Stefano Poletti                                                    110

padre in  Pharsalia 2 (vv. 223-224  haec rursus patienda manent, hoc ordine belli / 
ibitur, hic stabit civilibus exitus armis) Lucano ha immortalato l’idea del conflitto 
fra Cesare e Pompeo come replica esacerbata di quello fra Mario e Silla.  Si 
tenga comunque presente che il timore del ripetersi degli orrori sillani davan-
ti agli eventi del 49 a.C. è tematica già testimoniata nell’epistolario di Cicero-
ne e diffusa nelle fonti storiografiche152. Tale motivo appare di norma in rela-
zione al panico della popolazione; Petronio non lo cita in quel contesto (se 
non indirettamente: cfr. vv. 215-216), ma lo propone unicamente e sintetica-
mente all’interno dei  deorum ministeria, del suo apparato divino mosso dalla 
brama di sangue. Si dà dunque plastica rappresentazione alle forze malefiche 
desiderose del male di Roma, responsabili di questa tragica catena di spargi-
menti di sangue, che si affacciano a più riprese nella rievocazione del padre 
lucaneo: l’oscura macchinazione dei fati153, nella Pharsalia vista dall’esterno, dal-
la prospettiva umana, nel Bellum viene rivisitata  dall’interno e drammatizzata, 
dando voce ai protagonisti divini e alla loro logica sanguinaria.

4.4. Un pasto cruento: il discorso di Pitagora e la terminologia culi-
naria

Nell’imagery della  “nutrizione”  delle  demoniache  divinità  petroniane  si 
concentra un intreccio di riferimenti intertestuali (al discorso di Pitagora del-
le Metamorfosi ovidiane) e intratestuali (alla Cena e alla “guerra civile” di Cro-
tone)154. Ripartiamo da ora cruore del v. 96. Il rapporto os-cruor di solito carat-

felix, di “protetto dalla Fortuna”: cfr. Lucan. 2, 221; 6, 787 Sullam de te, Fortuna, querentem 
(cfr. Casamento 2005, 194ss., Santangelo 2007, 207-221, Lancellotti 2020). Se Dite aveva 
aperto il suo discorso con una captatio benevolentiae finalizzata a ricordare alla Fors la sua in-
stabile natura e a spingerla ad abbattere i fata romani (vv. 79-83), lo chiude ora ricordan-
do il “bagno di sangue” che la Fortuna aveva concesso a un suo “protetto” qualche tem-
po prima.

152 Cfr. l’introduzione di Fantham 1992 ad Lucan. 2, 67-233, Radicke 2004, 203-207, Hende-
rson 2010, 446ss., cfr. anche Conte 1985, 94.

153 Lucan. 2, 68 “non alios, inquit, motus tunc fata parabant” (la Fortuna è apostrofata in apertura 
al v. 72 e chiusura al v. 230).

154 Connors 1998, 112ss. analizza altri paralleli fra  Cena e  Bellum  (quelli qui proposti non 
sono da lei menzionati); sul  Bellum e l’episodio di Crotone cfr. Rimell 2002, 84ss.  Aresi 



Teologia della guerra civile                                         111

terizza le fauci di bestie feroci (spesso in similitudini) o morti/moribondi ri-
coperti di sangue155. Come detto, è probabile che la presentazione delle divi-
nità sanguinarie di questi versi si ispiri principalmente all’os cruentum del Furor 
impius e al finale di Georgiche 1. Non è da escludere, tuttavia, che alla rappre-
sentazione di questo “pasto cruento” concorrano anche altre tesserae. 

Innanzitutto va  considerata l’unica  altra  attestazione  della  clausola  ora 
cruore  prima dell’età neroniana, Ovid.  Met. 15, 98 nec polluit ora cruore, dal di-
scorso di Pitagora contro il sacrilegio del cibarsi di carni animali156. Il v. 120 
conferma questo possibile rapporto intertestuale. La singolare espressione 
concisaque vulnera mande richiama Ovid. Met. 15, 92-93 “nil te nisi tristia mandere 
saevo / vulnera dente iuvat ritusque referre Cyclopum?”. Petronio si serve di un pa-
ragone con i mostri odissiaci e la loro antropofagia per dipingere il pasto del-
la mostruosa divinità infera157. 

Il verbo  concidere può essere messo in relazione alla violenza subita dai 
corpi, ma in questo contesto antropofagico è interessante anche il possibile 
richiamo all’ambito culinario, con le sue attestazioni nel  Satyricon.  Concido è 
termine tipico della macelleria, che incontriamo nella Cena (59, 7) a proposi-
to dell’Aiax scissor, dove ben sintetizza il mix di guerra e cucina. Ricorre an-
che nel cannibalismo previsto dal testamento di Eumolpo (141, 2  si corpus 
meum in partes conciderint et astante populo comederint), un evento che s’inserisce 
nella bizzarra guerra civile crotoniate. Lacero (v. 121) riprende evidentemente 
l’imagery dello smembramento di concisa vulnera. Il campo semantico della lace-
ratio ritorna anche altrove nel contesto della lotta intestina. L’icastica descri-
zione di Crotone offre, ancora una volta, un panorama in cui il conflitto si ri-
solve in un’immagine di  laceratio e cannibalismo: Petr.  116, 9  cadavera quae 

2019 si concentra sul parallelo fra il discorso di Pitagora e la tirata moralistica iniziale di  
Eumolpo.

155 Per limitarci a or* cruor* in clausola: Verg. Georg. 3, 516; Aen. 10, 349; Ovid. Met. 15, 98; 
Val. Fl. 6, 705; Sil. 1, 424; 4, 166; 10, 246; 10, 276; 15, 432; Prud. Psych. 31; Drac. Orest. 
524 pallida puniceo perfuderat ora cruore, unico caso con perfundo.

156 Cfr.  Rimell 2002, 107 e 178 n. 2.
157 Significativo potrebbe essere anche un altro caso ovidiano, in cui l’accoppiata ora cruore si 

riferisce a episodi di cannibalismo: Ovid. Met. 14, 237-238 tertius e nobis Laestrygonis inpia 
tinxit / ora cruore  suo (il nesso os/cruor in Ovidio si trova solo per gli antropofagi mostri 
odissiaci). 



Stefano Poletti                                                    112

lacerantur aut corvi qui lacerant (cfr. anche 115, 18). Petronio, soprattutto nella 
Cena,  utilizza  il  verbo  de  scissoribus  carnium158.  Come  per  concido si  gioca 
sull’ambivalenza fra le lacerazioni provocate dalla guerra, il feroce smembra-
mento cui partecipano le divinità infernali e l’ambito culinario. La terminolo-
gia della Cena viene così grottescamente rifunzionalizzata al banchetto degli 
dèi inferi, e, a sua volta, allude e prelude alla guerra “antropofagica” di Cro-
tone, anche grazie a un singolare reimpiego di alcune tessere del discorso pi-
tagorico delle Metamorfosi159. Dèi e uomini si ritrovano preda di una fame si-
mile, della brama di divorare iperbolicamente l’intero orbis (anch’esso, non a 
caso, termine insieme cosmico e culinario)160.

5. La folgore di Giove

La scena deliberativa petroniana agli albori del  bellum civile si propone di 
leggere lo scoppio della guerra da una prospettiva non olimpica. In questa 
cornice bisogna valutare il senso della strana e fugace apparizione di Giove 
nel poemetto. A conclusione del discorso della Fortuna, una folgore squarcia 
il cielo e provoca la subitanea uscita di scena di Dite, spaventato “dai colpi 
del fratello” (vv. 122-125): 

vixdum finierat, cum fulgure rupta corusco 
intremuit nubes elisosque abscidit ignes. 
subsedit pater umbrarum gremioque reducto
telluris pavitans fraternos palluit ictus.

La comparsa del sommo dio nel poemetto petroniano si accompagna a 
una sottile reminiscenza virgiliana,  all’entrata in scena  del Giove  eneadico, 
associato fin da subito al finis/telos161: 

158 Petron. 36, 6; 40, 5; 74, 5; 137, 12.
159 Com’è noto, la Crotone pitagorica subisce un rovesciamento paradossale nella Crotone 

petroniana: Conte 1997, 141ss..
160 Sulla fames che accomuna mondo divino e umano vd. cap. 3 § 2.3.
161 Non mi pare che questa possibile reminiscenza sia stata finora segnalata.



Teologia della guerra civile                                         113

v. 122 vixdum finierat, cum fulgure rupta corusco  […]
Verg. Aen. 1, 223 et iam   fini  s erat, cum Iuppiter aethere summo […]

Nel Bellum civile  il dio appare in modo indiretto e più discreto, tramite il 
fulgur,  fenomeno naturale e sua arma-simbolo. L’eco del modello eneadico 
crea inevitabilmente aspettative. Il  Giove di Eumolpo viene fin da subito 
messo a confronto con la famosa scena virgiliana: lì il sommo dio si mostra 
in tutta la sua potenza, come garante supremo del kosmos e del finis/telos della 
narrazione epica (e della storia di Roma), dopo il caos scatenato da Giunone, 
coadiuvata da Eolo162.

La folgore, che sembra  ratificare il  foedus  fra Dite e Fortuna,  costituisce 
un piccolo enigma. Se da una parte allude ai rapporti di forza della tradizione 
(Giove è superiore a Dite, che fugge alla vista del  fulgur),  dall’altra segnala 
l’impotenza dell’apparato divino tradizionale (e  in  special  modo della  sua 
“capacità significante”) nel contesto del bellum civile e ne sancisce l’irrilevanza 
all’interno degli  anticonvenzionali deorum ministeria  di Eumolpo.  Anche qui 
un omen,  un “segno divino”,  assurge a simbolo paradossale  dell’opacità  e 
dell’ambiguità  di  questo  Götterapparat postlucaneo.  Il  fulgur  petroniano  si 
pone come punto di arrivo del percorso poetico (da Ovidio a Lucano) che 
mette in  scena gli  dèi  (e  il  sommo dio)  alle  soglie  della  guerra  civile.  In 
un’ottica più generale, la singolare interazione fra Dite, Fortuna e  fulgur ai 
Campi Flegrei rappresenta un significativo capitolo nella storia degli ambigui 
rapporti (e confini) fra cielo e inferno nella poesia epica postvirgiliana163.

162 Nel  Bellum  il verbo  finierat  segna la fine del discorso della Fortuna, ma, al contrario di  
quanto accade nell’Eneide, non c’è un vero e proprio cambio di scena e il “ritratto di Gio-
ve” viene demandato alla descrizione del  fulgur e della paradossale reazione di Dite. Sul 
problematico  significato  di  finis di  Verg. Aen. 1,  223  e  sull’associazione Giove-finis 
nell’Eneide  cfr.  Austin 1971  ad loc., Feeney 1991, 137-138, Hershkowitz 1998, 106-112, 
Fowler 1998. Sul rapporto con Aen. 1 e sul finis nel Bellum (appannaggio della Discordia) 
torneremo nel prossimo capitolo (vd. in part. § 4).

163 Hardie 1993 (cap. 3).



Stefano Poletti                                                    114

5.1. Foedus e omen

Nel Bellum la folgore di Giove è uno strano praesagium, la cui funzione va 
analizzata,  prima  di  tutto,  sulla  base  di  scene  e  formulazioni  analoghe 
nell’epica latina. Al di là del richiamo ad Aen. 1, 223, il nesso vixdum finierat, 
cum (v. 122) varia una movenza virgiliana, il vix ea fatus erat (cum), di norma a 
conclusione di una preghiera, cui segue un prodigio che esaudisce la richiesta 
formulata agli dèi. Interessanti ai nostri fini sono quegli episodi in cui il pre-
sagio è costituito da elementi associati a Giove, folgori o (più frequentemen-
te) tuoni164. La folgore petroniana non è del tutto riconducibile a quei casi in 
cui viene rivolta una preghiera alle divinità, una richiesta esplicita di omen o di 
sostegno; può ricordare,  piuttosto, l’incoraggiamento di  Venere in  Aen.  8, 
520-529, che scioglie un momento di tensione e incertezza dopo il patto fra 
Evandro ed Enea165. 

In Petronio il ruolo del fulgur è di confermare che quanto detto dalla For-
tuna e auspicato da Dite sta per accadere: ai vota viene assicurato un bene cede-
re  (v. 105). Si possono rilevare, tuttavia, alcune  palesi “asimmetrie”: la pre-
ghiera è rivolta non a Giove, ma a un’altra divinità con cui Dite interloquisce 
direttamente, la Fortuna, la quale, per di più, dà già per sicura la realizzazione 
dei desideri del dio dei morti. In tal senso, l’evento pare suggellare questa 
specie di foedus fra Dite e Fortuna166. La folgore funge da perfetto pendant al 

164 Vix ea fatus erat  + prodigio in Verg.  Aen. 1, 586; 2, 692; 3, 90; 6, 190 (con n. di Austin 
1977). Da ricordare anche altri casi di invocazioni/preghiere “confermate” da presagi/
dall’intervento divino: Aen. 5, 693-699 (vix haec ediderat, cum …); 7, 135-145; 9, 624-631. 
Tuoni e/o folgori in Verg. Aen. 2, 692-693; 7, 141-143; 9, 630-631. Cfr. anche Ovid. Met. 
14, 816-817 (Giove dà il suo assenso alla richiesta di un dio, Marte) e Fast. 3, 369.

165 I prodigi avvengono dopo la formula vix ea fatus erat (Aen. 8, 520) e, fra di essi, c’è un ful-
gor  (524). Anche al discorso del Cesare petroniano seguono confortanti  omina  (vv. 156-
184). Al singolare rapporto fra Cesare, omina e dèi è dedicato il cap. 4.

166 Cfr. lo scolio di Servio a Verg.  Aen. 12, 200:  QVI FOEDERA FVLMINE SANCIT 
confirmat, sancta esse facit, quia cum fiunt foedera, si coruscatio fuerit, confirmantur. Nel passo enea-
dico il fulmen appare garanzia del foedus, ma l’interpretazione precisa del verso è discussa e 
la notizia serviana non è accettata dagli interpreti moderni (Tarrant 2012  ad loc. chiosa 
«Jupiter enforces covenants by punishing oathbreakers with his thunderbolt» e non con-
sidera lo scolio).  S. Harrison (per litteras)  suggerisce un «parallel  between the ratifying 



Teologia della guerra civile                                         115

goffo e rovinoso tentativo di iunctio dextrarum dei vv. 100-101  (haec ubi dicta 
dedit, dextrae coniungere dextram / conatus rupto tellurem solvit hiatu), caratteristica 
tipica del foedus167; d’altra parte va interpretata anche in relazione a quanto se-
gue, alla lunga serie di omina che viene aperta proprio dai vv. 122-123168. 

Se la funzione del  fulgur  sembra quella di  omen  e di suggello del  foedus, 
l’intervento del sommo dio segna anche un momento critico dei deorum mini-
steria del poemetto. Se ci si limita a una lettura di tipo prettamente “funziona-
le”, si perdono la complessità teologica di tale momento e gli ambigui rap-

earth tremor of  Jupiter at Aen. 10, 101-102 eo dicente […] tremefacta solo tellus and his thun-
derbolt in the Bellum civile». Interessante è anche un altro tipico segno di “ratifica”, ovve-
ro il giuramento sullo Stige a chiusura del discorso del sommo dio (Verg. Aen. 9, 104-106 
= 10, 113-115, con Harrison 1991 ad loc.). Questo significativo trait d’union fra Giove e 
Plutone può peraltro trasformarsi in un simbolo dell’«ominous bond between Jupiter and 
the Underworld» (Hardie 1993, 79 n. 45, in riferimento alla Tebaide).

167 Si tratta di una dextrarum iunctio “perversa”, che sigla un patto distruttivo, come suggeri-
sce il concomitante “terremoto” (così già  González de Salas). Tale hiatus può essere pa-
ragonato ai fenomeni sismici che accompagnano le parole di Giove (Verg. Aen. 10, 102; 
115: cfr. n. prec.) o i movimenti di altre divinità (vd. Poseidone in Il. 13, 17-19; cfr. Sch-
nur e Baldwin). L’immagine rinvia al topos della terra che si apre per permettere il “tran-
sito” di un abitante del regno dei morti (cfr. e.g. Sen. Oed. 579-583;  Troad. 178-180), ri-
chiamando anche la sortita di Plutone in occasione del ratto di Proserpina (inabissamen-
to in Ovid.  Met. 5, 421-424 e  Fast. 4, 449; emersione in  Hymn. Hom. Dem.  16  χάνε δὲ 
χθὼν e Claud.  DRP 2, 172-187, in part. 186-187; Castorina 1971, 108, Duc 1994, 205, 
Onorato 2008 al passo claudianeo). Forse Dite è emerso solo con una parte del suo cor -
po dallo hiatus del v. 67 (con il capo descritto ai vv. 76-77), donde l’emersione della dextra 
provoca qui un altro hiatus. Secondo molti interpreti conatus del v. 101 implicherebbe pe-
raltro un fallimento della stretta di mano (Stubbe, Schnur, Connors 1989, 80). Ci sarebbe 
un’allusione al topos dell’interlocutore che sfugge al contatto e, più precisamente, ad Aen. 
6,  quando Enea chiede (invano) al padre di  iungere dextram (Verg.  Aen. 2, 792-794 = 6, 
700-702: l’imago del defunto è levis e volucris come la Fortuna, come suggerisce Baldwin). 
Secondo Fucecchi 2013, 46 la stretta di mano sarebbe invece impedita dal  fulgur dei vv. 
122-123.  Al contrario dei casi citati, il fallimento del conari viene lasciato qui in una va-
ghezza sorprendente. Inoltre, un “rifiuto” da parte della Fortuna sarebbe poco sensato. 
Conatus parrebbe legato soprattutto allo sforzo del dio e al poderoso evento sismico pro-
dotto dal suo movimento. Sui risvolti ironici di questo hiatus vd. infra.

168 Nel Bellum il fulgur non avviene sine nube, come nei presagi di guerra civile di Verg. Georg. 
1, 487-488 e Lucan. 1, 530-532 (con n. di Roche 2009; cfr. Nisbet–Hubbard 1970 a Hor. 
C. 1, 34). Vd. la presenza di nubi nei presagi di Ovid. Met. 14, 816 e in Verg. Aen.  7, 143.



Stefano Poletti                                                    116

porti di forza – fra Dite e la Fortuna da una parte e Giove dall’altra – che si 
delineano nella scena.

5.2. La superiorità di Giove. I confini dei regni e i tradizionali rap-
porti di forza

Perché Dite fugge alla vista del fulmine del fratello? Nella bibliografia sul 
passo è stata sottolineata la caratterizzazione “comica” del dio dei morti169. 
Una buona dose di ironia è innegabile, ma l’ironia, presa in se stessa, risulta 
criterio interpretativo vago e generico. Anche in questo caso può essere pro-
duttivo un confronto con la possibile “humus epica” che soggiace alla bizzar-
ra scena petroniana, così da tentarne una più precisa contestualizzazione.

Innanzitutto si impone il richiamo alla famosa teomachia di Il. 20, causa 
di un cataclisma che sembra minacciare il regno dei morti. Sebbene Poseido-
ne ne sia il principale responsabile, anche Zeus ha la sua parte nel gran fra-
stuono che genera la reazione intimorita di Ade170. Come suggerisce acuta-
mente Fucecchi, «Dite pensa istintivamente al fulmine del fratello forse pro-
prio in quanto ‘memore’ della tradizione omerica»171. Molto dell’improvviso 
e un po’ enigmatico finale del  conciliabolo, in effetti, si può spiegare come 
“ricordo intertestuale” dell’Iliade, in un’elaborata dinamica di riprese e inver-
sioni. In Il.  20 il tuono di Zeus era inscritto in un contesto potenzialmente 

169 Connors 1989, 79-80, 84-85, Connors 1998, 119, Beil 2010, 142, Puccioni 1979, 277 e 
passim, Fucecchi 2013, 46 e passim, che pensa a una caratterizzazione satirica.

170 Si noti anche l’uso di perifrasi analoghe a  pater umbrarum:  cfr.  Il.  20, 56-57 δεινὸν δὲ 
βρόντησε πατὴρ ἀνδρῶν τε θεῶν τε / ὑψόθεν […], 60-61 ἔδεισεν δ ̓  ὑπένερθεν ἄναξ 
ἐνέρων Ἀϊδωνεύς, / δείσας δ᾽ ἐκ θρόνου ἆλτο; anche nella Teogonia di Esiodo sono atte-
stati un tuono (Hes.  Theog. 845) e una simile reazione di Plutone (850  τρέε δ᾽ Ἀίδης 
ἐνέροισι καταφθιμένοισιν ἀνάσσων). Sulle riprese latine (cfr. in part. Ovid. Met. 2, 261; 
5, 356-359 et rex pavet ipse silentum […] / hanc metuens cladem  […]; Stat. Theb. 8, 32 nec solitus 
sentire metus expavit) vd. cap. 3 § 2.2. In Ovid. Met. 5, 359-361 il timore dell’apertura di uno 
hiatus, conseguente ai terremoti causati da Tifeo, induce il dio a una straordinaria sortita  
per controllare, «da buon sovrano preoccupato della tranquillità dei suoi sudditi, la stabi -
lità del proprio regno» (Rosati 2009, 196).  In questo contesto Ovidio colloca il ratto di 
Proserpina.

171 Fucecchi 2013, 46 n. 32.



Teologia della guerra civile                                         117

catastrofico per Plutone, foriero di un possibile hiatus della terra e di una vio-
lazione del suo regno. Nel Bellum il fulgur sembra invece assicurare l’integrità 
dell’Ade contro i Romani-invasori (vv. 90-91 “en etiam mea regna petunt. perfossa 
dehiscit / molibus insanis tellus”), ma  contemporaneamente denuncia che Dite 
per primo sta violando i confini del proprio reame (non solo con la sua pre-
senza in superficie, ma anche, ironicamente, con lo  hiatus provocato poco 
prima nel tentativo di stringere la mano alla Fortuna)172. In tal modo si ha 
una vera e propria ricostituzione della scena di Il. 20 e della tradizionale se-
parazione dei regni: il dio dei morti, in accordo con la topica, si ritrova sotto-
terra a tremare impaurito (ἔδεισεν δ᾽ὑπένερθεν). La reazione di Dite, per-
tanto, parrebbe dettata dalla consapevolezza di aver travalicato i  limiti della 
sua giurisdizione, ritrovandosi faccia a faccia con il  paventato fulmine del 
fratello.

Un altro passo dell’Iliade può aiutare a contestualizzare adeguatamente 
questa ritirata, il timore del dio e il problema dei confini dei regni: il diverbio 
fra Poseidone e Zeus (per Iridem) in Il. 15, 158-219. Qui il sommo dio, chie-
dendo al fratello di lasciargli il comando delle operazioni e di abbandonare la 
terra, afferma imperiosamente la propria superiorità, che si manifesta nel ti-
more degli altri dèi (Il. 15, 182-183 “σὸν δ᾽ οὐκ ὄθεται φίλον ἦτορ / ἶσόν οἱ 
φάσθαι, τόν τε στυγέουσι καὶ ἄλλοι”). Poseidone, prima di ritirarsi rancoro-
samente nelle acque, rinfaccia al fratello la propria parità a livello di divisione 
dei tre regni e ribadisce di non temerlo. Dite si comporta in maniera antiteti -
ca al Poseidone di Il. 15, in pieno accordo con la gerarchia illustrata da Zeus: 
il re delle ombre lascia immediatamente il campo e rientra nei confini del  
proprio regno, in preda a quell’horror (στυγέω) che tutti gli dèi provano da-
vanti alla potenza del Tonante e a cui lui, per lunga tradizione, è particolar-
mente soggetto. 

Secondo Connors la folgore petroniana  va interpretata come un riferi-
mento alla rivalità fra i due fratelli173: 

172 Cfr. Connors 1998, 119: «The divine machinery of  Dis’ gesture recreates the rupturing 
of  the earth by Romans which Dis has just described» (vd. anche Connors 1989, 79-80, 
84-85 e Beil 2010, 142). Anche questo tratto contribuirebbe a una caratterizzazione sati-
rico-menippea del dio secondo Puccioni 1979, 277 e Fucecchi 2013, 46.

173 Connors  1998,  119-121  (vd.  Connors  1989,  97-99),  che  cita  anche  acutamente  Plut. 



Stefano Poletti                                                    118

Dis’ fear of  the lightning brings fraternal rivalry between Dis 
and Jupiter into focus. In Dis’ mind at least, the ancient dis-
cord between Jove and the giants could be replayed at any 
time, with Dis himself  as a potential victim. […] Eumolpus 
[…] constructs a picture of  gods who correspond closely to 
men in  their  conflicts,  rivalries,  and  potential  for  fraternal 
strife.

Certamente l’espressione  fraternos ictus174 richiama il tema del  bellum civile 
fra dèi e il suo archetipo, la Gigantomachia: Giove sta ostentando minaccio-
samente il fulgur in uno scenario significativo, i Campi Flegrei, sede della lotta 
contro i Giganti, quasi a voler scongiurare qualsiasi nuovo tentativo di insu-
bordinazione. D’altra parte, fraternos ictus evoca, con pregnante anfibologia, 
l’incombente conflitto civile:  anche in questo si  avverte il  valore del  fulgur 
come signum di quanto sta per accadere. Si tratta però di un’eventualità che 
Dite non teme affatto, ma auspica di tutto cuore. Connors ritiene che «frater-
nos  ictus might  also suggest  that  Dis  fears  the  approaching  civil/fraternal 
strife among the Romans»175, ma il calembour va inteso in senso paradossale: il 
dio teme per se stesso ciò che auspica per i Romani, ovvero “i colpi del fratello/
dei fratelli”.

In generale, il testo petroniano si muove in una direzione diversa da quel-
la indicata da Connors. In Dite e nella sua reazione intimorita non si ravvisa 
alcuna traccia di “fraternal rivalry” o di risentimento nei confronti del fratel-
lo. Il suo rientro nei ranghi rappresenta soprattutto una sua adesione all’ordi-
ne costituito: è come se (metaletterariamente) si fosse ricordato all’improvvi-
so del suo tradizionale ruolo (e spazio) nell’epica. Il laconico fulmine parreb-
be da interpretare in due modi: come invito (per quanto perentorio e minac-

Pomp. 53, 7, con il parallelo ivi proposto fra il conflitto fra Cesare e Pompeo e la divisio-
ne dei regni dei tre dèi (su cui vd. infra). 

174 Il medesimo nesso in [Verg.] Culex 142 fraternos plangat ne populus ictus: sebbene il contesto 
sia diverso (e problematico), è possibile che il termine ictus alluda proprio alla folgore di 
Giove (cfr. la nota di Seelentag 2012 ad loc.).

175 Connors 1989, 97 n. 6.



Teologia della guerra civile                                         119

cioso!) al fratello a ritornare al suo posto176 e, nel contempo, come conferma 
che gli interessi di Dite saranno tutelati. Non credo si possa leggere il fulgur 
come manifestazione di dissenso nei confronti del piano di Dite e Fortuna177 
o come atto di ostilità tout court nei confronti del dio dei morti. Altri poeti 
percorrono ben più esplicitamente la strada della rivalità fra Giove e Dite, 
prendendo a modello (ed esacerbando) proprio il Poseidone di Il.  15. Nella 
Tebaide di Stazio la discesa agli inferi di Anfiarao (anche qui un’“infrazione” 
dei confini dei regni) dà il destro per spostare il tema della guerra fratricida 
sulla coppia Giove-Dite: quest’ultimo si presenta come insoddisfatto del suo 
triste regno, rancoroso nei confronti del fratello e minaccia un’invasione del 
mondo supero178. Il Plutone staziano (con le sue minacce di una “guerra civi-
le” e di una nuova Gigantomachia) viene sviluppato da Claudiano nel De rap-
tu Proserpinae (1, 89-120), dove Giove si dimostra interlocutore comprensi-
vo179.  Il Dite petroniano si rivolge alla Fortuna (non a Giove: una singolare 

176 Cfr. l’invito di Giunone ad Alletto a lasciare le aetheriae aurae, che mette in luce la sensibi-
lità  di  Giove per  la  divisione dei  regni  (Verg.  Aen.  7,  557-560  “te super  aetherias  errare 
licentius auras / haud pater ille velit, summi regnator Olympi. / cede locis”), e l’inversione ovidiana 
nell’invito di Tisifone a Giunone (Ovid. Met. 4, 477-478 “inamabile regnum / desere teque re-
fer caeli melioris ad auras”): vd. infra pp. 170-171. La tematica epica dei confini dei regni ri-
corre anche in un’altra famosa scena eneadica, quella di Nettuno che rimprovera l’inva-
sione di Eolo (Verg. Aen. 1, 124-156, in part. 124-141). La lamentela del dio per la viola-
zione dei confini è un modello sia per il Dite petroniano che per quello staziano (vd. cap. 
3 § 2.2).

177 Sebbene la bibliografia prenda raramente in considerazione la “fuga” di Dite, non si è 
mai messo in dubbio che il fulgur costituisca un omen favorevole.

178 Venini 1968, 137 afferma che il Plutone petroniano «appare, come nella Tebaide, antago-
nista di Giove» (anche Ganiban 2007, 119-120 n. 9 propone un confronto in questo sen-
so, a dire il vero in modo alquanto vago e generico). Sul tema della rivalità fra Giove e 
Dite nella Tebaide, cfr. almeno Feeney 1991, 350-353, Ganiban 2007 cap. 6 (che precisa: 
«Jupiter nowhere gives any indication that he himself  is at war with his brother. […]  
There is strife between Dis and Jupiter, but it is extremely one-sided» [p. 120]), Bennardo 
2010  passim e Augoustakis  2016, 79 (indice s.v. “Pluto, fight with Jupiter”). Cfr.  già la 
glossa  di  Lact.  Plac. In  Stat.  Theb.  8,  36  convenienter  proposito  carmini  a  Thebanorum odio 
germanorum inducit de regno et fratres caelestes dissensisse.

179 Claudiano mette in scena in modo originale l’ira dello scapolo Plutone  (come nel Bellum, 
l’ira di Dite dà inizio all’epos), riproponendo il motivo staziano della rivalità fra i due fra-
telli: cfr. Wheeler 1995, 119 n. 9 («The theme of  Pluto’s anger is not what one would ex-



Stefano Poletti                                                    120

scelta politico-diplomatica, che analizzeremo fra breve) anche perché l’auto-
rità sul regno dei morti gli è stata attribuita proprio da questa divinità nel fa-
moso sorteggio fra i tre fratelli divini (la Sorte deve preservare la spartizione 
che lei stessa ha deciso), ma, al contrario del personaggio staziano e claudia-
neo, non mostra insoddisfazione per il suo reame né sembra serbare rancore 
nei confronti della Fortuna o del “più fortunato” Giove180.

I paralleli iliadici (Il. 15 e 20) permettono di vedere sotto una luce diversa 
l’ironia della scena petroniana e di contestualizzarla all’interno dell’apparato 
divino tradizionale: il tema dei rapporti di forza fra Giove e i suoi fratelli e  
quello,  collegato  al  precedente,  dei  confini  dei  diversi  regni  offrono 
un’importante cornice per la strana fuga di Dite.

pect at the beginning of  a myth that traditionally focuses on the anger of  Ceres»;  pp. 
117-119 sul rapporto con Stazio). Com’è noto, nel mito del ratto di Persefone/Proserpi-
na l’eccezionale apparizione del dio dei morti sulla terra è foriera di una crisi diplomatica 
nel mondo divino, con potenziali conseguenze catastrofiche per l’ordine universale. La  
complicità di Zeus/Giove nel rapimento (e dunque nell’“irregolare sortita” del fratello  
dal suo regno)  è attestata in  buona parte della tradizione (cfr. Gruzelier 1993 a Claud. 
DRP 1, 121). Nel poema di Claudiano, l’assenso di Giove all’azione di Plutone si manife-
sta fra l’altro in una folgore che invita Diana e Pallade a ritirarsi (Claud. DRP 2, 228-232; 
Gruzelier 1993 ad loc. riporta come parallelo l’intervento di Zeus per indurre la ritirata di 
Diomede in Hom. Il. 8, 133-144).

180 Fucecchi 2013, 44 n. 27 richiama il tema della divisione dei regni e del ruolo della Fortu-
na. Sul sorteggio dei regni (e sull’insoddisfazione del dio) cfr. Stat. Theb. 8, 38-39 “nam cui 
dulce magis? magno me tertia victum / deiecit fortuna polo” (con n. di Augoustakis 2016) e Claud. 
DRP 1, 94-96 “sic nobis noxia vires / cum caelo fortuna tulit?”,  99-103 “nonne satis visum grati 
quod luminis expers / tertia supremae patior dispendia sortis / informesque plagas, cum te laetissimus  
ornet / Signifer et vario cingant splendore Triones, / sed thalamis etiam prohibes?” . Gruzelier 1993 a 
Claud. DRP 1,  94-95 annota: «Usually this motif  [scil. della divisione dei  regni]  arises 
when a god feels  that  his  domain and privileges  are  being threatened by  another  –  
Poseidon by Zeus (Hom. Il. 15, 184ff.), Neptune by Aeolus (Virg. Aen. 1, 132ff.), Dis by 
one of  his brothers (Stat.  Theb. 8, 34ff.) – but Claudian’s Dis complains without any 
external attack».



Teologia della guerra civile                                         121

5.3. La subalternità di Giove. La marginalità dell’Olimpo, un altro 
punto di vista sulla guerra civile

La riflessione fin qui condotta permette di spiegare la “superiorità” sul 
fratello che Giove manifesta nei vv. 122-125, ma la contestualizzazione nella 
tradizione (e convenzione) epica descrive solo una faccia della medaglia. Un 
aspetto su cui gran parte della critica ha mancato di concentrarsi è il carattere 
decisamente ambiguo di questa manifestazione muscolare da parte del som-
mo dio.  Diversi studi hanno colto dell’ironia nella fuga di Dite – un’ironia, 
come detto, molto sottile, che affonda le sue radici in un raffinato gioco con 
le convenzioni epiche. A mio parere, tuttavia, tale ironia si riflette anche (se 
non soprattutto) sulla causa di tale fuga: il fulgur. Che significato ha il fulmine 
in relazione a quanto precede, al colloquio che ha per protagoniste le due malva-
gie divinità? Che ruolo ha in esso il sommo dio, cardine del tradizionale Göt-
terapparat dell’epica?

Se si considera la laconica folgore sullo sfondo della scena precedente, la 
supposta superiorità di Giove, fin qui tratteggiata, viene messa in dubbio e si 
coglie, piuttosto, la subalternità del dio non solo rispetto all’onnipotente For-
tuna, che di fatto lo sostituisce181, ma anche,  in una certa misura, nei con-
fronti del fratello Plutone. La folgore,  signum dell’assenso di Giove,  sortisce 
un effetto paradossale dopo le parole della Fortuna.  La dea illustra quanto 
sta per accadere come sua propria decisione, o meglio, come proprio “ca-
priccio” e non si preoccupa certo di richiedere il sostegno di Giove (come 
previsto dalla topica in cui appaiono simili presagi). E come autorità autono-
ma e sovrana la concepisce Dite: il dio dei morti avrà pure paura “dei colpi 
del fratello”, ma si è rivolto a una divinità che lui considera evidentemente 
ben più potente del fratello, lo ha scavalcato costringendolo a una semplice 
sanzione ex post. 

Si assiste a un vero e proprio corto circuito dell’apparato divino del Bel-
lum, in cui elementi convenzionali e non convenzionali si incontrano/scon-

181 Cfr. Baldwin 65 («Even Jupiter merely falls in with her plans. His lightnings, which terrify 
his brother, make no impression on her except as aids») e Häußler 1978, 137, che al tema 
dedica poche, ma assai acute considerazioni («Juppiter [schickt] ein – unverlangtes – Zei-
chen, das einen Beschluß Fortunens bestätigt»).



Stefano Poletti                                                    122

trano in una dinamica complessa. Petronio fa interagire ingredienti eteroge-
nei in modo paradossale, introducendo un tipico omen (il fulmine) in una sce-
na che vede protagoniste due figure molto atipiche, Fortuna e Dite. La supe-
riorità di Giove si manifesta nella fuga di Dite, che pare una specie di tributo 
ai rapporti di forza del tradizionale Götterapparat (e c’è del gusto per il para-
dosso già solo nell’immagine del dio dei morti faccia a faccia con un fulmi-
ne). Il dato della tradizione viene però drasticamente relativizzato nel mo-
mento stesso in cui si inserisce il “terzo incomodo” di un’assai poco conven-
zionale divinità, l’onnipotente Fortuna. Al lettore potrebbe perfino sorgere il 
dubbio che il  fulgur sia in qualche modo provocato dalla Fortuna e venga 
frainteso da Dite ovvero venga da lui inteso in senso tradizionale.

Insieme  a Connors, l’unico ad aver tentato un’interpretazione dell’enig-
matico fulmine di Giove è Fucecchi182:

Un altro effetto spiazzante si produce indirettamente quando 
il fulmine di Giove interrompe il dialogo fra Dite e Fortuna e 
dà, per così dire, il segnale d’inizio delle ostilità. Questo sem-
bra richiamare l’attenzione sul  fatto che stiamo assistendo a 
qualcosa che si verifica al di fuori del ‘palazzo’, sede del potere 
regale […]. La scena a cui stiamo assistendo potrebbe attestare 
come l’epica sui generis del BC adotti un punto di  vista parziale 
e marginale tipico della satira, dove la realtà è spesso commen-
tata da ‘outsiders’.  […] In Petronio l’istanza moralistica non 
trova portavoci autorevoli nell’Olimpo ‘restaurato’: il fulmine 
di Giove ha il potere di far rientrare Dite sotto terra, ma non è 
seguito da alcuna esplicita presa di posizione nel merito; il dio 
supremo rimane a margine della sceneggiatura e non ha più 
neppure un vero ruolo di indirizzo.

Fucecchi  utilizza il  concetto di  “marginalità” in  modo ambiguo (forse 
consapevolmente):

182 Fucecchi 2013, 49-50 (cfr. anche p. 46).



Teologia della guerra civile                                         123

a. la folgore di Giove induce effettivamente il lettore a immaginare l’esisten-
za di un altro consesso, dove ha luogo il  vero processo decisionale, mentre 
l’incontro Dite-Fortuna è qualcosa di “satiricamente marginale”?

b. O ad essere presentato come “marginale” è Giove, che si limita a san-
cire una risoluzione concordata da Dite e Fortuna? 

Con  la prima spiegazione la folgore di Giove  alluderebbe ad  una “pro-
spettiva  olimpica”,  che,  pur confermando che gli  eventi  profetizzati  dalla 
Fortuna stanno per accadere, potrebbe leggerli in una maniera diversa e, so-
prattutto, fornire “cause divine” differenti per la guerra civile incombente. 
La folgore, tuttavia,  sembra porre l’accento proprio sulla mancanza di una 
siffatta  prospettiva nel  contesto del  Bellum,  spingendo verso l’idea di  una 
“Fortuna onnipotente” e dunque verso la seconda spiegazione.

Al di là dell’interpretazione di Fucecchi della degradazione dell’apparato 
divino come tratto satirico-menippeo (che non mi sento di condividere), del-
la prima spiegazione vanno salvate alcune importanti suggestioni. Cifra ca-
ratterizzante del Götterapparat petroniano è proprio il cambiamento del punto 
di vista sulla guerra civile, dall’Olimpo alle forze degli inferi e del caos: viene 
portata al centro della scena e ha il predominio un punto di vista che in Vir-
gilio è marginale. In altre parole, se la folgore di Giove dischiude una lettura 
alternativa degli eventi – la tradizionale (eneadica?) “prospettiva olimpica” –, 
tale suggerimento è di natura prettamente  intertestuale: il lettore è invitato a 
confrontare il ruolo cardinale di Giove nell’epica in generale e nell’Eneide in 
particolare con la sua funzione nel mutato contesto. Questo confronto non 
può che risolversi in una maggiore consapevolezza della scoperta dinamica 
intratestuale operante nel Bellum, ove divinità infernali, malvagie e capricciose, 
detengono il primato. Per questo la folgore di Giove diventa simbolo emble-
matico della “marginalizzazione dell’Olimpo”. 

Vanno pertanto  considerate con cautela interpretazioni (pur ingegnose) 
come quella di Friedrich, che, nel suo famoso saggio Cato, Caesar und Fortuna 
bei Lucan (Friedrich 2010 [= 1938]), tocca il rapporto fra il poemetto e Luca-
no. Friedrich, richiamandosi all’assenza del sommo dio durante l’incontro fra 
Giunone e Alletto in Aen. 7, sostiene che Giove non interviene in modo si-
gnificativo nel  Bellum solo perché la narrazione si limita alle premesse del 
conflitto. È indubbio che lo scenario epico assai ristretto dell’impetus di Eu-



Stefano Poletti                                                    124

molpo giochi con simili assenze e aspettative e che, scientemente, lasci aperti  
simili interrogativi: questo è senz’altro uno dei paradossi del “giocattolo epi-
co” in mano al poeta furens del Satyricon. Ma il punto resta proprio la sistemati-
ca frustrazione di queste attese nell’orizzonte narrativo del poema. La pro-
spettiva di Friedrich, pure acuta, rischia di sottovalutare il peso dello strano 
fulgur nell’economia del Bellum183. 

Su questa base conviene considerare brevemente le altre citazioni di Gio-
ve all’interno del componimento. Il sommo dio chiude il catalogo degli omi-
na: v. 140 sanguineoque recens descendit Iuppiter imbre. Come abbiamo sopra sug-
gerito, anche questa menzione, al pari di quella di altre divinità (Titan,  Cyn-
thia), sembra essere spia  della mancanza della prospettiva olimpica nel poe-
ma. Peraltro, all’interno dello stesso catalogo di signa, si ritrova una sorta di 
“sovversiva” risposta al fulgur di Giove: l’Etna manda fulmini contro il cielo 
(vv. 135-136 iamque Aetna voratur / ignibus insolitis et in aethera fulmina mittit). 
Ammesso che il fulgur che appare sui Campi Flegrei vada interpretato come 

183 La sfaccettata opinione di Friedrich sul tema (con pregi e difetti) va letta nel dettaglio  
(Friedrich 2010,  372 [= 1938,  393]):  «Auf  solche Art würde also ein Erscheinen der 
olympischen Götter, insbesondere Juppiters, möglich. Freilich tritt er in den knapp 300 
Versen Petrons gar nicht auf, und die Teilnahme von Venus, Minerva und anderen an 
den Ereignissen wird nur eben erwähnt (265ff.), während die Mächte der Finsternis,  Dis 
pater mit seiner Helferin [sic] Fortuna sowie die unvermeidliche Discordia handelnd und 
redend vorgeführt werden. Wir haben es hier eben mit keinem Epos zu tun, sondern nur 
mit einer Einleitung dazu, und es ist unwahrscheinlich, daß Petron, falls seine Überlegun-
gen überhaupt jemals über das vorliegende Stück hinausgingen, die notwendigen Göt-
terszenen fast ausschließlich mit dem Fürsten der Unterwelt und seinem Anhang zu be-
streiten gedachte; vielmehr mußte die ungeheure Erschütterung des Weltreiches früher 
oder später auch die Aufmerksamkeit des Göttervaters erregen, und der  pater umbrarum 
fürchtet dementsprechend schon jetzt, von jenem in seine Schranken gewiesen zu wer-
den. […] Auch beim vergilischen Kriegsausbruch mußte Juppiter zunächst zurücktreten 
und den bösen Mächten das Feld überlassen, bis das Unheil in vollem Gange war. Bei  
Petron ist das um so weniger wunderbar, als das höllische Werk [...] dem höchsten Rat-
schluß nicht zuwiderlief, sondern leichter mit ihm in Einklang zu bringen war als in der 
Aeneis.  Petrons Gedicht gibt uns also keine Auskunft darüber, wie Lucan bei seinem 
düsteren Urteil über die Geschehnisse das Wirken der höheren Wesen hätte darstellen 
können». Contro la valorizzazione dell’ipotesi di una continuazione (avanzata da Stubbe 
per primo) si sono espressi Ehlers 256 e Häußler 1978, 136 n. 77. Cfr. cap. 3 § 4.



Teologia della guerra civile                                         125

assenso del dio alla guerra civile, questa decisione gli si ritorce prontamente 
contro: l’Etna (un altro scenario vulcanico-gigantomachico) sfida minaccio-
samente il cielo184.  Altrettanto interessante è la presentazione del rapporto 
fra Giove e umani. Ai vv. 240-241 si dice che il dio aveva tremato di paura 
davanti ai trionfi di Pompeo (modo quem ter ovantem / Iuppiter horruerat). Tradi-
zionalmente egli ebbe paura solo una volta: davanti ai Giganti185. Nello sce-
nario mitologico della similitudine dei vv. 206-208 (Cesare scende dalle Alpi 
come Giove si slancia dall’Olimpo per combattere i Giganti), il dio non appa-
re spaventato, bensì torvus (v. 206 torvo Iuppiter ore). Quando però si confronta 
con i “Giganti” della Roma delle guerre civili, il Giove del mito ostenta deci-
samente minor sicurezza186. 

Naturalmente espressioni come Iuppiter horruerat sono iperboliche e, come 
tali, non vanno sovra-interpretate, ma è notevole questa coerente caratteriz-
zazione di Giove, ridotto a spettatore passivo e intimorito. In un certo senso 

184 «When in Eumolpus’ account of  the eruption of  Aetna the flames go toward the sky,  
the effect is to emphasize that Jove’s own weapons are turned against him in a resur-
gence  of  gigantic  aggression»  (Connors  1998,  125  con  confronto  con  le  eruzioni 
dell’Etna in Verg. Georg. 1, 471-473 e Lucan. 1, 545-547; Connors 1989, 101-103). I Ci-
clopi (o addirittura il mostro ivi sepolto, Encelado) si appropriano abusivamente di una 
prerogativa di Giove, fulmina mittere (Lucr. 2, 1101, Hor. C. 1, 12, 59-60, Ovid.  Met. 1, 
596, Trist. 2, 33, [Sen.]  HO 1995-1996 fortius ipso genitore tuo / fulmina mitte  [scil. Ercole]). 
Anche nei presagi prima della battaglia di Canne raccontati da Silio il Vesuvio, paragona-
to all’Etna, è presentato mentre attacca il cielo (Sil. 8, 653-655 Aetnaeos quoque contorquens e 
cautibus ignes / Vesvius intonuit, scopulisque in nubila iactis / Phlegraeus tetigit trepidantia sidera  
vertex). Hardie 2009, 89, 227 riconduce la “minaccia gigantomachica” dell’Etna petronia-
no a Lucr. 1, 722-725  hic Aetnaea minantur / murmura flammarum rursum se colligere iras, / 
faucibus eruptos iterum vis ut vomat ignis / ad caelumque ferat flammai fulgura rursum . Sull’Etna 
cfr. Aitne [1] nel NP (di Mattia).

185 Hor. C. 3, 4, 49-50 (con Nisbet–Rudd 2004), Ovid. Met. 1, 182-184, Lucan. 9, 655. Cfr. 
Connors 1998, 124:  «The suggestion that Jove feared Pompey triumphing three times 
figuratively associates Pompey’s triumphs with the giants’ triple assault on the heavens 
(cf. Virg. G. 1.281-283)».

186 Anche la similitudine dei vv. 206-208, qui toccata brevemente, può essere interpretata 
come ulteriore sintomo dell’assenza di Giove nel poema (vd. cap. 4 §§ 4.3 e 5).  Oltre a 
quelle citate, l’unica altra menzione di Giove nel Bellum si ha al v. 156, nell’invocazione di 
Cesare.



Stefano Poletti                                                    126

non è diverso da Dite, che si sente minacciato dagli uomini, e si può specula-
re se una simile connotazione possa contribuire a spiegare il fulgur (Giove è 
d’accordo con Dite, vuole punire gli uomini e si felicita per il discorso della 
Fortuna, che promette un’uscita dall’impasse). Credo però che il fine sia so-
prattutto quello di trasmettere l’impressione di un “Olimpo marginale”, di 
un Giove deprivato della sua tradizionale autorità epica. Dite e Giove sono 
accomunati dal timore – un timore che si esprime in termini molto concreti, 
umani (pavitans palluit187, horruerat), e per questo tanto più vergognoso per un 
dio. Dite teme Giove, Giove teme gli uomini: tutto ciò rende ancor più para-
dossale il timore del temibile dio dei morti.

5.4. Il fulgur e il timore di Dite sullo sfondo di Lucano e Lucrezio

Fin qui abbiamo messo a fuoco l’ambiguità del fulgur come segno inviato 
da Giove: si sta introducendo una riflessione sul potere del sommo dio attra-
verso una rappresentazione ambivalente della sua arma-simbolo. 

Questa ambiguità  sembra inserirsi  coerentemente nel  percorso poetico 
sul tema degli dèi alle soglie della guerra civile (da Ovidio a Lucano), in cui il 
dominio di Giove viene problematizzato, in forme e modi diversi. Nelle Me-
tamorfosi ovidiane, la mancanza di qualsiasi  signum da parte del dio (fulmini, 
tuoni ecc.) negli omina che precedono l’assassinio di Cesare (e una nuova fase 
di guerre civili) va ascritta alla sua consapevolezza che è impossibile cambia-
re il corso degli eventi. Alcuni famosi passi della Pharsalia offrono una pro-
spettiva stimolante sulla marginalità del Giove petroniano e della sua folgore. 
Oltre alla profezia di Nigidio Figulo e alla requisitoria contro Giove in aper-
tura del secondo libro, il  passaggio più rilevante in questo senso è nel setti-
mo libro, prima della battaglia di Farsalo: qui il poeta lamenta che Giove sia 
rimasto immobile davanti a cotanto scelus e definisce come menzogna la stes-
sa esistenza del suo regnum (Lucan. 7, 445-455). Il tema è molto presente an-

187 L’espressione che indica il timore (v. 125 pavitans … palluit) appare un po’ sovrabbondan-
te: probabilmente essa mira a mettere in rilievo il paradossale timore del dio dei morti, 
per natura “pallido” (cfr. la pallida Tisiphone del v. 120), che si ritrova a “impallidire per la 
paura”.



Teologia della guerra civile                                         127

che in Seneca tragico, dove si ritrova uno stretto legame fra la messa in di-
scussione del  fulgur  (e della provvidenza del sommo dio) e il dominio della 
Fortuna188.

In Lucano la denuncia dell’assenza/impotenza di Giove è esplicita e di-
retta. Nel Bellum il tono cambia: la polemica nei confronti degli dèi è rimossa 
e, anzi, Eumolpo pare allinearsi appieno al disegno divino rappresentato nel 
poemetto189. La folgore non viene connessa, come in Lucano, alla funzione 
di strumento della giustizia divina, ma il passo petroniano è congegnato per 
sollevare nel lettore analoghi dubbi sul ruolo di Giove nell’imminenza del bel-
lum civile  e serve a suscitare l’impressione che il suo regnum sia illusorio, che 
egli sia del tutto subalterno alla Fortuna. Il dubbio lucaneo, come spesso nel 
Bellum, viene “oggettivato” in una Götterszene.  Con modi e soluzioni diversi, 
Stazio attua una simile operazione nell’undicesimo libro della Tebaide: il suo 
Giove, ormai ridotto all’impotenza, decide di ritirarsi e invita gli altri dèi a 
fare altrettanto190.

La tirata lucanea richiama le argomentazioni dell’epicureismo lucreziano 
(pur senza comportare una qualche forma di adesione a questa filosofia, na-
turalmente). Proprio Lucrezio, in effetti, aveva provveduto a decostruire il 
potere di Giove, anche per mezzo della lunga spiegazione sul funzionamento 
dei fulmini191. Lucrezio si propone di combattere la paura che coglie l’uomo 
davanti a questi fenomeni naturali e che lo induce a postulare l’azione degli  
dèi per spiegarli192. La scena petroniana va dunque letta non solo in relazione 

188 Narducci 2002, 59ss.
189 Vd. § 6 in questo capitolo.
190 Ganiban 2011, 340ss. interpreta il discorso di Giove in Stat.  Theb. 11, 119-135 come ri-

sposta al citato passo  della  Pharsalia: «Statius’ Jupiter displays not lack of  concern, but 
impotence». La debolezza di Giove (e della sua arma-simbolo) è tematica lucanea centra-
le nell’epica flavia: cfr. almeno Criado 2013 e Pontiggia 2018. Nella Tebaide l’Olimpo e gli 
inferi, Giove e Dite, concorrono al nefas della guerra fratricida, ma le forze infernali, so-
prattutto a partire dalla citata apparizione del Dite “antiolimpico” in Theb. 8, prendono il 
sopravvento e il sommo dio non sembra in grado di controllare gli eventi (cfr. Feeney 
1991, 350-351, Criado 2000, 44-99, Ganiban 2007, cap. 6, in part. 117-123; sull’“autono-
mia epica” degli inferi torneremo nel cap. 3 § 2.3).

191 Cfr. ancora Narducci 2002, 62-63 e, su Lucano e Lucrezio, Esposito 1996.
192 Cfr. ad es. Lucr. 5, 1218-1221 praeterea cui non animus formidine divum / contrahitur, cui non 



Stefano Poletti                                                    128

a Lucano (che si esprime esplicitamente sul regnum di Giove e sulla sua folgo-
re nell’imminenza di uno scontro del bellum civile), ma anche alla luce della te-
matica lucreziana del rapporto fra fulgur e timor, una tematica ben presente a 
Petronio, come dimostra Petron. fr. 28 Müller193. Nella descrizione della fol-
gore ai vv. 122-123 (cum fulgure rupta corusco / intremuit nubes elisosque abscidit 
ignes) è accuratamente tralasciata una menzione esplicita di Giove, al contrario 
di quanto accade tipicamente in simili contesti ominosi194. Si tratta, per così 
dire, di una descrizione oggettiva del fenomeno celeste, che riecheggia la ter-
minologia lucreziana195. L’idea che dietro questo fenomeno si celi Giove arri-
va solo dopo (vv. 124-125)196: è un pensiero che nasce dal pavor di Dite, se-
condo la dinamica descritta da Lucrezio nella sua lotta contro le vacue ango-
sce degli uomini.

correpunt  membra  pavore,  /  fulminis  horribili  cum  plaga  torrida  tellus  /  contremit  et  magnum 
percurrunt murmura caelum? Il passo è ripreso da Virgilio nella lamentela di Iarba (Aen.  4, 
208-210): “an te, genitor, cum fulmina torques / nequiquam horremus, caecique in nubibus ignes / 
terrificant animos et inania murmura miscent?”.

193 Petron. fr. 28 Müller vv. 1-3 primus in orbe deos fecit timor, ardua caelo / fulmina cum caderent  
discussaque Maenala flammis / atque ictus flagraret Athos […]. Analisi del carme e del suo rap-
porto con la dottrina teologica epicureo-lucreziana in Sommariva 2004, 19ss. 

194 Vd. per es. Verg. Aen. 7, 141-142 hic pater omnipotens ter caelo clarus ab alto / intonuit e 9, 630-
631 audiit et caeli genitor de parte serena / intonuit laevum.

195 Lucr. 2, 214-215  abrupti  nubibus ignes  / concursant, una formulazione ripresa da Virgilio 
(Verg. Aen. 3, 199 ingeminant abruptis nubibus ignes) e variata da Ovidio (Ovid. Met. 6, 696 
exsiliantque cavis elisi nubibus ignes; 8, 339 fertur ut excussis elisi nubibus ignes), da cui Petronio 
trae elisus. Modello dei vv. 122-123 è anche Verg. Aen. 8, 391-392 non secus atque olim tonitru 
cum rupta corusco / ignea rima micans percurrit lumine nimbos, una similitudine su Vulcano in-
fiammato d’amore. La “fiamma amorosa” si trasforma in un catastrofico signum di guerra 
civile (cfr. infra pp. 145-146 su un’analoga “inversione intertestuale” nella descrizione del-
la flamma che tormenta la Fortuna).

196 Può essere interessante un confronto con il fulgur che abbatte il Capaneo staziano. Giove 
non viene ritratto nell’atto di scagliare la sua folgore, mentre il processo di formazione 
del fulmine viene descritto come fenomeno spontaneo, con una terminologia “scientifi-
ca”, ricca di reminiscenze del  De rerum natura  (Stat.  Theb. 10, 913-927). Come osserva 
Reitz 2017, questo “fulmine lucreziano” rappresenta una punizione appropriata per un 
eroe, come Capaneo, dai marcati tratti epicurei. Proprio in bocca a Capaneo ritroviamo 
l’emistichio petroniano primus in orbe deos fecit timor (Stat. Theb. 3, 661).



Teologia della guerra civile                                         129

Un ulteriore paradosso riguarda proprio questa umanizzazione del  dio 
dei morti: Dite, rivolgendosi a Fortuna e apostrofandola come onnipotente, 
sembra ignorare il regnum di Giove, ma basta una folgore e si ritrova a temere 
il dio, seguendo un comportamento “umano, troppo umano”. Se si conside-
ra la scena su uno sfondo epicureo-lucreziano, le conseguenze sono radicali:  
non ne esce degradato solo Dite, ma anche il  fulgur.  Ammesso che, come 
pensa il dio dei morti, ci sia Giove dietro alla folgore, resta il fatto che non 
vengono date indicazioni precise ed esplicite di nessun tipo sul suo significa-
to. Il testo stimola le diverse chiavi di lettura che abbiamo indagato sopra (il 
fulgur come invito al dio dei morti a rientrare nel proprio regno, come consa-
crazione del foedus fra Dite e Fortuna, come signum dell’incombente guerra ci-
vile). Tuttavia, la carica ambigua e dissacrante della scena sta proprio nella re-
ticenza, nell’opacità, nella riduzione di Giove a fulgur, senza ulteriori specifica-
zioni, senza approfondimenti. Non si può appurare con certezza quale sia 
l’autorità divina (il messaggio,  il disegno) che  invia l’enigmatico segno – o, 
addirittura, se ve ne sia davvero una.

6. Gli dèi della guerra civile e il loro poeta

L’apparato divino di Eumolpo può essere interpretato come rappresenta-
zione esplicita della teologia implicita della Pharsalia. Ben diversa appare però la 
posizione del poeta nei riguardi degli dèi. Nel poema lucaneo la “rimozione” 
dei deorum ministeria segna un punto di rottura fra la voce narrante e la mate-
ria narrata: il poeta giudica un nefas la guerra civile e si oppone al disegno di-
vino considerato favorevole alla  victrix causa  (Lucan. 1, 128).  L’assenza dei 
tradizionali agenti divini appare presupposto necessario perché il poeta possa 
esprimere questa sua opposizione. 

Può essere utile un confronto con la Troiae halosis, in cui pure qualsiasi te-
leologia celebrativa/imperiale è accuratamente esclusa e le crudeli e oscure 
forze divine che macchinano la distruzione della città non vengono raffigu-
rate esplicitamente – in una modalità molto “lucanea” (come è stato notato, 
importante  è  però anche  l’influsso  di  Seneca  tragico)197.  Nel  racconto  di 

197 Sulla Troiae halosis vd. in part. Zeitlin 1971, Connors 1998 (cap. 3), Rimell 2002 (cap. 4), 



Stefano Poletti                                                    130

Aen..2 un  telos  positivo nella catastrofe (ovvero la possibilità di una “via di 
fuga”, per i Troaini e per gli dèi della città, di una salvezza e di un futuro per 
Troia) si disvela ad Enea nell’apparizione di Ettore (Verg. Aen. 2, 289-295) e 
nell’auspicium interpretato dal padre Anchise (Aen. 2, 679-704); l’eroe può an-
che accedere alla visione del coté divino della vicenda terrena nell’akmé della 
tragedia, grazie alla madre Venere (Aen. 2, 589-633). In una chiara allusione 
all’Enea virgiliano, nella Troiae halosis emerge il punto di vista di un Troiano, 
cosicché, seppur in un complesso gioco di focalizzazione, la narrazione risul-
ta più affine al racconto di un messaggero tragico che alla descrizione di 
un’opera d’arte198. Il narratore non rappresenta esplicitamente gli dèi in azio-
ne (il vago Delio profante [Petron. 89 v. 4] indica che la costruzione del cavallo 
avvenne  per “ispirazione divina”),  ma si  limita a constatare pateticamente 
che, dopo la prodigiosa morte di Laocoonte e dei suoi figli e la conquista del 
fuoco delle arae da parte dei nemici, gli dèi hanno abbandonato la città al suo 
destino di morte, senza alcuna speranza di salvezza (Petron. 89, vv. 51-53, 
64-65)199.

Vinchesi  2007,  Simons  2009,  112-118,  Gärtner  2009a,  Gioseffi  2011,  29-32,  Setaioli 
2011, 9-10, Ragno 2018. Connors 1998, 96-97 confronta acutamente la rilettura disillusa 
del mito di Troia nel Satyricon con la visita di Cesare alle rovine della città nella Pharsalia 
(Lucan. 9, 950-999; sulla scena lucanea vd. recentemente Kersten 2020, 14-17 ed Esposi-
to 2020, con bibliografia). Ragno 2018, 11 mette in evidenza l’influsso dell’interpretazio-
ne “antivirgiliana” del mito troiano nelle Troades di Seneca.

198 Cfr. in part. Petron. 89 vv. 11-12 o patria, pulsas mille credidimus rates / solumque bello liberum 
(Connors 1998, 89, Courtney 2001, 142, Vinchesi 2007, 27, Setaioli 2011, 9). Sulle incoe-
renze nella focalizzazione vd.  Gärtner  2009a e Ragno 2018, 28-29 (cfr.  però  Horsfall 
2008, 389 su Enea narratore in Aen. 2: «He is so very clearly employed as impersonal, all-
seeing, all-hearing messenger»).

199 Sono stati riconosciuti altri tratti di oppositio in imitando nei confronti del modello virgilia-
no, mirati ad accentuare l’ostilità degli dèi e del destino. Apollo, tradizionalmente filotro-
iano, viene presentato come divinità ostile (sul problema e il rapporto col discorso di Si -
none in Virgilio vd. Habermehl  ad loc.). Laocoonte appare come debole, anche a causa 
dei fata che rendono inefficaci i suoi attacchi al cavallo (Petron. 89, vv. 20-24). Infine, il 
prodigium dei serpenti avviene quando il cavallo è già stato portato in città (non nel conte-
sto del dibattito sul cavallo, come in Virgilio), ponendosi pertanto come «sinnlose Grau-
samkeit dunkler Mächte» (Habermehl 176). Cfr. Connors 1998, 89-90, Courtney 2001, 
142, Simons 2009, 114-115,  Ragno 2018, 10-11. Sul prodigio e sul ruolo di Apollo nel 



Teologia della guerra civile                                         131

Nel Bellum la situazione è programmaticamente diversa. Il poeta Eumol-
po si propone di rappresentare gli dèi del bellum civile (gli dèi di  una nuova 
Troiae halosis) e, più precisamente, in polemica con Lucano, di riscrivere l’ini-
zio del conflitto da questa prospettiva superiore, che solo il poeta epico può 
(anzi deve) avere. Cosa accade dunque nel Bellum civile quando gli dèi rientra-
no in scena? Le divinità petroniane sono sanguinarie, egoiste, degradate, le 
uniche che possano “spiegare” lo scatenarsi dello scontro fratricida, una ca-
tastrofe cosmica, su cui non si apre alcun orizzonte salvifico. Questo, come 
detto, sembra essere un punto d’incontro con la “teologia in negativo” di 
Lucano e con la sua rimozione dell’Olimpo (ma anche una risposta al “Gio-
ve depotenziato” di Met. 15). Vanno però rilevate due differenze fondamen-
tali con Lucano. In primo luogo, gli dèi petroniani non sembrano interessati 
né a Cesare, pure presentato con una certa simpatia dalla voce narrante, né 
alla sua  causa,  né al suo trionfo, ma  mirano unicamente alla distruzione di 
Roma (un dato importante su cui ritorneremo)200. In secondo luogo – quel 
che qui più ci interessa – nel Bellum, dopo che gli dèi sono rientrati in gioco, 
la voce del poeta epico si ritrova ad essere “complice” delle divinità.

L’affinità fra la tirata moralistica iniziale e le argomentazioni di Dite e del-
la Fortuna denuncia un allineamento del narratore alla prospettiva catastrofi-
ca espressa dall’apparato divino201. Il moralismo del dio dei morti, interpreta-
to da molti studi come diretto contro la domus aurea e altri progetti ingegneri-
stici di Nerone202, va letto soprattutto nei suoi risvolti ironici. Dite viene ca-
ratterizzato come un moderno declamatore; oggetto dell’ironia petroniana 
sono le forme e i modi del discorso moralistico, che passano dalla bocca di 

mito di Laocoonte vd. infra pp. 244-246.
200 Vd. in part. p. 186 e cap. 4.
201 Su questo tema cfr. in generale Fucecchi 2013.
202 Fin da Burdelotius e González de Salas nella vituperatio dei vv. 87-90 (in part. aedificant auro 

/ […] mare nascitur arvis […] / en etiam mea regna petunt) sono stati letti riferimenti all’attua-
lità neroniana, alla domus aurea, col famigerato stagnum instar maris (Svet. Nero 31), e ai pro-
getti sul lago Averno. Cfr. Campanile 1990: «Plutone è tradizionalmente il dio dei morti,  
e i latini individuavano proprio nel lago Averno l’ingresso dell’Ade, quindi si potrebbe 
mettere in relazione en etiam [v. 90 del Bellum civile] […] a queste faraoniche intraprese di 
Nerone». Cfr. anche Grenade 1948, 277, Morford 1967, 171, Rose 1971,  Griffin 1984, 
137-138, Stärk 1995, 82. 



Stefano Poletti                                                    132

un ipocrita Eumolpo (vd. il magmatico  incipit) a quella del dio dei morti – 
una figura altrettanto ipocrita e degradata203.

Si crea così una sorta di immedesimazione del poeta-Eumolpo  coi suoi 
dèi. Il poetastro sembra condividere le mire distruttrici delle divinità e ne 
racconta con  furor  poetico la realizzazione. A questo riguardo centrale è la 
domanda retorica dei vv. 58-60, in chiusura del preambolo moralistico: 

hoc mersam caeno Romam somnoque iacentem
quae poterant artes sana ratione movere,
ni furor et bellum ferroque excita libido?204

Tale domanda della voce narrante rappresenta un grottesco contrappunto 
al quis furor, o cives, quae tanta licentia ferri? nel proemio della Pharsalia (Lucan. 
1, 8) così come al  tantaene animis caelestibus irae?  eneadico (Verg.  Aen.  1, 11), 

203 Nel doppio passaggio moralistico non bisogna ravvisare una stanca riproposizione di  
medesimi temi (così ad es. Paratore 399-400, Luck 1972, 138), bensì un esempio di vir-
tuosistica “variazione sul tema”, che serve ad allineare la prospettiva del poeta e quella 
della divinità. La tirata viene affidata, con gusto del paradosso, a un sanguinario Plutone 
(Grenade 1948, Stärk 1995, 82-83, Fucecchi 2013). Tutto ciò intacca con l’arma dell’iro-
nia la figura stessa del “moralista” e le forme del moralismo (vd. Murgatroyd 2013, 253-
254, Rudich 1997), piuttosto che sic et simpliciter gli oggetti della vituperatio, ammesso e non 
concesso che fra questi rientrino Nerone e la sua domus aurea. Sul moralismo nel Bellum 
(in relazione a Lucano e al modello di Met. 1) vd. cap. 3 § 2.1-2.

204 Azzardata l’idea che il (peraltro assai vago) sana ratione del v. 59 voglia veicolare la possibi-
lità di un telos positivo – nell’età neroniana, secondo Wiener 2010, 159 –, con conseguen-
te valutazione positiva di Cesare.  Tale domanda retorica  nella diegesi sembra sancire  una 
consonanza del narratore con la prospettiva catastrofica delle furenti divinità, senza per 
questo postulare un  telos positivo. Rudoni 2014,  193-194,  identificando acutamente la 
clausola lucreziana ratione moveri (Lucr. 1, 335; 341; 4, 754), commenta: «Not ineffectively, 
the most eminent and committed antagonist of  human irrationality is evoked here, at the 
apex of  the moralistic tirade, to introduce, with lucid sarcasm, the dominion of  furor over 
degenerate Rome». Inoltre, la somiglianza fra il v. 58 (hoc mersam caeno Romam somnoque ia-
centem) e la presentazione dei Troiani nella Troiae halosis (Petron. 89 v. 56 inter sepultos Pria-
midas nocte et mero) risulta in questo senso particolarmente ominosa: una decadente Roma 
va incontro ad una meritata distruzione, esattamente come Troia (e nel Bellum civile nessu-
na “rinascita” sembra essere all’orizzonte): cfr. Connors 1998, 110-111, Yeh 2007, 177-
183.



Teologia della guerra civile                                         133

fornendo una “giustificazione morale” degli dèi adirati che stanno per entra-
re in scena: siamo agli antipodi della critica alla collera divina e alle sue con-
seguenze nefaste da parte del narratore lucaneo e di quello virgiliano. La do-
manda dei vv. 58-60 del  Bellum, che arriva (ironicamente)  al termine di una 
verbosa tirata moralistica di una sessantina di versi, corrisponde  dunque a 
una tipica “movenza incipitaria”, di cui problematizza il tradizionale conte-
nuto etico-teologico205. In generale, al contrario di quanto accade nella Phar-
salia, non riceve particolare enfasi la connotazione di nefas/scelus della guerra 
civile206. Questa peculiarità del narratore epico petroniano apre una riflessio-
ne complessa sul rapporto fra voce del poeta e piano divino, sulla rivoluzio-

205 Cfr. Roche 2009 a Lucan. 1, 8. L’importante rapporto (a mio parere alla stregua di una ci-
tazione) fra Bellum v. 60 e Lucan. 1, 8 è stato valorizzato da Fucecchi 2013, 41-42, che a 
ragione parla di una «neutralizzazione del  pathos» in Petronio. Cfr. anche Häußler 1978, 
134-135:  «Trotz jener  bombastischen Ausstaffierung mit  Furor,  Discordia und anderen 
Nachtgestalten wird der Bürgerkrieg im ganzen eher als Wohltat denn als Plage gesehen».

206 Il termine scelus fa la sua comparsa solo nella fugace (quanto eccezionale) rappresentazio-
ne del punto di vista della Luna (v. 131 lucem sceleri subduxit). In Lucano l’enfasi sull’“indi-
cibile scelus” della guerra civile è programmatica ed è proposta fin dal proemio (Lucan. 1, 
2 iusque datum sceleri canimus con nota di Roche 2009;  1, 37 scelera ista nefasque; 1, 667 sceleri 
nefando). Nel Bellum l’unica mora del narratore si ritrova nella tirata moralistica iniziale, pri-
ma della descrizione dell’evirazione (v. 19 heu, pudet effari perituraque prodere fata!) – una ri-
presa decisamente caricaturale della “retorica del nefas” lucanea. Anche gli altri commenti 
del narratore sono assai poco significativi e si perdono in un vago moralismo: v. 66 hos 
gloria reddit honores; v. 222 miserabile visu (fuga da Roma); v. 238 quid tam parva queror? e v. 
243 pro pudor! sulla fuga di Pompeo (peraltro precisa imitazione di movenze lucanee: vd. 
Lucan. 2, 708); v. 245 tanta lues, sempre nel contesto della fuga; con Broukhusius e gli edi-
tori maggiori (Bücheler, Müller) considero interpolato il v. 47  namque hoc dedecoris populo 
morumque ruina (sulla lode di Catone in cui il verso è contenuto cfr. infra pp. 219-220). È 
soprattutto la domanda retorica dei vv. 58-60 che contribuisce a definire la prospettiva 
del narratore in modo decisivo. Da notare, inoltre, che la voce narrante del Bellum, aggan-
ciata al piano del suo singolare apparato divino (la distruzione di Roma) e a un orizzonte  
narrativo assai circoscritto (il trionfo della Discordia, su cui il poema si chiude brusca-
mente),  risulta  più “monolitica” rispetto a quella del  narratore lucaneo, in cui,  com’è 
noto, sono stati identificati diversi livelli: vd. per es. Narducci 2002, 88-106 («voce ‘onni-
sciente’, tradizionale dell’epica»; «la voce di un romano dell’epoca neroniana»; «la voce  
[…] di uno spettatore contemporaneo degli avvenimenti del poema»); per una sintesi a  
riguardo cfr. Ludwig 2014, cap. 2.



Stefano Poletti                                                    134

ne lucanea e sulle conseguenze paradossali del tentativo di dare un volto agli 
dèi della Pharsalia.

Oltre al parallelismo fra preambolo moralistico del poeta e discorso di 
Dite, bisogna valorizzare il rispecchiamento metapoetico fra gli dèi “furenti” 
del Bellum civile e il poeta vesanus  che declama il poemetto207. Connors ha se-
gnalato il rapporto fra  l’immagine del poeta sotto l’onus del belli civilis ingens 
opus e quella di Fortuna sotto il peso di Roma: 118, 6 sub onere labetur; vv. 82-
83  “ecquid  Romano sentis  te  pondere victam, / nec posse ulterius perituram extollere 
molem?”. Scontato, quanto emblematico, è il rapporto fra la libertà dell’ispira-
zione  del poeta  furens e la  liberazione  del  Furor da  lui  ritratto:  118,  6 
praecipitandus est  liber spiritus, ut potius  furentis animi vaticinatio appareat; vv. 258-
260 Furor, abruptis ceu  liber habenis, / sanguineum late tollit caput, oraque mille / 
vulneribus confossa cruenta casside velat208. Non a caso, Eumolpo, in preda al suo 

207 Sull’imagery che lega poema e poeta cfr. Connors 1998 (in part. 116-117) e Rimell 2002,  
cap. 5. Il legame fra poeta e forze infere ha interessanti risonanze in età neroniana e fla -
via. Sugli aspetti metapoetici della maga Eritto vd.  infra. Molto suggestivo il richiamo a 
Seneca tragico in Rimell 2002, 108 n. 23: «When poetry erupts from below, the Erinyes 
become the ‘new Muses’, and the poet a ‘vates who through his song can bring to life the 
frightening creatures buried in the underworld’ [citazione di Schiesaro 1997a, 95]» (cfr. 
anche Rimell 2015, 5 n. 17). Nella radicale (e paradossale) inversione della “resistenza al 
nefas” del narratore lucaneo hanno senz’altro un ruolo le tragedie di Seneca e, in partico-
lare,  un  passo importante per la  comprensione del  Bellum come il  prologo del  Tieste: 
come nota Schiesaro 2003, 41, «unlike an epic poet, the dramatist Seneca is not statutor-
ily supposed to sing the great (positive) deeds of  the past, and the proem to Thyestes  
carries Lucan’s logic one step further as it radically denies the act of  resisting the poison-
ous advance of  nefas» (sul  vates e sulla  funzione metapoetica delle  forze infernali  cfr.  
Schiesaro 2003, 8-12, 17-18, 29-30, 183-190 e passim). Inevitabile il confronto anche con 
la Tebaide di Stazio, ove le Furie diventano Muse, pur all’interno di una poetica “lucanea” 
che considera un nefas la guerra fratricida (Bessone 2011, 95-101 e passim). Su Eumolpo 
come poeta vesanus (e il suo rapporto con Orazio) cfr. Labate 1995, Conte 1997, 72ss., 
Cucchiarelli  1998, Hardie 2009, 225-227, Carmignani 2013 e le note di Habermehl ai  
passi di 118. Sugli aspetti metapoetici delle “Alpi sublimi” e della figura di Cesare nel Bel-
lum vd. cap. 4 § 2.2. 

208 Cfr. Rimell 2002,  93 e 179:  «[…] the  Bellum Civile when the poetics of  Furor are un-
leashed on the world». Rimell confronta inoltre l’immagine “bellica” del Furor liber habenis 
con l’oratore di  Petron. 5, vv. 13-14  mox et  Socratico plenus grege mittat  habenas / liber, et 
ingentis quatiat Demosthenis arma (a riguardo vd. anche Rimell 2007, 81-82).



Teologia della guerra civile                                         135

furor  poeticus  (con ogni probabilità  proprio nella  composizione del  Bellum), 
viene  ritratto come essere  mostruoso  e  ferino,  rinchiuso  e  desideroso  di 
“scatenarsi”, in una rivisitazione della famosa similitudine fra un orso furen-
te  e il poeta  vesanus nell’Ars poetica  oraziana: 115, 1  quasi cupientis  exire beluae 
gemitum (cfr. Hor.  AP 472-473 certe  furit ac velut ursus, / obiectos caveae valuit si 
frangere clatros). L’effundere di 124, 2 (cum haec Eumolpos ingenti volubilitate verborum 
effudisset),  da confrontare anche con defudit e  erumpit pectore voces (rispettiva-
mente di Fortuna e Discordia: vv. 102, 282), evoca la violenta “liberazione” 
di un qualcosa a lungo incatenato e “compresso”209 – una  violenza insita an-
che nella stessa definizione del poema come  impetus  (118, 6)210.  Da questo 
punto di vista significativa è anche la clausola oraque mille nella succitata de-
scrizione del Furor (v. 259): ovviamente mille va costruito con vulneribus e ora è 
plurale poetico, ma suggestivo è il possibile richiamo al topos delle innumere-
voli “bocche del  vate”, qui trasfigurato grottescamente nell’immagine delle 
mille ferite che si aprono sugli ora del Furor211. In questa cornice si inserisce 
anche la Discordia che chiude il poemetto. In un’allusione strutturale alla ma-
trona lucanea alla fine del primo libro (sul cui statuto metapoetico si è molto 
insistito)212,  il  mostro  preannuncia  furibundo  pectore (v.  282)  gli  imminenti 
eventi della guerra civile, in un’anticipazione (una sorta di “proemio”) che, 
però, non avrà paradossalmente sviluppo, essendo il poema di Eumolpo un 
abbozzo limitato alle premesse del conflitto. 

209 Rimell 2002, 27, 91, 94. La studiosa propone anche un confronto con i Greci che si “sca-
tenano” appena usciti dal cavallo di legno nella Troiae halosis: «Eumolpus’ struggle to keep 
everything in triggers the  Bellum Civile, an effusive piece of  poetry that pours from his 
body  (cum  haec  ingenti  volubilitate  verborum  effudisset,  Sat.  124.2)  like  his  Greek  soldiers 
(effundunt, TH 57) to tell again of  war and violence at the heart of  Rome» (p. 94). 

210 Cfr. Habermehl ad loc.
211 Cfr. Verg. Georg. 2, 43 = Aen. 6, 625 non, mihi si linguae centum sint oraque centum. Il parallelo 

è segnalato da Rudoni 2014, 192-193, che però premette (p. 192 n. 2): «[…] relevant for 
our purposes […] is not the ‘image’ of  the many mouths […], but the merely ‘formal’ re-
semblance».  Sul  topos cfr.  Gowers  2005.  Sul  rapporto con le molte lingue della  Fama 
(Verg.  Aen. 4, 183) cfr. Hardie 2012, 102. Sulla “mostruosità” insita in quest’immagine 
cfr. Lowe 2015, 201.

212 Feeney 1991, 275, Masters 1992, 133-149, Hardie 1993, 107-108, Day 2013, 93-98. Sulla 
definizione della poetics of  Discord vd. in part. Connors 1989, 154-158.



Stefano Poletti                                                    136

Fra il tema (il furor della guerra civile), il poeta (il furor poetico) e i suoi dèi 
(demoni furenti: Dite, Fortuna, Discordia… e Furor) c’è un’evidente forma 
di osmosi. Se è vero che nel Bellum civile la tipica invocazione alle Muse viene 
tralasciata, in questo rispecchiamento si possono cogliere le “fonti di ispira-
zione divine” dell’epos del vesanus Eumolpo213. Esseri mostruosi come Furor e 
Discordia sono figure del poeta furens, che proprio dal punto di vista di divini-
tà infernali e furenti (e grazie alla loro ispirazione) racconta la follia della 
guerra fratricida che si scatena. A Eumolpo, poeta epico postlucaneo, sono 
rimasti solo questi dèi e queste Muse.  Un poema siffatto potrebbe essere 

213 Connors 1989, 63: «No Muse, no stately proem, no reference to the production of  po-
etry (e.g. the verb  cano)». Tale giudizio sulle (innegabili) stranezze strutturali dell’epillio 
petroniano (cfr.  anche Fucecchi  2013)  andrebbe un po’  stemperato.  Già la dichiarata  
mancanza di ultima manus (118, 6) basterebbe a giustificare l’assenza di un proemio con 
tutti i crismi (cfr. Connors 1989, 63, Poletti 2014, 204). È però soprattutto il preambolo 
teorico di Eumolpo (118) a fungere da “proemio provvisorio”. Qui vengono presentati il 
soggetto del carmen (belli civilis ingens opus, fra l’altro con una sorta di movenza epica incipi-
taria: cfr. Verg. Aen. 7,45; Lucan. 1, 68) e il tema dell’ispirazione poetica: 118, 1 putavit se 
continuo in Heliconem venisse; 118, 6 ut potius furentis animi vaticinatio appareat (cfr. Hardie 2019, 
35: «[118, 6] speaks the language of  inspiration, of  the excited kind that we find in Ps.-
Longinus:  Eumolpus is  in tune with the heated sublimity  that characterises much of  
post-Vergilian Roman epic», con riferimento a Stat. Theb. 10, 830 maior amentia). A questo 
riguardo, con Conte 1996, 68 e Vannini 293, tenderei a salvare il tràdito sanitatem di 118, 3 
neque generosior spiritus sanitatem amat come ulteriore riferimento al  poeta vesanus, contro il 
pur ingegnoso vanitatem di Pithou (all’obiezione di Habermehl e altri, secondo cui il tema 
del furor poeticus arriva solo in 118, 6, si potrebbe rispondere che la menzione dell’Elicona 
costituisce già  un’indicazione sulla  “falsa  ispirazione” di questi  poeti,  come conferma 
Hor.  AP 296-297 excludit sanos Helicone poetas / Democritus). Secondo Castelli Montanari 
1980,  56 la mancanza di un’invocazione alle Muse sarebbe addirittura coerente con i 
principi espressi in 118: «Traspare il concetto di una collaborazione umano-divina, priva 
da parte dell’uomo di quell’atto di modestia che altrove (ad es. nel topos dell’invocazione 
alle Muse, assente nel Bellum civile di Petronio) mette il poeta in secondo piano, preluden-
do ad un incontro col dio nella sua fantasia poetica». Connors 1989, 49, seguita da Ha-
bermehl, sottolinea finemente la possibile ironia in appareat di 118, 6, che «precludes any 
claim to true divine inspiration». Eppure credo che non vada sottovalutata la domanda su 
quali possano essere le fonti di ispirazione divine, le Muse di Eumolpo (le vette dell’Eli-
cona o le profondità degli inferi?). Lucano, com’è noto, invoca Nerone come “Musa” per 
il suo poema (Lucan. 1, 63-66 con Roche 2009 ad loc.).



Teologia della guerra civile                                         137

opera degna della lucanea Eritto (rappresentante e  vates  in terra del mondo 
infernale), non certo del  Romanus Vergilius:  Eumolpo nel suo  carmen evoca 
sulla terra i demoni inferi e ritrae il dispiegarsi della loro potenza distrutti-
va214.

214 Una suggestione, questa del Bellum civile di Eumolpo come potenziale “impetus poetico di 
un’Eritto”, che va inquadrata nei tratti metapoetici di cui il personaggio è caricato in Lu-
cano. Come messo in luce in questo capitolo (vd. § 4.3), proprio nella scena di cui è pro-
tagonista la (straordinaria) figura della maga lucanea viene proposto un “punto di vista” 
sullo scontro fratricida (un modo di leggerlo e raccontarlo) che il Bellum, con le sue divi-
nità, si sforza di oggettivare. Questa affinità non significa ovviamente piena coincidenza 
(per es., la giustificazione moralistica della guerra non ha un ruolo particolare nell’episo-
dio di Eritto).



CAPITOLO 3
LA METAMORFOSI DEGLI DÈI. 

PATTO INFERNALE E ALLEGORIZZAZIONE DEL DIVINO

Nel capitolo precedente abbiamo inquadrato l’incontro fra Dite e Fortu-
na e i connessi omina sullo sfondo del ritratto degli dèi alle soglie della guerra 
civile nella poesia latina. Ispirandosi a Met. 15 (dove Ovidio dà un volto alle 
oscure potenze divine del finale di Georg. 1), Petronio si propone di rappre-
sentare la “provvidenza crudele” di Lucano, rovesciando gli accenti ottimisti-
ci dei modelli augustei e ricorrendo a un Götterapparat al di fuori dei canoni 
tradizionali. Da una parte si impone il punto di vista di divinità “assetate di 
sangue” (cui il narratore-Eumolpo si allinea), dall’altra l’Olimpo viene margi-
nalizzato, Giove ridotto all’irrilevanza.

In questo capitolo verranno scandagliati alcuni aspetti strutturali del con-
ciliabolo fra Dite e Fortuna. L’incontro fra le due divinità e la loro caratteriz-
zazione  si  basano  su  una  raffinata  rivisitazione di  diverse  Götterszenen 
dell’Eneide e delle Metamorfosi. Da tale trama allusiva traspare una sovversione 
del ruolo delle divinità tradizionali, delle scene tipiche e dei luoghi ad esse 
connessi. In particolare il topos del concilium deorum olimpico viene rimpiazzato 
da un “patto infernale”, una scena cardine dell’apparato divino di Virgilio e 
di Ovidio, che la innova significativamente con l’aggiunta di personificazio-
ni1. Queste offrono un punto di vista alternativo e potenzialmente destabiliz-
zante nei confronti dell’Olimpo e delle forme epiche tradizionali. Il  Bellum 
assimila e rielabora la “lezione ovidiana”; al contempo, segue la tendenza di 
Lucano alla valorizzazione delle figure allegoriche e si ispira all’originale per

1 Ho scelto l’espressione generica di “patto infernale” per designare una siffatta scena (il 
modello dell’incontro fra Giunone e Alletto e le sue riprese, ma importante è anche l’epi-
sodio parallelo con Eolo in Aen. 1), che già in Ovidio incontra notevoli variazioni. Il ter-
mine “patto”, in particolare, se da certi punti di vista ben definisce il contatto (o, che dir 
si voglia, l’accordo) fra diverse sfere di influenza ovvero fra diversi agenti della narrazio-
ne epica, non deve e non vuole nascondere i complessi (e spesso ambigui) rapporti gerar-
chici che si instaurano fra di essi. Simile discorso vale per il termine “infernale”: come  
vedremo la componente infera assume un ruolo di volta in volta differente, che rifugge 
da semplificazioni – in Ovidio il demone infernale “si trasforma” in personificazione al-
legorica.



Teologia della guerra civile                                         139

sonaggio di Eritto, che rappresenta una sintesi delle allegorie delle Meta-
morfosi.  La brusca chiusa dell’epillio, affidata proprio a una personificazione, 
la Discordia (divinità tipicamente associata agli “inizi”, non al finis della nar-
razione epica),  è emblematica di  tale  sconvolgimento delle  convenzioni  e 
sembra oggettivare il paradosso lucaneo di un bellum civile a cui  pone un fi-
nis proprio la discordia (Lucan. 5, 299 finem civili faciat discordia bello). 

L’aberrante Götterapparat petroniano va contestualizzato in questa “meta-
morfosi degli dèi”, nella reazione ovidiana e lucanea al modello virgiliano. In 
tal senso, nella sezione finale di questo capitolo è indagata l’affinità fra gli dèi 
di Eumolpo e l’apparato divino dell’epica flavia e segnatamente della Tebaide 
staziana, in cui, mutatis mutandis, si può riconoscere un tentativo di sintesi fra 
la tradizione omerico-virgiliana e la rivoluzione della Pharsalia.

1.  Il rapporto con l’Eneide. Dal concilium deorum al “patto infer-
nale”

1.1. Il “patto infernale” fra Giunone e Alletto

Ineludibile punto di riferimento del “patto infernale” fra Dite e Fortuna è 
l’incontro tra la furia Alletto, convocata dalle tenebre dell’Ade, e Giunone, 
due divinità ansiose di scatenare le ostilità in Italia – un conflitto che assume 
i connotati di un bellum civile2. La scena in cui un demone infero viene incita-
to a  procurare disgrazie  agli esseri umani è  tipico meccanismo propulsivo 
della macchina epica, spesso associato allo  scoppio della guerra. In questo 
(ma non solo) l’episodio di Alletto funge da archetipo per gli “epic succes-
sors of  Virgil”3. In tale logica, il verso con cui viene introdotto il discorso di 
Dite, v. 78 ac tali volucrem Fortunam voce lacessit, racchiude una significativa spia. 
Il nesso lacesso + voce appare alquanto singolare in questo contesto: di solito è 

2 Friedrich 2010 [= 1938], 372, Zeitlin 1971, 76, Luck 1972, 138, Rimell 2002, 78, Fucecchi 
2013, 38. Sulla guerra in Italia come bellum civile cfr. Verg. Aen. 7, 317 “hac gener atque socer 
coeant mercede suorum” e 335  “tu potes unanimos armare in proelia fratres” (con n. di Horsfall 
2000, Horsfall 2001, 160ss.).

3 Hardie 1993, 58ss.; cfr. anche Fo 1982, 227ss., Thome 1993, 130-181, Hershkowitz 1998,  
51ss., Rosati 2017.



                                    Stefano Poletti                                                  140

impiegato per la provocazione di nemici (il discorso di Dite non mira a pro-
vocare un nemico, bensì ad aizzare la Fortuna contro un nemico comune, i  
tracotanti Romani)4. Se è vero che, come suggerito da Pecere, l’espressione 
potrebbe essere connessa all’idea dello “sfidare la sorte”  5, è però l’incontro 
fra Giunone e Alletto a fornire un preciso punto di confronto: il discorso 
della dea è infatti introdotto da quam [Alletto] Iuno his acuit verbis ac talia fatur 
(Aen. 7, 330). 

Dite è  ben consapevole dell’onnipotenza della sua interlocutrice e si di-
mostra riverente nei suoi confronti, come dimostra la captatio ai vv. 79-81 (su 
cui ritorneremo), che assume quasi un andamento innodico6. Nella trama re-
torica del suo discorso si possono però rintracciare chiari indizi che giustifi-
cano il termine lacesso. Dopo la captatio è formulata una domanda sottilmente 
“provocatoria” (vv. 82-83)7, cui corrisponde più sotto una serie di imperativi 
(vv. 94-95). Questi  sono riconducibili agli imperativi tipici del  Du-Stil delle 
preghiere (così sembra intenderli la Fortuna: v. 105 vota), ma suonano anche 
come incalzanti esortazioni, che danno per scontato che la Fortuna adempirà 

4 TLL 7.2.832.31-32 (Pecere).
5 TLL 7.2.832.51-52 (Pecere).
6 Vv. 79-81 “rerum humanarum divinarumque potestas, / Fors, cui nulla placet nimium secura potestas, 

/ quae nova semper amas et mox possessa relinquis […]” (sulla congettura magistra in luogo del 
tràdito potestas del v. 79 vd. infra n. 36). Sull’andamento innodico, per limitarci al Satyricon, 
un buon parallelo è l’inizio del carme di 133, 3: al v. 1 Priapo invocato con la perifrasi di 
Nympharum Bacchique comes + tre relative ai vv. 1-4 (Landolfi 2007, Setaioli 2011, 267-268). 
Sull’invocazione si è soffermato Fucecchi 2013, 44 n. 27: «Il ‘padre Dite’, re degli inferi,  
sceglie infatti di adottare un profilo basso e maliziosamente diplomatico nell’approccio a 
Fortuna, che pure in passato gli ha giocato un brutto tiro facendogli perdere il sorteggio 
dei regni».

7 Vv. 82-83 “ecquid Romano sentis te pondere victam / nec posse ulterius perituram extollere molem?” . 
Il sintagma ecquid+sentire (TLL 5.2.55.69-70) è abbastanza diffuso per provocare l’interlo-
cutore spingendolo a reagire a un pericolo imminente o a una situazione grave e insoste -
nibile (cfr. ad es. Hor. Epist. 1, 18, 82-83; con non posse in Liv. 3, 11, 12; 4, 3, 8; 5, 52, 1). 
In poesia uno stilema analogo è utilizzato da Ovidio nelle Metamorfosi per esprimere una 
situazione intollerabile (il verbo usato è sempre tolerare, qui variato in extollere, coerente-
mente con la pregnante imagery del peso, del “sollevare e abbattere” della volubile Fortu-
na): Ovid. Met. 2, 301-302 neque enim tolerare vaporem / ulterius potuit; 9, 289-290; 11, 630-
631.



Teologia della guerra civile                                         141

alla richiesta. Proprio questo, in effetti, richiama esplicitamente gli ordini di  
Giunone alla sua  famula Alletto8. Dopo Virgilio, la movenza della provoca-
zione verbale rivolta a un demone malefico è destinata ad avere lunga fortu-
na9. Di norma, una divinità aizza un mostro infernale, il quale poi, a sua vol-
ta, istiga gli esseri umani alla violenza. In Petronio la funzione del demone 
infero è di fatto sdoppiata fra due figure “gemelle”, due personificazioni car-
dine dei  deorum ministeria:  la Fortuna stessa, che Dite invita  a scatenare la 
guerra, e Discordia, che sobilla gli uomini al combattimento10.

8 Vv. 94-95 “quare   age  , Fors, muta pacatum in proelia vultum, / Romanosque cie, ac nostris da funera 
regnis”. Le esortazioni alla violenza dominano l’interazione verbale di Giunone con Allet-
to: Verg. Aen. 7, 331-332 “hunc mihi da proprium, virgo sata Nocte, laborem, / hanc operam […], 
338-340 fecundum  concute pectus,  /  dissice compositam  pacem,  sere crimina  belli;  /  arma  velit 
poscatque simul rapiatque iuventus”. Quare age si trova nelle esortazioni di Alletto a Turno 
(Verg.  Aen. 7, 429; il sintagma è molto raro). Simili sono le movenze di Giunone con 
Eolo (Aen. 1, 65-75), cui però si aggiunge la promessa di una ricompensa.

9 Sul “patto infernale” da Ovidio a Petronio vd. § 2.3 di questo capitolo. All’episodio di 
Aen. 7 si ispira l’incontro fra Giunone e Tisifone in Silio (cfr. in part. Sil. 2, 543-544 sic 
voce instimulans dextra dea concita saevam / Eumenida incussit  muris).  Un’azione di Tisifone 
“alla maniera di Alletto” è messa in moto da simili invocazioni nella  Tebaide di Stazio 
(Ganiban 2007, cap. 2, Criado 2000, 19ss. e passim, Briguglio 2017, 12-32): 1, 56-59 (Edi-
po) “di, sontes animas angustaque Tartara poenis / qui regitis, tuque umbrifero Styx livida fundo, / 
quam video, multumque mihi consueta vocari / adnue, Tisiphone, perversaque vota secunda”; 4, 483-
487 (menzione della dea anche a 4, 213); 8, 65-68 (Dite [!]); cfr. anche 7,  6-33 (Giove a 
Marte, tramite Mercurio). Claudiano utilizza il verbo lacessere per introdurre il discorso di 
Megera a Giustizia: Claud. In Ruf. 1, 356 diroque prior sic ore lacessit. Probabile l’influsso di 
Aen. 7 (cfr. almeno In Ruf. 1, 358-359 con Aen. 7, 332-333) e del diverbio fra Tisifone e 
Pietas in Theb. 11, ma forse non è da escludere un qualche influsso petroniano.

10 Sul rapporto fra Alletto e la Discordia petroniana (ed enniana) vd. §§ 3-4 di questo capi-
tolo. Friedrich 2010, 372 n. 10 [= 1938, 27 n. 2], dopo aver notato acutamente questa si-
mile funzione di Fortuna e Discordia, conclude: «Es wird uns kaum überraschen, daß der 
Dichter mit seiner Fortuna nichts Rechtes anzufangen weiß. Man fragt sich, warum sie  
bemüht wird, wenn statt ihrer Discordia die Menschen aufeinanderhetzt, an die sich Dis 
pater  ebensogut wie an jene hätte wenden können». Questa duplicazione  non offusca 
però la  caratterizzazione della  Fortuna  come nuova  e onnipotente  divinità.  Sebbene, 
come vedremo, anche la Discordia assuma significativamente tratti tipici di Giove, resta 
comunque una divinità di una categoria inferiore rispetto alla Fortuna.



                                    Stefano Poletti                                                  142

Il debito della Fortuna nei confronti di Alletto traspare soprattutto dai vv. 
109-110: “et mihi cordi / quippe cremare viros et sanguine pascere luxum”. Questa af-
fermazione, con cui la dea si allinea ai sanguinari desideri del dio dei morti, 
appare affine alla descrizione di Alletto in  Aen. 7, 325-326  cui tristia bella / 
iraeque insidiaeque et crimina noxia cordi11. Insieme alle somiglianze del contesto 
sopra delineate, trait d’union ulteriore fra i due personaggi è la peculiare asso-
ciazione di cordi (esse) e azioni violente, un’associazione ossimorica e parados-
sale, all’insegna di un perverso attaccamento affettivo al male12. 

Se Fortuna e Discordia assorbono così  i  caratteri  furiali,  provoca ben 
poco stupore che Tisifone, la furia che nella poesia epica postvirgiliana assu-
me a pieno titolo il ruolo di Alletto, nel Bellum sia figura relativamente margi-
nale: viene invitata a fruire della grande distruzione (vv. 119-120), ma non ha 
il compito di scatenare le ostilità13. Anche la caratterizzazione di Dite ha un 
ovvio debito verso Alletto, cosicché l’Olimpo è estromesso a favore di un 

11 Cfr. anche il v. 257 Letumque Insidiaeque et lurida Mortis imago, in cui, accanto alla possibile 
eco di Aen. 7, è da citare anche Aen. 12, 336 Iraeque Insidiaeque, dei comitatus, aguntur.

12 Cfr. Fernandelli 1999, 25 (sul rapporto fra Discordia enniana e Alletto): «La chiusa della 
frase [scil. virgiliana] sviluppa un effetto ossimorico, quasi paradossale, che punta verso 
l’allusione etimologica: da cui tristia bella…cordi a Dis-cordia». Fernandelli mette in relazione 
la  proposizione  relativa  cui tristia  bella…cordi a  Enn.  Ann.  220-221  S.  corpore  tartarino 
prognata Paluda virago, / cui par imber et ignis, spiritus et gravis terra  (sui problemi del passo e 
sull’identificazione del personaggio con la Discordia cfr. Hardie 2009, 99ss.). Sul piacere 
del male cfr. Rosati 2017, 57: «Quella che […] fa di Alletto un personaggio-simbolo del 
‘piacere del male’, è la componente ‘affettiva’ (cordi) che caratterizza la sua azione e ac-
compagna il suo agire a fine di male». Vd. anche Thome 1993, 80s..

13 Tisifone è spesso presentata come “flagellatrice-capo” (Verg. Aen. 6, 571, Ovid. Met. 4, 
451-485,  Stat.  Theb. 1,  93-94, Sil.  2,  530). Alla luce del sole è definita  pallida Tisiphone 
(Georg. 3, 552, Aen. 10, 761 = Bellum v. 120). Il suo protagonismo nelle disgrazie umane, 
citato episodicamente da Virgilio (come nota già Servio ai passi citati, la Furia è metafora 
del furore e della peste), trova sviluppo nell’epica postvirgiliana, in cui Tisifone eredita il 
ruolo della sorella Alletto.  Nel Bellum Tisifone non  ricopre una funzione narrativa  rile-
vante (così come le Furie in generale: cfr. il vago v. 255 horrida Erinys; v. 256 Megaera), ma 
è ritratta come una specie di  co-reggente del regno dei morti,  deputata ad accogliere 
l’immensa strage, insieme a Dite e a Caronte (mea Tisiphone la definisce Dite al v. 97; a lei 
si rivolge la Fortuna al v. 120). Improbabile, in ogni caso, l’idea di un goffo scambio Tisi-
phone / Perse-phone postulato da Martin 1999, 159.



Teologia della guerra civile                                         143

nuovo pantheon tutto discendente dal demone di Aen. 7. Thome, confrontan-
do con acume il Dite petroniano con il Plutone virgiliano (che odia Alletto: 
Verg. Aen. 7, 327 odit et ipse pater Pluton), osserva che Petronio attribuisce cari-
caturali tratti “satanici” al dio, rendendolo affine a una Furia. Sarebbe la pri-
ma attestazione di un “Plutone satanico” a nostra disposizione, se si accetta 
la datazione pre-Stazio (vd. Theb. 8 e la rappresentazione staziana del dio dei 
morti)14.

Nella dinamica intertestuale con Aen.  7, importante è il rapporto gerar-
chico che lega Dite e Fortuna. Nell’episodio eneadico, così come nelle sue ri-
prese successive, è sempre una divinità di rango superiore, di norma olimpi-
ca, a impartire ordini a un demone infernale, che funge da sottoposto. Nella 
versione petroniana del “patto infernale” i rapporti di forza fra le due divini-
tà vengono sostanzialmente invertiti: in Dite si avverte soprattutto la subor-
dinazione di Alletto (non certo la superiorità olimpica di Giunone), essendo 
il dio ritratto come figura gerarchicamente inferiore alla Fortuna15. All’elabo-
rata epiclesi di Dite (vv. 79-81) la dea risponde con il secco (e alquanto para-
dossale) o genitor e con una proposizione relativa sulla sua sfera di potere, il  
regno dei morti che la Sorte stessa ha assegnato al dio nel famoso sorteggio 
fra i tre fratelli16. Gli imperativi che Dite rivolge alla Fortuna sono conferma-

14 Thome 1993, 98-99: «Sogar Pluto distanziert sich von Allecto, er hat also bei Vergil noch 
nicht die Rolle eines Höllenfürsten angenommen wie dann bei Statius. Diese satanischen  
Züge müssen ihm allerdings spätestens bereits in frühneronischer Zeit zu eigen gewesen  
sein,  wie  die  schon  parodistische  Übertreibung  im  ‚Bürgerkriegsepyllion’  des  Petron 
zeigt» (sul Plutone staziano torneremo in questo capitolo; cfr. anche supra pp. 119-120). 

15 Fucecchi 2013, 44 n. 27: «[…] sia nella visita ad Alletto che in quella [scil. in Ovidio] a Ti-
sifone la superiorità autorevole di Giunone contrasta con la situazione petroniana» – una 
giusta osservazione, che non deve però far perdere di vista quanto non solo la Fortuna, 
ma anche Dite abbiano da spartire con il personaggio di Giunone.  

16 V. 103 “o genitor, cui Cocyti penetralia parent”. Sulle invocazioni di Dite come sovrano degli 
inferi cfr. ad es. Verg. Aen. 6, 264, Sen. Oed. 256, 868-869, [Sen.] HO 938 nigrantis regna qui 
torques poli, Lucan. 6, 742-743 pessime mundi / arbiter. Sulle invocazioni con «motivi para-
encomiastici» (Fucecchi 2013, 45 n. 31) cfr. Ovid. Met. 10, 17-18 e 32-35 (Orfeo a Pluto-
ne e Proserpina), Stat. Theb. 8, 90-93 (Anfiarao a Plutone), Claud. DRP 1, 55-62 (Lachesi 
a Plutone; vd. la n. di Gruzelier 1993 ad loc.). Anfiarao (Stat. Theb. 8, 93 sator) e la Lachesi 
claudianea esaltano la potenza generatrice di Dite. In Petronio viene enfatizzata la sfera 
“paterna”: v.  76 Ditis  pater,  altro nomen  honoris  (O.  3.189.26ss.  e  190.66ss.;  TLL 



                                    Stefano Poletti                                                  144

ti da quelli che la Fortuna a sua volta rivolge a Dite e poi a Tisifone (vv. 116-
117; 119-120). Anch’essi richiamano gli ordini di Giunone ad Alletto e il rap-
porto gerarchico fra le due; come detto, la Fortuna non ha però bisogno di 
demoni inferi per scatenare la guerra (è questa una sua autonoma decisione), 
bensì li invita semplicemente a godere della catastrofe incombente.

Cercando di ridimensionare l’assimilazione della Fortuna petroniana  alla 
Giunone virgiliana, Grimal17 osserva: 

La Fortuna d’Eumolpe ne ressemble aucunement à la Junon 
de Virgile; ce n’est pas une femme irritée qui essaie, envers et 
contre tous, et en rébellion contre les Destins, de nuire aux 
Troyens; elle est beaucoup plus proche du Jupiter de l’Énéide. 

Senza dubbio la Fortuna appare come onnipotente e di fatto sostituisce 
Giove, ma il quadro che abbiamo delineato – il rapporto  privilegiato con il  
settimo libro – induce a non sottovalutare i tratti comuni con l’iraconda mo-
glie del sommo dio18. Dietro l’ira della Fortuna si può facilmente intravedere 
la leggendaria  ira di Giunone, che, ansiosa di ostacolare la potenza romana 
contro il volere del marito, mette in moto la vicenda dell’Eneide19. La deco-

6.2.1820.28ss.; 10.1.685.16-17), v. 124 pater umbrarum. Se in Cic. Nat. deor. 2, 66 si fa riferi-
mento alla ricchezza di Dite in quanto simbolo della “forza generatrice” della terra, nel 
Bellum  i  vari  epiteti  sembrano funzionare  κατ’ἀντίφρασιν (un padre che genera  solo 
morte, che dimostra affetto al più per la sua Tisifone [v. 97]). D’altra parte, l’associazione 
fra Dite e ricchezza viene allusa da Petronio nella tirata contro l’escavazione (vv. 90-93).  
Cfr. ancora Fucecchi 2013, 49 sull’epiclesi di Dite: «Da un lato essa potrebbe infatti com-
pensare implicitamente l’effettiva assenza di Giove, figura ‘paterna’ per eccellenza, non-
ché detentore del potere decisionale nelle scene divine a carattere deliberativo. D’altra 
parte, il testo sembra evidenziarne la criticità proprio mentre tenta di accreditarne il valo-
re letterale: come quando Fortuna si rivolge al dio ‘sterile’ per antonomasia chiamandolo  
genitor (103)». Per una poco plausibile genealogia di Fortuna come figlia di Dite cfr. Gri-
mal 1977, 155 (interessante, in ogni caso, il parallelo con le Parche).

17 Grimal 1977, 99; sulla stessa linea anche Häußler 1978, 136 n. 76 e 137 n. 80.
18 Il rapporto che lega la Giunone virgiliana alle divinità femminili dominanti nel Bellum è 

evidente anche per la Discordia (cfr. §§ 3-4 di questo capitolo).
19 Cfr. già Stubbe (a v. 76s.):  «Der Totengott erscheint hier neben Fortuna als die Rom 

feindliche Gottheit. In der Aeneis ist es die Juno».



Teologia della guerra civile                                         145

struzione del tradizionale apparato divino passa anche  da una sovversione 
delle relazioni gerarchiche (e sessuali) della regale coppia divina. Alla compo-
nente femminile e irrazionale viene tolto l’intralcio della controparte maschi-
le e razionale, quella del marito-sovrano, che limita le manie persecutorie di 
Giunone e che, di fatto, non permette alla dea una piena assimilazione alle 
brame distruttrici di Alletto, anche nei momenti di rabbia più soverchiante20. 
La Fortuna si presenta come una specie di “Giunone emancipata da Giove”, 
una divinità femminile che si appropria di una funzione tradizionalmente at-
tribuita al maschio21, mentre il ruolo maschile viene ricoperto da una divinità 
a lei sottomessa, dall’accondiscendente fratello di Giove, mosso da impulsi 
altrettanto crudeli e rabbiosi e dall’ostilità nei confronti dei Romani. 

Il rapporto fra Fortuna e Giunone è corroborato da una precisa remini-
scenza virgiliana, tratta non dal settimo, bensì dal primo libro dell’Eneide, dal-
la scena in cui sono introdotte la regina degli dèi e la sua ira. Le prime parole 
pronunciate da Giunone, adirata contro Enea, sono con tutta evidenza ripre-
se nell’esordio del discorso di Dite, con la descrizione della Fortuna sopraf-
fatta dal peso di Roma:

Verg. Aen. 1, 37-38
“mene incepto desistere victam
nec posse Italia Teucrorum avertere regem?”

vv. 82-83
“ecquid Romano sentis te pondere victam
nec posse ulterius perituram extollere molem?”.

20 Sulla coppia divina nell’Eneide (e sulla dinamica fra  kosmos  e  chaos) cfr.  almeno Feeney 
1991, 129-155, Hershkowitz 1998, cap. 2. Quanto alla mancata assimilazione di Giunone 
al “chaos universale” rappresentato da Alletto, importante è l’invito della dea al demone a 
tornare negli inferi (Verg. Aen. 7, 557-559).

21 Già nella Giunone di Aen. 7 è stata notata una sorta di “gender inversion” (Hershkowitz 
1998, 104-105 con bibliografia).



                                    Stefano Poletti                                                  146

Nelle parole victam / nec posse, in entrambi i casi in apertura del primo di-
scorso di una divinità nel poema (un raffinato divertissement con le “movenze 
incipitarie” dell’epos), si percepisce lo sdegno della dea “vinta dall’uomo”, co-
stretta a subirne le azioni22. Dite, insomma, sembra invitare metaletteriamen-
te l’onnipotente Fortuna a “immedesimarsi” nella Giunone virgiliana e nella 
sua ira.

L’invito di Dite viene accolto: la dea condivide i suoi sentimenti. La For-
tuna descrive la propria  ira come una  flamma  che la consuma, un doloroso 
vulnus  interiore. Il riferimento intertestuale più diretto dei vv. 105-106 (“nec 
enim minor ira rebellat / pectore in hoc leviorque exurit flamma medullas”) è alla fiam-
ma d’amore che divora Didone: Verg. Aen. 4, 66-68 est mollis flamma medullas / 
interea et tacitum vivit sub pectore vulnus. / u  ritur   infelix Dido […]. Didone rappre-
senta  un  pericoloso  ostacolo  alla  teleologia  eneadica,  alla  fondazione  di 
Roma;  proprio  per  questo  la  regina è  destinata  a  essere  abbandonata 
dall’eroe, la sua flamma amorosa a trasformarsi in odio e ira, in desiderio di-
struttivo nei confronti di Enea e dei futuri Romani. Significativamente, la 
Fortuna levis abbandona Roma,  passa dall’amore all’odio (v. 107  odi), come 
un’amante infedele, vorace di novità (realizzando, anche in questo, l’invoca-
zione di Dite: v. 81 “quae nova semper amas et mox possessa relinquis”), e si propo-
ne di distruggerla. Il rapporto fra Fortuna e Didone è dunque un gioco di 
contrappunti, di somiglianze e differenze, che, nel loro insieme, mettono in 
rilievo il tema della levitas (non a caso: levior flamma), della mutabilità dei senti-

22 Il parallelo, rilevato cursoriamente da Jessen 1872, 12, sembra esser poi passato inosser-
vato ai  commentatori petroniani.  La reminiscenza  verbatim  è rafforzata da diverse asso-
nanze: “mene incepto desistere victam / nec posse Italia Teucrorum avertere regem?” –“ecquid Romano 
sentis t  e   pondere victam / nec posse ulterius perituram extollere molem?”. Il tema ritorna in Verg. 
Aen. 7, 310 “vincor ab Aenea”. A  proposito di “meccanismi incipitari”, si ricordi che, nella 
descrizione del fulgur dei vv. 122-123, Petronio allude sottilmente all’entrata in scena del 
Giove eneadico (v. 122 –Verg. Aen. 1, 223; cfr. supra pp. 112-113). Anche in base al pre-
gnante parallelo con Verg. Aen. 1, 37-38, è sconsigliabile postulare una lacuna dopo il v.  
82, come vorrebbe Fuchs 1959, 77-78 (<nonne vides populum nimium languere potentem> / nec 
posse ulterius ecc.), per associare l’immagine della sopraffazione ai Romani piuttosto che 
alla Sorte (l’imagery della mole riprende evidentemente il pondere victam del verso preceden-
te).



Teologia della guerra civile                                         147

menti23.  D’altra  parte,  la  rappresentazione della  collera  della Fortuna non 
può non richiamare  il vulnus  (l’ira, l’odium, la flamma) della dea protettrice di 
Cartagine, Giunone:  Verg.  Aen.  1,  36  cum  Iuno  aeternum  servans  sub  pectore 
vulnus; v. 50 talia flammato secum dea corde volutans.

L’incontro fra Giunone ed Eolo in Aen. 1, che segue il discorso della dea 
e con cui si apre la narrazione eneadica, appare speculare a quello di Aen. 7: 
Giunone provoca il caos scatenando da una parte Alletto, dall’altra i venti 
(un elemento, questo, pure connotato in senso infero)24. La “carica infernale” 
dell’episodio del Bellum rende il patto fra Giunone e Alletto il referente più 
esplicito e immediato. Tuttavia dal passo-gemello di  Aen. 1, che (come nel 
Bellum) dà il via alla narrazione epica, giungono ovviamente diversi spunti25. 
Accanto alla caratterizzazione di Giunone, interessante è la figura di Eolo 
come divinità maschile e sottoposta, un re, come Dite, rinchiuso in un regno 
sotterraneo di cui è geloso custode. Se sia Eolo che il dio dei morti scatena-
no il caos, nella sua invettiva contro i Romani Dite appare legato, un po’ pa-
radossalmente, anche al Nettuno che, in Aen. 1, 132-141, rimprovera l’inva-
sore Eolo riportando l’ordine. Rilevante è il carattere incipitario di tale scena 
divina, che, per così dire, mette in moto la macchina epica (su questo punto 
ritorneremo sotto, confrontando l’episodio con il concilium di Met. 1). 

La Fortuna “impotente”, “vinta da Roma” rievoca senz’altro la Giunone 
virgiliana “vinta da Enea”, ma l’immagine è densa di richiami allusivi, che è 
opportuno approfondire.

Dietro questi versi è stata vista un’allusione alla figura «de la divinité qui 
supporte un poids qui, sans cela, s’effondrerait», Atlante o Ercole (Grimal 

23 Cfr. anche Connors 1989, 89-90:  «Her own description of  her hatred reveals her fickle 
nature since her words recall love, specifically Dido’s love. And when these words are set  
against odi  [v. 107] […], we get an even stronger impression of  Fortuna’s swift changes 
of  heart». L’aggettivo levis indica una fiamma di debole intensità, che sta svanendo (riferi-
to a passione amorosa che sfuma rapidamente in [Sen.] Oct. 191).

24 I venti sono intrappolati in una caverna – una chiara allusione agli inferi e all’imprigiona-
mento dei Titani (Hardie 1986, cap. 3). Sul rapporto fra i due episodi cfr. Hardie 1986, 
332 e Hardie 1993, 60.

25 De Nadaï 2000, 114.



                                    Stefano Poletti                                                  148

1977, 105): in effetti un simile giro di frase ricorre a proposito delle Alpi al v.  
151 totum ferre potest umeris minitantibus orbem, ove il modello sembrerebbe pro-
prio Atlante, figura mitica e catena montuosa26.  Si potrebbe a mio parere 
ipotizzare anche l’inversione di una famosa e diffusa iconografia della Fortu-
na, in bilico sopra una sfera: qui avremmo una moles in bilico sulla Fortuna27. 
Il legame fra una divinità oppressa dal peso dell’uomo e la guerra è molto 
antico: già nei Cypria la Terra si lamenta del peso degli uomini, donde la deci-
sione di Zeus di scatenare la guerra di Troia28.

La descrizione del potere romano come carico oneroso, difficile da soste-
nere, conosce numerose altre attestazioni, soprattutto in relazione alla philo-
ponia del  princeps29 – un attributo che, nel  Bellum, verrebbe riferito alla dea 
Fortuna, a un fattore di incertezza e di instabilità. Fin dall’invocazione, per-
tanto, inizia l’inversione della retorica augustea e imperiale in senso lato. In 
un poema in cui il ruolo di Giove viene usurpato dalla Fortuna, un siffatto 
rapporto sovversivo  mira a decostruire la tipica associazione fra la somma 
divinità olimpica e l’imperatore stesso. Allo  scoppio della guerra civile non 
compare alcuna divinità che assicuri stabilità (e un futuro) al potere romano 
e la mutevole Fortuna è la dominatrice incontrastata dell’apparato divino. In 
questo contesto vanno inquadrati anche i vv. 108-109 destruet istas / idem, qui 
posuit, moles deus: il deus arbitro della storia di Roma è proprio la Fortuna (non, 
come pensano alcuni critici, Marte)30, la quale, dopo averne permesso i suc-

26 Cfr. p. 239 n. 49 e pp. 306-308.
27 Cfr. Pacuv.  fr.  262  Fortunam insanam esse et  caecam et  brutam perhibent philosophi  / saxoque 

instare in globoso praedicant volubili: / id quo saxum inpulerit Fors, eo cadere Fortunam autumant 
con nota di Schierl 2006 (da cui cito il frammento).

28 Cfr. fr. 1 W. e infra p. 157.
29 In poesia i passi più significativi sono senz’altro Ovid. Trist. 2, 221 non ea te moles Romani 

nominis urget, Ovid. Met. 15, 1-2 quaeritur […] quis tantae pondera molis / sustineat, Calp. Sic. 
1, 84-85 Romanae pondera molis / […] excipiet. Vinchesi 2014 (ad Calp. Sic. 1, 84) vede una 
possibile eco del passo di Calpurnio nel luogo petroniano. Rimell 2007, 80 pensa acuta -
mente a una precisa inversione di Ovid. Met. 15, 1-2 (vd. anche il suo pre-testo, il “peso 
della fondazione” di  Verg.  Aen. 1, 33, ostacolato da Giunone). Cfr. Ingleheart 2010 (ad 
Ovid. Trist. 2, 221), per un’utile lista di passi sul tema «responsibility and burden of  rul-
ing the empire», e TLL s.v. moles 8.1340.83ss.

30 Che il deus sia Marte è ipotesi attestata a partire almeno dalle edizioni di Anton e Werns-



Teologia della guerra civile                                         149

cessi, si propone ora come unico obiettivo l’abbattimento del colosso roma-
no (moles).

Nel Bellum, infine, si ha un deliberato rispecchiamento fra lo stato di so-
praffazione della Sorte sotto il peso di Roma (vv. 82-83) e quello di Roma 
sotto il suo stesso potere (vv. 84-85): l’Urbe è “sopraffatta dalla  buona sor-
te”, non riesce a sostenere la propria mole, le proprie ricchezze – tema per-
vasivo del  Bellum fin dall’incipit31.  Il  topos di “Roma che rovina sotto il suo 
stesso peso” ha lunga tradizione, a partire dall’Epod. 16 di Orazio, cui Petro-
nio sicuramente allude32. Il topos ricorre nella descrizione delle cause del con-

dorf. L’interpretazione è ripresa da Baldwin (seguita  da Stubbe,  Sage,  Schnur,  Walsh, 
Schmeling e Holzberg): «Mars, the father of  Romulus and Remus, and patron of  the 
city», con richiamo a Verg. Aen. 1, 276s.  Mavortia moenia, ove l’aggettivo non solo funge 
da patronimico (“figlio di Marte”: vd.  Bellum v. 268), ma suggerisce anche l’importanza 
del dio della guerra per i Romani. Già Erhardus/Goldast faceva notare che «deus […] 
ἐπικοίνως utrumque sexum complectitur» (cfr. Horsfall 2000 a Verg.  Aen. 7, 498;  TLL 
5.1.890.16-40). Interessante Hor. C. 1, 34, 12-15, ove una potenza divina indicata inizial-
mente come deus viene poi specificata proprio come Fortuna. La Fortuna petroniana parla 
di sé in terza persona perché sta presentando caratteristiche del proprio numen. Tale espe-
diente retorico è spesso utilizzato dalle divinità epiche per definire estensione e limiti del-
la propria sfera di influenza (cfr.  ad es. Verg.  Aen. 10, 112  “rex Iuppiter omnibus idem”  e 
Ovid. Met. 4, 426-427 “nil poterit Iuno nisi inultos flere dolores? / Idque mihi satis est?”). La ca-
ratterizzazione della Fortuna come, per usare un’espressione manzoniana, dio “che atter -
ra e suscita” è topica e i vv. 108b-109a parrebbero fornire una perfetta definizione di 
questo concetto (vd. il cit. passo di Orazio). Dato che il topos è largamente alluso sia nel 
discorso della Fortuna che in quello di Dite, anche il contesto provvede a dirigere l’inter-
pretazione in modo inequivocabile.

31 Le due imagery, peso/forze-risorse, paiono dividersi distintamente fra i vv. 82-83 e i vv.  
84-85. L’imagery del peso e le correlate metafore vengono riprese in contrappunto dalla 
Fortuna nel suo discorso ai vv. 107-109, così come l’idea del disprezzo per i propri beni:  
si confronti in part. ipsa suas vires odit Romana iuventus con v. 107 odi (che corrisponde a vv. 
80-81 nulla placet … nova semper amas) e v. 108 muneribusque meis irascor ecc. A proposito di 
“weighty problems” nel Bellum cfr. le acute considerazioni di Connors 1998, 114-117.

32 Cfr. in part. Hor. Epod. 16, 1-2 altera iam teritur bellis civilibus aetas, / suis et ipsa Roma viribus 
ruit – vv. 84-85 ipsa suas vires odit Romana iuventus / et quas struxit opes, male sustinet  (vd. il 
gioco  ῥώμη-vis/Ῥώμη-Roma, su cui cfr.  Schmeling–Setaioli  ad loc.,  Johnson 2012, 156, 
Macleod 1979). La menzione di vires “autodistruttrici” (Liv. Praef. 4, Flor. 1, 47, 6, Manil. 
1, 912), così come il pregnante sintagma ipse+suus (Prop. 3, 13, 60, Manil. 1, 912), sono 
spesso attestati nel  topos.  L’Epod.  16 di Orazio, che sembra cristallizzare alcuni tratti ar-



                                    Stefano Poletti                                                  150

flitto  nel  primo  libro  della  Pharsalia33. Come  rilevato  da  Grimal,  il  tema 
dell’invidia dei fata contro la grandezza di Roma, argomento cosmico presen-
tato da Lucano nel suo “cappello introduttivo”, viene inserito da Petronio in 
una sezione dei deorum ministeria, nel discorso di Dite34. Di conseguenza si as-
siste a una drammatizzazione delle tradizionali (e un po’ trite) formule di “fi-
losofia della storia”: vengono calate in un dialogo fra il dio dei morti e una 
Fortuna personificata e contribuiscono alla loro caratterizzazione.

1.2. Un “concilium infernale”

Dalla nuova gerarchia dei ruoli divini e dalla costatazione dell’onnipoten-
za della dea Fortuna emerge la contaminazione di due diverse (e antitetiche) 
scene tipiche del Götterapparat dell’epos. La rete dei richiami intertestuali mette 
in luce una “fusione” fra il patto infernale improntato ad Aen. 7 e il topos epi-
co del concilium deorum. Al concilium subentra nel Bellum la forma ristretta di in-
contro divino, il dibattito a due, in cui una divinità sottopone a Giove/Zeus 
una richiesta o una supplica, che il sommo dio decide di accogliere35. Il risul-

chetipici del tema, potrebbe aver avuto un influsso diretto su molti di questi testi e anche 
sul passo petroniano, che per formulazione parrebbe uno dei più vicini a Epod. 16, 2. Sul 
materiale topico sembrano innestarsi alcuni spunti originali. In primo luogo, l’immagine 
della ruina viene accennata solo nel v. 85, mentre il fulcro del v. 84 è costituito dall’odit. In 
secondo luogo, al posto della semplice menzione di Roma viene utilizzato il sintagma Ro-
mana iuventus, una clausola prediletta da Ennio (Ann. 499; 550; 563 S.). Il verso ha una so-
miglianza notevole con AL 871, 3-4 desidia et luxu robur Romana iuventus / perdidit, forse un 
componimento di età umanistica ispirato a Petronio.

33 Si  veda  soprattutto  Lucan.  1,  70-72  invida  fatorum  series  summisque  negatum  /  stare  diu 
nimioque graves  sub pondere  lapsus / nec  se  Roma ferens ;  81-84  in se  magna ruunt:  laetis  hunc 
numina rebus / crescendi posuere modum. Nec gentibus ullis / commodat in populum terrae pelagique 
potentem / invidiam Fortuna suam. Senz’altro, come nota Roche 2009 a Lucan. 1, 71, il tema 
del “soccombere sotto il proprio peso/le proprie forze” si ricollega a quello dell’inevita-
bile caduta che attende un potente all’apice della buona sorte: Roche cita Sen. Agam. 57-
63 e 86-89 licet arma vacent cessentque doli, / sidunt ipso pondere magna / ceditque oneri fortuna suo, 
Grimal 1977, 104 aggiunge Sen. NQ 3, 7 (l’elenco potrebbe essere lungo: Berti 2004, 215 
n. 3).

34 Grimal 1977, 50, 98, 105 (Grimal parte dal presupposto che Lucano imiti Petronio).
35 Per classificazioni e rassegne dei concili divini cfr. almeno Romano Martín 2009 e Reitz  



Teologia della guerra civile                                         151

tato è un nuovo spazio epico per questo singolare Götterapparat e per la sor-
prendente scena deliberativa di cui esso è protagonista. Il concilio/incontro 
fra divinità sull’Olimpo, dominato da Giove/Zeus, subisce una brusca degra-
dazione-inversione: l’Olimpo è soppiantato da uno scenario infernale popo-
lato da divinità grottescamente malvagie ed egoiste, alle quali viene deman-
dato il compito di decidere le sorti dell’umanità; il padre degli dèi è spodesta-
to da una figura inedita, la Fortuna.

Il riferimento a tali scene tipiche dell’epos si sostanzia attraverso una preci-
sa rete di riferimenti intertestuali. In prima linea c’è naturalmente l’Eneide. Il 
concilium che apre Aen. 10 e, in special modo, la preghiera di Venere a Giove 
per arrestare la guerra sono un modello puntualmente alluso e sovvertito. Se, 
come sopra segnalato, negli imperativi più incalzanti alla Fortuna si possono 
riconoscere reminiscenze degli ordini di Giunone ad Alletto, la tessitura del 
discorso di Dite  ricalca in effetti la lamentela di Venere. Entrambi i perso-
naggi esordiscono con una ossequiosa e solenne invocazione alla somma di-
vinità36, a cui segue una domanda retorica che punta a smuovere l’interlocu-

2012 (sull’epica flavia). Gli studi sul tema distinguono correttamente fra i veri e propri 
concilia e i colloqui fra due divinità, categoria, quest’ultima, a cui afferisce la scena di cui 
sono protagonisti Dite e Fortuna. Ciononostante, nel titolo di questo paragrafo e altrove,  
con l’espressione “concilium infernale” (vd. anche Fucecchi 2013, 44: «uno strano ‘conci-
liabolo’») ho voluto mettere in rilievo la “contaminazione intertestuale” delle due tipiche 
Götterszenen (incontro con la divinità infera secondo il modello di Aen. 7 e  concilium deo-
rum), evidente nei richiami sia all’Eneide che alle  Metamorfosi.  Nella cornice del  Bellum la 
singolare scena si pone come sostituto del tradizionale concilio di dèi a carattere delibe-
rativo, di cui, come vedremo, sembra rappresentare un’estremizzazione in senso “tiranni-
co” (sulla scia di Ovidio).

36 Aen.  10,  18 “o  pater,  o  hominum  rerumque  aeterna  potestas” –  v.  79  “rerum humanarum 
divinarumque potestas (sul parallelo vd. Zeitlin 1971, 77 n. 1, Fucecchi 2013, 44 n. 27). Da 
segnalare l’attraente correzione magistra (accettata da Díaz y Díaz e Schmeling–Setaioli) 
per il tràdito potestas del v. 79, proposta sulla base di CLE 255, v. 3 rerum humanarum divi-
narumque magistra, invocazione a Venere (i proff. Cesare Letta e Heikki Solin, che ringra-
zio, datano l’iscrizione al II-III sec. d.C.). Il termine potestas, in effetti, potrebbe essere pe-
netrato a testo per influsso del v. 80 “Fors, cui nulla placet nimium secura potestas”  (così Mül-
ler1, che propone anche l’espunzione del v. 79) ed è probabile che uno scriba/interpola-
tore abbia avuto nell’orecchio anche il passo dell’Eneide. Se escludiamo una serie di for-
tuite casualità (come un modello comune, ipotesi avanzata da Schmeling–Setaioli) , è pos-



                                    Stefano Poletti                                                  152

tore, denunciando una situazione ormai insostenibile37.  In entrambi i casi la 
climax retorica (vd. lo sdegnato etiam) coincide con un riferimento all’Oltre-
tomba e, più precisamente, all’infrazione del confine fra mondo dei vivi e 
mondo dei morti38. Anche l’espressione Romanis arcibus, impiegata dalla For-
tuna al v. 107 (“omnia, quae tribui Romanis arcibus, odi”), è tessera virgiliana, che 
ritorna, non a caso, nelle parole profetiche della Discordia al v. 293 (Romanas 
arces). Nell’Eneide le Romanae arces ricorrono solo nelle profezie: una volta per 
la catastrofe della seconda guerra punica, che Giove preannuncia in Aen. 10, 
11-14; due volte a proposito della futura gloria di Roma, specialmente in re-
lazione alla sua fondazione; anche le attestazioni delle Georgiche hanno una si-
mile funzione celebrativa39. Il background virgiliano rende la ripresa della for-
mula particolarmente pregnante: Fortuna, rivelando quanto sta per accadere, 
dichiara la fine della prosperità della città e l’incombente disastro della guerra 

sibile che l’anonimo autore del carme epigrafico abbia preso “di peso” il verso da Petro-
nio (non a caso è l’unico verso pienamente comprensibile di un breve e sconclusionato 
carme di cinque versi). Il problema testuale va contestualizzato nella questione delle ripe-
tizioni lessicali nel Bellum, soprattutto in clausola (vd. praeda/praedam ai vv. 50-51, dove la 
quasi totalità degli editori accoglie plebem di Burman, a mio parere con buone ragioni; vi-
deret/vidit ai vv. 244-245, dove l’assai problematico vidit è di norma corretto in vicit di Ja-
cobs).

37 Verg. Aen. 10, 20-22  “cernis   ut   insultent Rutuli, Turnusque feratur / per medios insignis equis 
tumidusque secundo / Marte  ruat?  non clausa tegunt  iam moenia Teucros”  –  vv. 82-83 “ecquid 
Romano sentis te pondere victam, / nec posse ulterius perituram extollere molem?”.

38 Verg. Aen. 10, 39-41 “nunc   etiam manis   (haec intemptata manebat / sors rerum) movet [scil. Iuno] 
et superis immissa repente  / Allecto medias Italum bacchata per urbes”; v. 90  “en etiam mea regna 
petunt”.

39 Romanis arcibus ricorre in Georg. 2, 172 (Augusto) imbellem avertis Romanis arcibus Indum e nel 
cit. Aen. 10, 12-13 “[…] cum fera Karthago Romanis arcibus olim / exitium magnum atque Alpis 
immittet apertas” (la formula, in questa forma e posizione metrica, non appare altrove atte -
stata); cfr. anche Georg. 2, 535 (Roma) septemque una sibi muros circumdedit arces (= Aen. 6, 
783 con circumdabit, nella profezia di Anchise) e Aen. 4, 234 (parla Giove) “Ascanione pater 
Romanas invidet arces?”. Cfr. Pease 1935 a Aen. 4, 234: «The plural often means high points 
of  land […], but here would suggest to a Roman reader the seven hills of  Rome with the 
structures eventually erected upon them» (cfr. anche Horsfall 2013 a Aen. 6, 783 e TLL 
2.742.9ss.). Burman, commentando il passo petroniano, aggiunge: «Quia [Roma] septem 
arcibus seu collibus est imposita […] vel quia aedificiis de quorum luxuria mox questus 
erat Ditis Pater superbissimis tumebat».



Teologia della guerra civile                                         153

civile; il tema della fondazione di Roma viene “decostruito” nei due versi se-
guenti (vv. 108-109). A questo proposito, Fucecchi valorizza il parallelo di 
Aen. 10, 12, vicino per suono (olim-odi) e per atmosfera: «Dopo che Cartagi-
ne ha fallito, Fortuna è decisa a togliere a Roma tutto quanto le ha conces-
so»40. Sembrerebbe che la Fortuna voglia riecheggiare (e amplificare) l’unico 
risvolto inquietante delle parole del Giove virgiliano.  Questa trama allusiva 
implica uno stravolgimento del modello: la Fortuna viene investita del ruolo 
del sommo dio per accondiscendere alla cruenta richiesta di Dite, che assu-
me la posa di Venere. Come sintetizza Zeitlin, nel Bellum «the scene is Hell. 
The speaker Dis. The purpose of  the speech that follows, the destruction of 
Rome by war»; nell’Eneide «the scene is Olympus. The speaker Venus. The 
purpose of  the speech that follows, an end to war for the Trojans»41. 

Il disegno d’insieme che consegue da questa contaminazione di “patto in-
fernale” di Aen. 7 e concilium deorum di Aen. 10 è assai sottile. Nell’economia 
dell’Eneide i due episodi sono strettamente legati: nel concilio degli dèi Vene-
re denuncia esplicitamente il “patto” fra Giunone e Alletto; Giove, cioè, vie-
ne chiamato a ripristinare l’ordine sovvertito in Aen. 7 e a cercare una solu-
zione alla discordia (un processo, insomma, dal disordine all’ordine): Aen. 10, 
9  “quae contra vetitum discordia?”; 106 “nec vestra capit discordia finem”. Petronio, 
conscio del legame strutturale dei due episodi, li impiega per costruire il pro-
prio apparato divino, invertendo però il processo dal chaos al kosmos suggerito 
dall’Eneide. La carica infernale dell’episodio di Alletto contamina e di fatto 
sostituisce l’ordine cosmico  che ha il  suo simbolo nel concilio olimpico e 
nell’autorità di Giove. Al di là delle singole allusioni (in larga parte identifica-
te dagli studiosi), va rilevata questa “imitazione combinatoria”42, che, come 
vedremo, si rivela essenziale anche per la comprensione del finale del Bellum. 

40 Fucecchi 2013, 45-46.
41 Zeitlin 1971, 77 n. 1.
42 Sull’attenzione degli “epic successors of  Virgil” per le corrispondenze strutturali dei mo-

delli e sul processo di “combinatorial imitation” cfr. Hardie 1989, 3-4 e 11, Hardie 1993 
passim (cfr. anche Hardie 2015a, ix su Virgilio-Omero).



                                    Stefano Poletti                                                  154

2. Il rapporto con le Metamorfosi. Dinamiche politiche fra umano e 
divino e ruolo dell’allegoria

Anche  nel  rapporto  con  le  Metamorfosi appare  pienamente  attivo  il 
meccanismo individuato  per  la  relazione  con  l’Eneide, ovvero  la 
contaminazione intertestuale di  concilium deorum e “patto infernale”.  Da una 
parte, centrale è il  modello del concilium di Met. 1, con un Giove tiranno e i 
suoi propositi  distruttivi  contro l’umanità  corrotta;  dall’altra  il  ruolo delle 
personificazioni  allegoriche ovidiane,  autentiche eredi  letterarie  di  Alletto, 
aiuterà  a  comprendere  la  caratterizzazione  e  la  funzione  delle  divinità 
petroniane.  L’originale  rilettura dei  citati  topoi (concilium  deorum  e  “patto 
infernale”) nelle Metamorfosi funge  da  mediatore  del  modello  virgiliano  e 
consente di mettere a fuoco le peculiari dinamiche dell’apparato divino del 
Bellum. 

2.1. Il concilium di Met. 1: la punizione dell’umanità corrotta

Come visto nel capitolo precedente, l’incontro fra Giove e Venere di Aen. 
1 è problematizzato nella sua “attualizzazione” (alle soglie della guerra civile)  
nel finale delle Metamorfosi – un’importante premessa per l’operazione esplici-
tamente antifrastica lucanea e quindi petroniana. Petronio ribalta la rappre-
sentazione delle divinità tradizionali, impotenti davanti a quanto sta per acca-
dere, e, al contempo, inverte il senso del loro (fragile) disegno teleologico. Se 
le Metamorfosi  si chiudono con un apparato divino che, nel momento stesso 
in cui confessa la propria impotenza, accoglie i “nuovi dèi” nati dalle guerre 
civili (Cesare e Augusto), all’inizio del poema è collocato un concilium deorum 
in cui la dinamica fra umano e divino assume caratteri del tutto differenti, se 
non opposti. Proprio questa scena è un altro modello strutturale del Bellum.

Dopo aver descritto la progressiva degradazione delle età dell’umanità, 
Ovidio giunge alla proles de duro ferro e ne ritrae la corruzione morale (Met. 1, 
127-148). I celesti abbandonano la terra (per ultima la vergine Astrea), ma 
anche l’Olimpo è sconvolto dalla Gigantomachia, cui si accenna brevemente, 
insieme alla  metamorfosi  del  sangue dei  Giganti  in uomini (vv.  149-162). 



Teologia della guerra civile                                         155

Giove convoca dunque gli dèi a concilio, espone la sua decisione di stermi-
nare il genere umano (la scelta della modalità cade sul diluvio) e racconta la 
vicenda di Licaone, che assurge a simbolo dell’immoralità umana (vv. 163-
261). 

Il finale di Metamorfosi 15 risulta importante fonte di ispirazione per il mo-
mento (l’imminenza della guerra) e per il rapporto fra la scena divina (con la 
profezia del bellum civile) e gli omina. Il concilium di Metamorfosi 1 funge invece 
da modello in relazione a quel che precede la Götterszene, ovvero il lungo pre-
ambolo di Eumolpo. Come ha rilevato per primo Fucecchi, sia nel Bellum ci-
vile che in Metamorfosi 1 a una tirata moralistica della voce narrante contro la 
corruzione degli  uomini segue un concilio divino (in posizione incipitaria 
della narrazione) in cui viene stabilita la punizione da infliggere all’umanità 
corrotta43.

La decadenza morale è argomento tipico del dibattito storiografico sulla 
fine della repubblica romana e viene trattato da Lucano nella rassegna dei 
publica belli semina (1, 158-182)44. Se il poeta dedica debito spazio all’analisi 
storico-politica delle  causae  dei  duces, esposte subito prima, nella sezione sui 
belli semina si può rilevare  una tendenza di Lucano a “destoricizzare” il di-
scorso sulle cause morali, che si risolve pertanto in una rassegna di topoi priva 
di precisa contestualizzazione,  nell’esposizione di una generica, «inevitabile 

43 Fucecchi 2013, 48: «È probabilmente da Ovidio che [...] Petronio trae spunto per trasfe-
rire su Roma, la città-mondo, il tema del castigo universale che, questa volta, consiste ap-
punto in una guerra civile». I principali paralleli addotti da Fucecchi sono i seguenti: le 
virtù abbandonano la terra e subentrano i vizi (Ovid. Met. 1, 129-131 e 149-150 – Bellum 
249-257); le escavazioni, su cui ritorneremo (Ovid. Met. 1, 138-140 – Bellum 90-94); la di-
scordia (Ovid. Met. 1, 144-148); la strage purificatrice, con la metafora della malattia incu-
rabile (Ovid.  Met. 1, 190-191 “cuncta prius temptata, sed inmedicabile corpus / ense recidendum 
est, ne pars sincera trahatur” – Bellum vv.  58-60 hoc mersam caeno Romam somnoque iacentem / 
quae poterant artes sana ratione movere, / ni furor et bellum ferroque excita libido? ; cfr. anche Bellum 
vv.  53-55  nulla est  certa  domus,  nullum sine  pignore  corpus,  /  sed  veluti  tabes  tacitis  concepta 
medullis / intra membra furens curis  latrantibus errat).  A questi  aggiungerei il  motivo dello 
ψόγος ναυτιλίας (Cucchiarelli 1998, 131-132) e un ulteriore parallelo, per certi versi em-
blematico, sulla ricerca di ricchezze: Ovid.  Met. 1, 140  effodiuntur opes – v. 7  quaerebantur 
opes (sempre in attacco di verso).

44 Cfr. Roche 2009, 38-39 e Jal 1963, 360-390.



                                    Stefano Poletti                                                  156

legge storica […] che prevede l’inconciliabilità fra […] prosperità e sanità 
morale»45.  Nel preambolo petroniano viene dato grande peso all’invettiva 
moralistica a  discapito della  presentazione del  contesto storico-politico (il 
triumvirato), ridotto all’inaspettato “epitaffio” dei vv. 61-66. La degenerazio-
ne morale viene così ulteriormente destoricizzata, con un potenziamento, per 
converso, della carica retorico-moralistica46. D’altra parte, tramite il richiamo 
al modello ovidiano,  la corruzione dell’umanità viene ricondotta a un para-
digma mitico che prepara l’entrata in scena della divinità in funzione di “giu-
dice”.  Il passo delle  Metamorfosi si presta a un siffatto riuso,  poiché Ovidio, 
rielaborando lo schema tradizionale dell’età del ferro, «introduce numerose 
variazioni […], modernizzando e adattando alla realtà romana i riferimenti 
economici e sociali»47. 

Un dato non valorizzato da Fucecchi è che già Lucano, sfruttando questa 
“presentizzazione del mito” ovidiana, potrebbe alludere alle Metamorfosi. Si 
può riconoscere un legame fra Pharsalia 1 e Met. 1 nella descrizione della de-
cadenza morale, con Cesare (secondo un pattern lucaneo) ritratto sulla falsari-
ga dell’adirato Giove ovidiano: già nell’epos storico di Lucano la guerra civile 
si configura come punizione divina, come sostituto del diluvio mitico decre-
tato dal  sommo dio in apertura delle  Metamorfosi48. Petronio, pertanto,  sta 

45 Berti 2004, 110ss., con confronto con Sallustio. Emanuele Berti è tornato sul tema in 
Berti 2020, valorizzando il possibile rapporto con Seneca il Vecchio.

46 Cfr. Wiener 2006, 213-214 e Roche 2009, 45-46. La tirata moralistica petroniana include 
qualche minimo riferimento storico (vv. 45-49 su Catone), lasciato abbastanza nel vago 
(cfr. infra p. 221). Sugli influssi degli storici (Sallustio e la Praef. di Livio in particolare) cfr. 
Grimal 1977, 53 ss.., La Penna 1985, Tandoi 1992, Magnelli 2001.

47 Così Barchiesi 2005, 172, che insiste sull’«effetto di romanizzazione», di «“presentizzazio-
ne” del mito».

48 Wheeler 2002, 370: «Among the causes of  the civil war is the guilt of  the Roman people 
(158-82), which  […]  harks back to the conditions of  Ovid’s iron age before the flood 
(Met. 1, 127-50). So it should cause little surprise that Caesar enters the Bellum Civile [scil. 
di Lucano] conceiving great rebellion and future war in his heart ( ingentisque animo motus 
bellumque  futurum / ceperat,  183-84),  just as  Jupiter  enters the  Metamorphoses conceiving 
great wrath in his heart: ingentes animo et dignas Iove concipit iras, Met. 1, 166». Per i riferimen-
ti a Met. 1 in Pharsalia 1 (fra gli altri, fert animus [Ovid. Met. 1, 1 – Lucan. 1, 67], il caos pri-
mordiale [Ovid. Met. 1, 13-14 – Lucan. 1, 76], discors concordia/concordia discors [Ovid. Met. 
1, 433 – Lucan. 1, 98]) cfr. Roche 2009, 26-27, con bibliografia. Sul (problematico) nesso 



Teologia della guerra civile                                         157

dando pieno sviluppo, a livello di apparato divino, a uno “spunto intertestua-
le” offerto da Pharsalia 1, ispirandosi al concilium a scopo punitivo delle Meta-
morfosi per dare un volto alla provvidenza crudele di Lucano.

Gli  intenti  distruttivi degli  dèi  ovidiani  e  petroniani  nei  confronti 
dell’umanità  non  rappresentano  certo  un  unicum  nella  letteratura  antica49. 
All’inizio dei Cypria si racconta che Giove scatenò la guerra di Troia per al-
leggerire la Terra, afflitta dal “fardello” della gran quantità di uomini (ὄφρα 
κενώσειεν θανάτῳ βάρος)50 – un antico motivo forse riecheggiato nell’insi-
stita imagery del peso che opprime gli dèi di Eumolpo51. Altro possibile riferi-
mento di  Ovidio  (e  di  Petronio)  sarebbe,  secondo  Fucecchi,  il  concilium 
deorum in apertura del primo libro delle Satire di Lucilio, in cui gli dèi, delibe-
rando su come poter salvare Roma, decidono di punire Lentulo Lupo quale 
capro espiatorio per la dilagante corruzione morale, descritta probabilmente 
con una similitudine medica (come nelle Metamorfosi e nel Bellum)52. 

Enfatizzando la  lignée  Lucilio-Ovidio, oltreché il carattere anticonvenzio-
nale della Götterszene petroniana e la forte componente moralistica, Fucecchi 
propone di leggere il Bellum come un compromesso fra genere epico e satiri-
co, che ben si adatterebbe al “romanzo menippeo” petroniano53. Nell’istanza 

colpa-punizione in Lucano cfr. cap. 2 § 1.4 e n. 56.
49 Fucecchi 2013, 43 e 47-48 (le fonti citate derivano dalla nota di Barchiesi 2005 a Ovid.  

Met. 1, 163-252).
50 Fr. 1 W. v. 5; cfr. anche lo schol. (D) a Il. 1, 5, in cui il frammento è citato. È incerto se 

dei Cypria facessero parte altri elementi di cui parla lo scoliasta (cfr. Currie 2015, 285ss.):  
l’empietà dell’umanità; la guerra di Troia consigliata al sommo dio da Momo al posto di 
uno sterminio “per mezzo di fulmini o diluvi”. Prima del conflitto troiano Giove, con 
analoghi scopi, avrebbe scatenato la guerra tebana. 

51 Fortuna Romano pondere victa (v. 82, su cui vd. supra pp. 147-150); Dite, quasi a impersona-
re una nuova Gaia, turbato dalle escavazioni (vv. 90-93); il motivo della tellus che non può 
sopportare peso è presente nell’epitaffio dei triumviri (v. 65).

52 Fr. 4-6 M. consilium summis hominum de rebus habebant. / quo populum atque urbem pacto servare 
potisset / amplius Romanam; fr. 53 M. serpere uti gangrena malo atque herpestica posset (del fram-
mento sono state però proposte diverse interpretazioni). Cfr. Fucecchi 2013, 48.

53 Sul preambolo cfr. anche Slater 1990, 196: «Though the metre is hexameter, the genre 
could as easily be satire as epic. The subject of  the next forty-two lines is the moral de-
cay of  Rome, couched in terms so general that we still have no firm signal from the po-
etry itself  that the time is that of  the civil war». Una simile interpretazione “satirica” è 



                                    Stefano Poletti                                                  158

etica, legata all’ambiguo statuto morale del narratore Eumolpo e dei suoi dèi, 
è sottesa senz’altro un’intenzione ironica da parte dell’autore-Petronio (non certo 
da parte di Eumolpo). Non credo però che il riferimento alla satira basti, di 
per se stesso, a spiegare l’enigmatico conciliabolo del Bellum. In primo luogo 
va valutato il significato del testo luciliano. Un aspetto rilevante del concilium 
di Lucilio, nota parodia di un concilio dell’epos enniano, è il legame fra la sce-
na divina e l’attualità di Roma (crisi politica e morale). Questa caratteristica, 
come ha osservato Manuwald, ha reso l’esperimento luciliano molto impor-
tante per l’epica successiva54. Ciò è indubbiamente vero per la scena mitica 
“romanizzata” di Ovidio e, a maggior ragione, per il contesto romano ritrat-
to da Petronio, che imita Ovidio e con lui condivide i propositi distruttivi,  
non salvifici, degli dèi. La degradazione di tipo satirico non va dunque consi-
derata come univoco strumento interpretativo di questi concilia deorum55.  Per 
esempio, la scena del  Bellum non pare assimilabile tout court  al concilio degli 
dèi dell’Apokolokyntosis  (Sen.  Apoc. 8-11). Il  componimento petroniano è di 
fatto fruibile come abbozzo epico (dopo l’introduzione e il concilio, vi è una 
specie  di  aristia  dell’eroe-Cesare),  indipendentemente  dal  contesto  del  ro-
manzo, sia questo considerato o meno “satirico-menippeo”. 

Naturalmente il  poemetto  va  interpretato  anche nella  sua connessione 
con la cornice romanzesca (dal punto di vista tematico e simbolico) e in par-
ticolare, come detto, con la caratterizzazione di Eumolpo, assai poco credibi-
le moralista. Si può al limite ipotizzare che Petronio, con la lunga tirata ini-
ziale, voglia puntare (ironicamente) l’attenzione sulla forte componente mo-
ralistica presente anche nell’epica di Lucano e, se si vuole, su una certa con-
vergenza con la denuncia di tipo satirico.  Sia in Lucano che nell’impetus di 
Eumolpo l’esposizione delle causae del conflitto provoca una notevole Retar-
dierung dell’inizio dell’azione epica: in  Pharsalia  1 Cesare  entra in scena al v. 

già presente nelle prime edizioni del poemetto: cfr. Sochatoff  1962.
54 Manuwald 2009; sulla stessa linea Barchiesi 2005 a Ovid. Met. 1, 163-252 (che valorizza 

anche il De consulatu suo ciceroniano).
55 Cfr. in questo senso il dibattito fra Fantham e Schmidt in Schmidt 2001, 135-136, che ri -

flettono, in particolare, sul famoso commento di Servio sul concilio di  Aen. 10 (Serv. 
Aen. 10, 104 totus hic locus de primo Lucilii translatus est libro […].  sed hoc quia indignum erat 
heroo carmine, mutavit […]).



Teologia della guerra civile                                         159

183 (da considerare anche la lunga introduzione dei vv. 1-66), nel Bellum al v. 
141 (la narrazione inizia però già ai vv. 67-140, con la scena divina e gli omi-
na)56.  In ogni caso,  la supposta istanza satirica (o satirico-menippea) del ro-
manzo non basta a spiegare il singolare  colloquio Dite-Fortuna (e il  Bellum 
nel suo complesso) come una specie di compromesso epico-satirico ispirato 
a Lucilio via Ovidio.

La cornice del genere epico fornisce le coordinate fondamentali per in-
quadrare i  degradati  deorum ministeria  petroniani.  Qualche confronto con i 
“meccanismi divini incipitari” dell’epica postovidiana può risultare partico-
larmente  istruttivo a  questo riguardo.  Come sopra  accennato,  Lucano,  in 
apertura del suo epos, riprende il legame fra scadimento etico e sanzione divi-
na proprio delle  Metamorfosi, dando il destro alla rielaborazione petroniana. 
Inoltre, come notato cursoriamente anche da Fucecchi,  la prima Götterszene 
del Bellum trova una corrispondenza nel concilium in apertura della Tebaide, 
pure ispirato al modello ovidiano, in cui Giove decreta la punizione di Tebe 
ed Argo57. L’epos storico dei Punica può fornire ulteriori spunti in questo sen-
so. Nel poema di Silio, a livello di Götterapparat, sono esposte due cause che 
portano alla guerra fra Cartagine e Roma58. In primo luogo, c’è il dominio 
“troppo grande” di Roma, tale da invadere la sfera di influenza di una divini-
tà – una causa, questa, presentata dal punto di vista dell’irata Giunone. Al di 
là  della  topicità,  come nel  Bellum una  Roma vittoriosa  e  dominatrice  del 
mondo spinge l’apparato divino a prendere contromisure. Questa somiglian-
za a livello strutturale è suffragata da un’interessante analogia tematico-lessi-
cale in apertura dei due poemi:

56 Sull’“introduzione” di 66 versi in entrambi i poemi vd. Soubiran 1987.
57 Fucecchi 2013, 48: «[La guerra civile] è la forma prescelta da Giove per punire […] Tebe 

e  Argo:  una  decisione  che  nella  Tebaide di  Stazio  il  sovrano  dell’Olimpo  comunica 
all’interno di una tipica scena deliberativa di apertura (Theb. 1, 197-320)». Sullo stretto 
rapporto fra il concilium di Met. 1 (con le sue dinamiche politiche, su cui ritorneremo) e la  
scena staziana cfr. Feeney 1991, 353, Dominik 1994, 4-5, 164 n. 1, Ganiban 2007, 54-55 
e Briguglio 2017, 1-12 (in part. 5) e 256-257, che mette in luce anche il legame di Theb. 1 
con Lucan. 1.

58 Feeney 1991, 304-306, Marks 2005, 13-20, Fucecchi 2020, cap. 3.



                                    Stefano Poletti                                                  160

Sil. 1, 29-33
verum ubi magnam aliis Romam caput urbibus alte
exserere ac missas etiam trans aequora classes
totum signa videt victricia ferre per orbem,
iam propius metuens bellandi corda furore
Phoenicum exstimulat.

vv. 1-3
o  rbem   iam totum victor Romanus habebat
nec satiatus erat. g  ravidis freta pulsa carinis  
iam peragebantur […]

In secondo luogo, anche nei  Punica  ritorna la  (progressiva)  decadenza 
morale di Roma. Giove stesso (nella sua apparizione, un po’ tardiva, nel ter-
zo libro: 3, 575-585; cfr. anche 2, 165-167) riconosce questa causa e la inseri-
sce in una teleologia positiva. A questo proposito si impone anche il raffron-
to con la tirata moralistica di Fides nel secondo libro (2, 496-506). Alle soglie 
della guerra, Fides si fa portavoce di una visione pessimistica “generalizzata” 
(non si parla solo  di Roma, ma dell’umanità in generale), ispirata ai motivi 
dell’età del ferro e della fuga di Dike – una personificazione che, anche qui,  
offre un punto di vista alternativo a quello dell’Olimpo59.

Si tratta di forme di “metabolizzazione” del tema della guerra civile (e 
delle sue cause morali) nell’epica flavia60, che  (qualunque sia la “direzione” 
della possibile imitazione) costituiscono uno stimolante punto di confronto 
per il Bellum, per la sua assimilazione del modello ovidiano e per la sua rap-
presentazione del divino.

Tornando al rapporto con Ovidio, se Fucecchi ha il merito di aver identi-
ficato l’allusione strutturale a Met. 1 nel  Bellum (umanità corrotta – concilium 
deorum –  punizione “catastrofica” dell’umanità), credo che l’idea dell’ascen-
denza satirica per spiegare le stranezze della scena petroniana abbia precluso 

59 Sulle personificazioni in Stazio e Silio vd. § 5 di questo capitolo.
60 Fucecchi 2018.



Teologia della guerra civile                                         161

un’indagine più profonda degli stimoli offerti dal modello ovidiano e un’ade-
guata contestualizzazione del Bellum nel panorama epico.

2.2. Uomini-giganti minacciano il potere del dio

La reinterpretazione del concilio degli dèi virgiliano in Met. 1 appare par-
ticolarmente  feconda per l’epica successiva.  Il  succitato concilium deorum  di 
Theb. 1 ne è profondamente influenzato, soprattutto per quel che riguarda la 
sua componente politica, ovvero la rappresentazione del potere del sommo 
dio. Anche nell’anticonvenzionale Götterapparat del Bellum sono ripresi e svi-
luppati  vari aspetti del ritratto del  Giove ovidiano, del suo potere, del suo 
rapporto con le altre divinità (non solo gli dèi del concilium, ma anche i loro 
nemici, i Giganti) e con l’umanità.

Nell’episodio di  Metamorfosi  1 le forze antagoniste al dominio di Giove 
sono ben definite:  uomini dell’età del ferro, Giganti,  uomini nati dal loro 
sangue e Licaone. La presentazione assai repentina della Gigantomachia e 
della metamorfosi annessa non ha mancato di suscitare perplessità negli stu-
diosi, alcuni dei quali hanno postulato un goffo amalgama di diverse tradi-
zioni61.  Non è questo il  luogo per indagare nel dettaglio l’assai complessa 
strutturazione del passo ovidiano, ma  va considerato almeno un dato. Fin 
dalla prima entrata in scena dell’umanità e delle tradizionali divinità olimpi-
che, Ovidio suggerisce una contiguità fra i Giganti e gli uomini non solo di 
carattere genealogico (la razza degli uomini sarebbe nata dal sangue dei Gi-
ganti), ma anche e soprattutto di tipo politico: entrambe le categorie si pro-
spettano come minaccia al potere di Giove – minaccia che richiede una sua 

61 Si veda per es. Vian 1952, 29: «Ovide combine, avec maladresse, le mythe des âges et 
deux traditions diluviennes parallèles».  Anche il  commento di  Barchiesi  2005 (Met.  1, 
151-162) rileva una sostanziale mancanza di chiarezza. Ziogas 2013, 61ss. e Van Noor-
den 2015, 226ss. insistono sulla libertà di Ovidio rispetto ai modelli esiodei.



                                    Stefano Poletti                                                  162

pronta e risoluta reazione62. Il Dite petroniano riprende e sviluppa questi ar-
gomenti del Giove ovidiano63. 

Nel Bellum, dopo l’allocuzione alla Sorte (vv. 79-83) e la generica denuncia 
della corruzione di Roma (vv. 84-86 ipsa suas vires odit Romana iuventus / et quas 
struxit  opes,  male  sustinet.  aspice  late  /  luxuriam  spoliorum  et  censum  in  damna 
furentem), inizia un j’accuse del dio dei morti contro la hybris dei Romani, da lui 
ritratti come forza che sovverte l’universo (vv. 87-93)64:

62 Rosati 2001, 46. Sulla contiguità fra umani e Giganti cfr. anche Bretzigheimer 1993, 26 e 
soprattutto Hardie 1999, 93 («Lycaon is the kind of  human that he is because he is one 
of  the race of  humans born of  the blood of  the Giants blasted by Jupiter […] It is be -
coming very difficult to say what exactly does constitute the human»). Sull’episodio di Li-
caone come teomachia vd. Chaudhuri 2014, 84-89.

63 Connors 1998, 118: «The Roman architectural assault on the heavens is parallel to the 
mythical aggression of  the giants against Olympus, and the Roman mining assaults on 
the realm of  Dis are a kind of  anti-gigantomachy» (cfr. anche Grimal 1977, 109-110 e 
Stärk 1995, 82-83). Connors non ha considerato Ovidio, ma ha notato le reminiscenze 
“gigantomachiche” e le ha interpretate come un’allusione al tema della guerra civile. An-
che in questo senso, in effetti, il modello ovidiano forniva un interessante parallelismo: al  
conflitto fratricida fra gli uomini corrisponde “in cielo” la lotta fra Giove e i Giganti, che 
rende vana la fuga della vergine Astrea. Il “lessico gigantomachico” di Giove sembra poi 
mirato a caratterizzare gli  uomini come nuovi Giganti:  rimane da combattere un’altra 
guerra (civile) per la supremazia del mondo, quella fra uomini e dèi.

64 La “ribellione” contro le leggi del cosmo emerge chiaramente al v. 89 et permutata rerum 
statione rebellant. Cfr. la hybris di Serse, che, esattamente come i Romani, sovverte l’ordine 
naturale e impersona un colosso destinato alla caduta: Sen. Suas. 2, 3 “sed montes perforat, 
maria contegit”. numquam <in> solido stetit superba felicitas, et ingentium imperiorum magna fastigia  
oblivione  fragilitatis  humanae  collapsa  sunt.  scias  licet  ad  finem non  pervenisse  quae  ad  invidiam 
perducta sunt. maria terrasque, rerum naturam statione mutavit sua: moriamur trecenti, ut hic primum 
invenerit quod mutare non possit (sul tema vd. anche Sen. Ben. 6, 31, 6). Analoghe espressioni 
si riscontrano nelle immagini di dissoluzione cosmica frequenti in Seneca (cfr. ad es. Sen. 
Ben. 6, 22 omnia ista ingentibus intervallis diducta et in custodiam universi disposita stationes suas  
deserant; subita confusione rerum sidera sideribus incurrant, et rupta rerum concordia in ruinam divina 
labantur) e nella poesia didascalica, prontamente recepite da Lucano per descrivere la ca-
tastrofe della guerra civile: «Petronius, like Lucan, connects cosmic disturbance with the 
onset of  civil strife» (Bramble 1982, 538; cfr. anche Narducci 2002, cap. 3 “Lo sfondo 
cosmico”).



Teologia della guerra civile                                         163

aedificant auro sedesque ad sidera mittunt,
expelluntur aquae saxis, mare nascitur arvis,
et permutata rerum statione rebellant. 
en etiam mea regna petunt. perfossa dehiscit 
molibus insanis tellus, iam montibus haustis 
antra gemunt, et dum vanos lapis invenit usus, 
inferni manes caelum sperare fatentur.

Si passa dall’aggressione al cielo allo sconvolgimento della superficie ter-
restre (inversione terra/mare), fino all’attacco alle profondità della terra; il 
quadro si chiude con l’iperbole dei Mani che sperano di rivedere il cielo. Pro-
prio in questi riferimenti al cielo, che tornano in Ringkomposition, si manifesta 
l’imagery  gigantomachica. I Romani  sedes ad sidera mittunt  (v. 87): una simile 
iperbole è diffusa per le attività edilizie, ma, in bocca a una divinità, richiama 
inevitabilmente l’idea dell’assalto dei Giganti. Non è un caso che l’espressio-
ne ad sidera  sia attestata in  Metamorfosi  1 in relazione alla “costruzione” con 
cui i tracotanti Giganti cercano di raggiungere l’Olimpo: Ovid. Met. 1, 151-
153  neve foret  terris  securior  arduus  aether,  /  adfectasse  ferunt  regnum  caeleste 
Gigantas / altaque congestos struxisse ad sidera montes65. Nel gioco di inversioni pe-
troniano  si  rifiuta  la  centralità  di  Giove  e  dell’Olimpo  come  motore 
dell’apparato divino. A costituire un attentato al  regnum della divinità non è 
l’attacco al cielo, che, anzi, non pare avere di per se stesso particolari conse-
guenze, bensì l’assalto alle profondità della terra alla ricerca delle pietre pre-
ziose (vv. 90-93), un  dato che, al contrario dell’edificazione di “grattacieli”, 
era ben presente anche nel quadro ovidiano (Ovid. Met. 1, 138-140 itum est in 
viscera terrae / quasque recondiderat Stygiisque admoverat umbris, / effodiuntur opes, 
inritamenta malorum). L’iperbole dell’escavazione che raggiunge gli inferi,  ri-
corrente nelle tirate moralistiche, viene dunque nel Bellum “presa alla lettera”, 
caricando il paradosso fin quasi al ridicolo: il dio dei morti in persona pre-
senta le attività ingegneristiche dei Romani come una minaccia concreta con-
tro il suo regnum.

65 Cfr. anche Ovid. Fast. 5, 39-40 exstruere hi montes ad sidera summa parabant / et magnum bello 
sollicitare Iovem. Sulla connessione fra gigantomachia e altitudine degli edifici cfr. Fabbrini  
2007, 40ss.



                                    Stefano Poletti                                                  164

L’operazione messa in atto da Petronio è però ben più sottile.  Questa 
iperbole tipica del moralismo viene associata a un topos epico, quello di terre-
moti catastrofici che provocano (o potrebbero provocare) un innaturale con-
tatto dell’Oltretomba con la luce66.  Il timore di Dite per l’integrità del  pro-
prio regno è nell’epica spesso connesso a combattimenti fra dèi che si svol-
gono nel mondo supero, alla teomachia e allo scontro fra Zeus/Giove e Ti-
feo: così è nella  Teogonia di Esiodo e nel canto delle Muse nel quinto libro 
delle Metamorfosi. Mentre nel topos il potenziale danno all’aldilà compare a late-
re, quale mero effetto collaterale di una lotta nell’“aldiquà” (anzi in cielo) per  
la conquista dell’Olimpo, nel Bellum il centro del conflitto e la posta in gioco 
si spostano nelle profondità della terra.

Nel “lessico gigantomachico” del discorso di Dite si fa strada un’altra im-
portante innovazione del topos. Il mix di paura e lamentela è già nel modello 
omerico e viene rielaborato da Ovidio in Met. 5, nella costernazione di Pluto-
ne per il possibile spavento dei Mani dopo la Gigantomachia67. È vero che 

66 La vituperatio dell’estrazione di metalli è diffusissima nella trattatistica di Seneca e Plinio il 
Vecchio: Sen. NQ 5, 15 (cfr. anche Epist. 94, 56-59 e Ben. 7, 10, 2-4; menzioni più episo-
diche del tema in Epist. 90, 25 e 45); Plinio il Vecchio, dopo aver accennato al tema nella  
famosa tirata contro la violenza perpetrata alla terra (2, 157-158), dispone ulteriori vitupe-
rationes in posizioni tattiche, nei proemi di 33, 1-3 sui metalli e 36, 1-3 sulle pietre (sinteti-
co cenno anche in 12, 2). A riguardo cfr. Citroni Marchetti 1991, 162ss., 202ss., 258ss. e 
Nisbet-Rudd 2004 a Hor. C. 3, 3, 49ss. (con precedenti greci). L’escavazione alla ricerca 
di ricchezze che raggiunge addirittura i Mani è un motivo connesso all’associazione ric-
chezza-Plutone/regno dei morti: Ovid.  Am. 3, 8, 35-38 e  Met. 1, 137-140 (cfr. Bömer 
1969-2006 a Ovid. Met. 1, 139 e Courtney 1993 a Tiberian. 3, 1). Sugli eventi catastrofici 
di carattere tellurico e sull’innaturale contatto dell’oltretomba con la luce del mondo su-
pero che ne deriva c’è una ricca documentazione, che in parte approfondiremo nelle pa-
gine seguenti:  vd.  Hom.  Il. 20, 54-66 (una teomachia che scatena un terremoto), Hes. 
Theog. 681-683 (Titanomachia), Hes. Theog. 850-853 (Zeus e Tifeo), Verg. Aen. 8, 241-246 
(similitudine su Ercole che scoperchia la caverna di Caco), Ovid. Met. 2, 260-261 (il disa-
stro di Fetonte), Ovid. Met. 5, 354-361 (Tifeo), Sen. HF 54-59, Stat. Theb. 7, 816-817 e 8, 
31-33, Sil. 5, 615-619 (terremoto), la minaccia di Eritto a Dite in Lucan. 6, 742-744. Cfr. 
Connors 1989, 79ss., Connors 1998, 118-119, Bennardo 2010, xxii ss., Billerbeck 1999 a 
Sen. HF 293 (sul topos secondo cui «die Toten vor dem plötzlich einfallenden Tageslicht 
erschrecken»), Kroll 1932, 396ss. Cfr. anche cap. 2 § 5.2 sui confini dei regni.

67 Hom.  Il.  20,  61-65  ἔδδεισεν δ᾿  ὑπένερθεν ἄναξ ἐνέρων  Ἀϊδωνεύς,  / δείσας  δ᾿  ἐκ 



Teologia della guerra civile                                         165

sia nel Giove delle Metamorfosi (1, 192-195) che in Petronio abbiamo la preoc-
cupazione per le divinità sottoposte (i semidei, gli inferni manes), ma nel Bellum 
il pericolo che le riguarda è diverso. Davanti alle escavazioni dei Romani le  
ombre non sembrano provare timore, bensì il sentimento opposto, la spe-
ranza di un ritorno alla luce del sole (v. 93 inferni manes caelum sperare fatentur): 
il  topos viene di fatto decostruito proprio per mezzo di questa confessione 
delle ombre (fatentur), una confessione che serve a “sconfessare” un topos che 
le vede protagoniste68. Tale peculiare variazione della topica contribuisce ad 
accentuare una componente sovversiva e gigantomachica. L’espressione cae-
lum sperare qui significa “sperare di vedere il cielo” (per parafrasare le parole 
del Caronte di Dante)69, ma non può non suonare iperbolica e dunque ancor 
più pesantemente “ubristica” se si considera che essa è attestata per la spe-
ranza di una divinizzazione e per le ambizioni dei Giganti, fra cui il Tifeo di  
Met. 570. Proprio questo, anzi, porta a chiedersi se inferni manes, pur significan-

θρόνου ἆλτο καὶ ἴαχε, μή οἱ ὕπερθε / γαῖαν ἀναρρήξειε Ποσειδάων ἐνοσίχθων, / οἰκία 
δὲ θνητοῖσι καὶ ἀθανάτοισι φανείη / σμερδαλέ᾿ εὐρώεντα, τά τε στυγέουσι θεοί περ.  
Ovid.  Met.  5,  356-358 rex  pavet  ipse  silentum,  /  ne  pateat  latoque  solum  retegatur  hiatu  / 
inmissusque dies trepidantes terreat umbras.

68 Fucecchi 2013, 45 n. 30. 
69 In questa sconfessione del topos del timore della luce da parte delle ombre Petronio sfrut-

ta argutamente un altro  topos che le riguarda, ovvero quello della loro “nostalgia della  
luce”, della Sehnsucht per la vita terrena: cfr. Stubbe e Baldwin ad loc..

70 Caelum sperare è detto delle divinizzazioni: modello del verso è senz’altro Verg.  Georg. 4, 
325 [Aristeo a Cirene] “quid me caelum sperare iubebas?”; fra le riprese Sen. HF 238 e [Sen.] 
Oct. 952. A ciò bisogna aggiungere analoghi nessi come spes aetheris, che ricorre in relazio-
ne alla hybris di Tifeo (Ovid. Met. 5, 348 aetherias ausum sperare Typhoea sedes) e, in un senso 
diverso e più vicino al nostro, in relazione a Ceo intrappolato negli inferi (Val. Fl. 3, 226-
227  spemque aetheris amens / concipit). I Mani non aspirano certo a una sede celeste (così 
TLL 3.84.16), ma la scelta del nesso potenzia l’iperbole del contatto fra inferi e superi e 
tinge di una carica ubristica la speranza dei Mani. Iubentur dei longa in luogo di fatentur del-
la classe O e del Florilegium Gallicum  sembra essere frutto di contaminazione con Verg. 
Georg. 4, 325. Gli editori precedenti a Bücheler (così anche S.J. Harrison [per litteras]) pre-
feriscono iubentur e un richiamo più esplicito al  passo virgiliano, intendendo “i Romani 
invitano i Mani a sperare il cielo”, “illudono i Mani di poter rivedere il cielo”, un senso al 
limite accettabile. La “confessione dei Mani” e il loro atto di insubordinazione risultano a 
mio parere più efficaci.



                                    Stefano Poletti                                                  166

do le “anime dei defunti” (certo le più titolate a voler rivedere la luce del 
sole),  non voglia  anche alludere  metonimicamente  agli  abitanti  dell’Oltre-
tomba, comprese le creature ivi imprigionate dopo la vittoria degli Olimpici: 
in questo senso la “Titanomachia dei Romani” (la loro rebellio) sembra prelu-
dere alla possibilità di una nuova, vera Titanomachia.

In sintesi, Dite non può che (o meglio, ha tutto l’interesse a) presentare i 
Romani come nuovi Giganti che danno l’assalto al suo regno in una sorta di 
“gigantomachia al contrario”. Il dio dei morti cerca di legittimare le proprie 
rivendicazioni politiche e, a livello metaletterario, di fondare il proprio statu-
to come motore del Götterapparat dell’epica. Nel fare ciò si appropria di una 
retorica che nelle Metamorfosi ha giustificato la lotta olimpica di Giove contro 
i Giganti, il suo potere, il cosmo da esso salvaguardato e, infine, lo sterminio 
della razza umana, nata dai Giganti e altrettanto trasgressiva nei confronti  
dell’ordine costituito71.

La contiguità fra uomini e Giganti e il “lessico gigantomachico” del mo-
dello ovidiano vanno calati nella più ampia cornice del potere del Giove epi-
co e delle sue implicazioni, soprattutto in relazione all’Eneide e al patto fra 
Giunone ed Eolo in Aen. 1. In questi tre episodi (concilium di Met. 1, incontro 
Giunone-Eolo, colloquio Dite-Fortuna), tutti in posizione incipitaria, la sce-
na divina ha una funzione strutturale, in quanto fondamento dell’azione epi-
ca e, al contempo, rappresentazione del potere della divinità, delle minacce 
ad esso mosse e dell’equilibrio fra kosmos e chaos. 

71 Cfr. Connors 1998, 118-119: «While Dis’ complaints in Eumolpus’ poem about interfer-
ence with the underworld are traditional, the source of  that interference is untraditional:  
Eumolpus replaces traditional divine rivalries and strife with a human assault on the di -
vine order of  the world».  Per quanto poco convenzionale  possa apparire  l’immagine 
dell’uomo che minaccia Dite, va però considerato che, insieme alla contiguità fra uomini 
e Giganti sopra rilevata, è proprio la retorica politica del Giove di Met. 1 a fungere da im-
portante precedente per le argomentazioni del dio dei morti contro i Romani-Giganti. In 
tal senso  inevitabile è  il confronto con il Dite staziano, in cui pure è stata identificata 
un’appropriazione delle prerogative di Giove: cfr. Feeney 1991, 351ss.



Teologia della guerra civile                                         167

È opportuno partire dal confronto fra Ovidio e Virgilio72. In entrambi gli 
episodi entrano in gioco i rapporti di forza fra le divinità e le dinamiche di 
potere fra uomo e dio. Il valore tutto politico e “attuale” di queste scene mi-
tiche è reso esplicito dalle prime similitudini dei due poemi (da cui peraltro 
trapela una ben diversa concezione del potere)73. Le divinità adirate che deci-
dono e attuano il diluvio nelle Metamorfosi – ovvero Giove e poi Nettuno – 
discendono dalla Giunone e dall’Eolo di Aen. 1 (Giove come Giunone; Nettu-
no come Eolo). Un rapporto, questo, da intendersi in senso tutto antifrastico, 
se si pensa che nell’Eneide il patto fra l’indignata dea ed Eolo va contro il vo-
lere del sommo dio e che la tempesta abbattutasi su Enea viene placata da 
Nettuno, presentato come garante del kosmos. 

La relazione con l’Eneide  si fa ancor più sovversiva se si considera che 
nelle Metamorfosi per il genere umano non è previsto alcun telos (al contrario 
di Enea e dei futuri Romani, destinati a dominare il mondo), bensì lo stermi-
nio pianificato e messo in atto dagli dèi è mero strumento di affermazione 
del potere divino nei confronti dell’umanità che lo minaccia74.  Con le moti-
vazioni di carattere morale si fonde l’esigenza di ristabilire la supremazia, fa-
cendo sorgere il fondato sospetto che nell’argomentare del dio  si celi una 
certa tendenziosità. Si fa strada, così, una concezione del kosmos problemati-
ca, decisamente ambigua se confrontata con la “tempesta placata” dell’episo-
dio virgiliano e col fatum di Enea e dei Romani. Nelle Metamorfosi, appena en-
trato in scena, Giove, per salvaguardare l’ordine costituito, decide di gettare il 
mondo nel caos del diluvio universale e di sterminare l’uomo. Tale kosmos ap-

72 Della vasta bibliografia vd. Solodow 1988, 111ss., Anderson 1997 a Ovid.  Met. 1, 262, 
Wheeler 2000, 29ss., Lenzi 2015, 93ss. Più cauto Barchiesi 2005, 193 sul rapporto col 
Nettuno virgiliano («C’è forse un riferimento per contrasto […]»).

73 Verg. Aen. 1, 148-153 e Ovid. Met. 1, 199-206 con Rosati 2001, 45-46 e Barchiesi 2005, 
187, che rileva l’enfasi su «complotto e repressione» in Ovidio. Sulle “prime similitudini” 
e sulla rilettura ovidiana vd. cap. 4 § 5.  Sull’attualizzazione cfr. anche il paragone con il 
Palatino in Ovid. Met. 1, 175-176.

74 Cfr. ancora Rosati 2001, 41-43. Barchiesi 2005, 180 confronta in senso lato l’apparato di-
vino virgiliano e omerico con quello ovidiano e nota: «[…] non si conferisce protezione a 
un eroe o un popolo, anzi si decide lo sterminio del genere umano. […] Viene del tutto  
rimossa, rispetto all’Eneide, la fondamentale, sia pur problematica, nozione di un  fatum 
universale che si lega alla supremazia di Giove».



                                    Stefano Poletti                                                  168

pare di per se stesso conflittuale e per certi versi caotico, proprio perché ani-
mato dalla necessità costante di ribadire il predominio della divinità nei con-
fronti  dell’umanità. Per contro,  Virgilio, quale motore dell’epos,  ricorre fin 
dall’inizio a un conflitto di giurisdizione fra dèi (Giunone vs Giove; Eolo vs 
Nettuno), un conflitto  destinato a una risoluzione in cui l’uomo trova il suo 
posto nel disegno di Giove e del fatum. A ben vedere, l’Eneide si apre con due 
“invettive antitetiche”: Giunone si scaglia contro l’uomo-Enea che rappre-
senta un limite al suo potere e aizza la furia dei venti per ostacolarlo; Nettu-
no rimprovera ad Eolo l’invasione e riporta l’ordine favorendo Enea. In Ovi-
dio l’indignatio delle divinità (in blocco, senza distinzioni), di cui Giove è auto-
revole portavoce, è univocamente indirizzata contro tutta l’umanità (in bloc-
co, senza distinzioni): per questo è necessario, paradossalmente, scatenare il 
caos per salvaguardare il cosmo.

Tale operazione antifrastica ovidiana viene riproposta (ed esacerbata) nel-
la scena petroniana. Come sopra sottolineato, le divinità del Bellum si appro-
priano dell’indignatio della Giunone virgiliana, esattamente come accade per il 
Giove delle Metamorfosi75. Dite appare inoltre affine non solo ad Eolo (un re 
rinchiuso nel suo regno dai tratti “infernali”), ma anche a Nettuno 76. L’emer-
sione dei mostruosi ora dell’adirato dio dagli inferi (la prima di molte: v. 259 
[Furor] tollit caput oraque […] velat; v. 272 [Discordia] extulit […] Stygium caput; 
cfr. v. 255 emergit) richiama (e sovverte) quella, placida e maestosa, del dio del 
mare: v. 76 Ditis pater extulit ora – Verg. Aen. 1, 127 summa placidum caput extulit 
unda77.  Soprattutto, l’invettiva di  Dite contro i  Romani-invasori  si  ispira  a 

75 Sulla scia di Ovidio, anche nella Tebaide la figura del sommo dio assume i tratti “collerici” 
della Giunone virgiliana (Feeney 1991, 354, Franchet d’Espèrey 1999, 104-114, Ganiban 
2007, 52-55, 115-116).

76 Il parallelo fra Dite e Nettuno è stato valorizzato soprattutto dagli studiosi staziani, inte-
ressati ad indagare le possibili fonti dell’invettiva di Plutone all’inizio del libro ottavo del-
la Tebaide (Venini 1970, Criado 2000, 81, Bennardo 2010, xvi ss.).

77 Grimal 1977, 101. Cfr. Ripoll 2019: «Le motif  le plus rédupliqué est celui de la tête qui 
s’élève. […] Cette répétitivité du motif  lui donne l’allure d’un  “tic” mécanique qui ôte 
tout effet de surprise, et partant, toute grandeur, à une image dont le modèle virgilien,  
l’émergence de Neptune sortant des profondeurs marines pour calmer la tempête […], 
frappait par sa majesté et son exceptionnalité, au point culminant d’un épisode de forte 
tension dramatique. On peut bien parler, chez Eumolpe, d’une banalisation du motif, qui 



Teologia della guerra civile                                         169

quella di Nettuno contro l’invasione di Eolo. Tuttavia, al contrario dell’Eneide 
e in linea con le Metamorfosi, nel Bellum il conflitto fra dèi non è decisivo per 
l’azione epica78 e si avverte solo l’esigenza della divinità di affermare il pro-
prio potere sull’umanità che la minaccia. Dietro «il paravento dello pseudo-
moralismo»79 l’attacco al  regnum della divinità diventa pretesto per innescare 
un’immane catastrofe.  Si ripropone (in una forma ancor più radicale) una 
concezione ambigua dell’ordine cosmico, la cui salvezza risiede paradossal-
mente nella necessità di scatenare il caos per ribadire la supremazia del dio. 

Dopo i propositi  distruttivi del Giove e del Nettuno delle  Metamorfosi, 
può apparire naturale la scelta del terzo fratello, il dio dei morti, senz’altro il 
più interessato dei tre a uno sterminio. Come visto nel capitolo precedente, 
cifra caratterizzante del  Götterapparat  petroniano è la “sete di sangue” della 
divinità adirata (vv. 94-99), un tratto che rende ancor più esplicita la tenden-
ziosità di Dite nei confronti delle supposte trasgressioni dei Romani e rivela 
il suo desiderio di aumentare il proprio potere e il numero dei propri sudditi, 
un desiderio tutto tirannico e imperialista, di cui è  palese la natura ipocrita 
(l’imperialismo di Dite corrisponde all’imperialismo romano) e paradossale 
(il regno del dio dei morti non corre certo il pericolo di un collasso demo-
grafico)80.

D’altra parte, la scelta sorprendente di due divinità quali Dite e Fortuna si 
fa in una certa misura obbligata, se si pensa alla rappresentazione filoromana 
(o perlomeno “filo-Enea”) che avevano ricevuto nell’Eneide (e non solo) pro-
prio Nettuno (vd. la sua apparizione in Aen. 1, ma cfr. anche Aen. 5, 799-815 
e 8, 699) e Giove, fautore, quest’ultimo, di una determinata interpretazione 
del  fatum romano. Nel Bellum, come in Metamorfosi  1 (al contrario di quanto 
accade nel finale di Metamorfosi 15), tale prospettiva è del tutto assente e lascia 
il posto a un desiderio di rivalsa del dio nei confronti dell’uomo e a una cata-

“dégonfle” ses potentialités sublimes par une réitération insistante». 
78 Si tenga ovviamente presente la parziale eccezione della scena (enigmatica) del fulgur dei 

vv. 122-125: cfr. cap. 2 § 5.
79 Fucecchi 2013, 34.
80 Fucecchi 2013, 45. Al contrario di quanto accade nella  Tebaide  staziana e nel  De raptu 

Proserpinae claudianeo, il Dite di Petronio non si lamenta del regno a cui è stato destinato 
proprio dalla Fortuna (vd. supra pp. 119-120).



                                    Stefano Poletti                                                  170

strofe fine a se stessa. Dite, ai margini del  Götterapparat epico-mitologico, e 
Fortuna sono divinità non compromesse con questa tradizione; la Fortuna, 
in particolare, può fornire una nuova interpretazione del corso degli eventi, 
dato che è lei stessa a determinarlo. Ispirazione appropriata arriva dalla Phar-
salia di Lucano, in cui una Fortuna personificata, sebbene non rappresentata 
esplicitamente, è spesso evocata quale divinità malvagia81.

Oltre  alla  “retorica  gigantomachica” e  alla  peculiare  dinamica  umano-
divino/caos-cosmo, resta da considerare un’ultima caratteristica della gerar-
chia del potere  descritta da Ovidio.  Nel  concilium  delle  Metamorfosi,  comuni-
cando la sua drastica soluzione, Giove assume tratti apertamente monarchici 
e tirannici e le altre divinità non prendono parte al processo decisionale82. 
Un confronto con il conciliabolo petroniano, da questo punto di vista, per 
quanto forse meno immediato, è  comunque istruttivo. Ovviamente non si 
può sapere se, in che misura e con che modalità una personificazione della 
Fortuna apparisse  nell’epica  perduta (certo  un suo ruolo  da  protagonista 
sembra assai improbabile). Al di là di questo, il marcato processo di “monar-
chizzazione” del Giove delle Metamorfosi, che decide lo sterminio dell’umani-
tà in completa autonomia, può illuminare la scelta di una figura singolare 
quale quella di Fortuna. Nella dea si può  riconoscere l’estremizzazione di 
una siffatta tendenza assolutistica: tale divinità evidentemente non ha (e non 
ha bisogno di) un concilium di dèi per prendere le decisioni, né tanto meno un 
luogo “istituzionalizzato” per comunicarle (il luogo rappresentato nel Bellum 
appartiene a Dite); il suo volere è indipendente da qualsivoglia influsso ester-
no e superiore a qualsiasi altro potere, umano e divino. In un pantheon come 
quello del  Bellum, in cui la Fortuna detiene il titolo di divinità sovrana, non 
esiste un concilio di stampo tradizionale per prendere una decisione di  tale 

81 Su questi temi (Met. 15, il rapporto con Lucano e la scelta di divinità al di fuori della tra-
dizione) vd. in generale il capitolo precedente.

82 La decisione di Giove, così drastica, viene presentata e annunciata, ma non si discute  
(Ovid.  Met.  1, 243 “sic stat sententia”).  Cfr.  Barchiesi 2005, 179, che insiste sul  «carattere 
monarchico e politico della decisione», sulla «durezza del rapporto di dominio che si in-
staura tra Giove e gli altri dèi, mentre in Virgilio non mancavano elementi di persuasione 
e di autorità», sulle «inflessioni tiranniche» che accomunano Giove e Licaone.



Teologia della guerra civile                                         171

portata perché un vero concilio non è per lei concepibile: l’unica interazione 
immaginabile è la preghiera deferente del singolo.

Sulla base di questo riconoscimento del “potere assoluto” della Fortuna e 
del confronto con il concilium (quasi) muto di Met. 1, va riconsiderata la fun-
zione di Dite. Come sopra suggerito, le parole che egli rivolge alla Fortuna 
sottendono uno statuto retorico ambiguo, in cui si mescolano la preghiera/
supplica alla somma divinità e l’esortazione a scatenare la violenza, due mo-
duli che rispecchiano diversi modelli comunicativi e politico-diplomatici:  la 
richiesta di una divinità (vd. Venere in Aen. 1 e 10) a Giove e l’interazione fra 
Giunone e una Furia a lei sottoposta. Se Dite sfrutta senz’altro, a scopo en-
comiastico, i topoi che riguardano la Fortuna (onnipotente, distruttrice di ogni 
potere, volubile), il suo discorso ha rilevanti ripercussioni metaletterarie, pro-
prio perché contribuisce a caratterizzare e a dare forma a una divinità e a una 
situazione comunicativa non convenzionali rifunzionalizzando moduli con-
venzionali. Dite elabora un approccio ossequioso nei confronti dell’onnipo-
tente tirannia della Fortuna, ma al contempo la vincola ad accettare la parte 
di nuova Giunone e insieme di nuova Alletto nel “copione epico”, in modo 
tale che scateni le ostilità contro Roma secondo i suoi desideri. Prendendo 
per primo la parola e rielaborando adeguatamente diversi moduli comunica-
tivi, Dite sembra voler plasmare la nuova figura “monarchica” incarnata dalla 
sua inconsueta interlocutrice; il risultato di una siffatta strategia retorica è che 
il dio, un tiranno adirato e assetato di sangue, partorisce una sorta di doppio 
di se stesso.

2.3. Il patto infernale da Ovidio a Petronio. Personificazioni e alle-
goria

Il concilium deorum di Met. 1 costituisce dunque un’importante fonte di ispi-
razione per il conciliabolo del Bellum civile e per i propositi distruttivi dei suoi 
dèi. La peculiare rielaborazione ovidiana del “patto infernale” fra Giunone e 
Alletto si rivela altrettanto fondamentale.

La ripresa più esplicita della scena di Aen. 7 si incontra in Met. 4, quando 
Giunone si reca nell’Oltretomba e ordina a Tisifone di far impazzire Ata-



                                    Stefano Poletti                                                  172

mante. Ai nostri fini vale la pena soffermarsi su una particolarità dell’intera-
zione  fra  Giunone  e  Tisifone.  In  Ovid.  Met.  4,  472-473  ([scil.  Giunone] 
imperium, promissa, preces confundit in unum / sollicitatque deas) la dea mette in atto 
un approccio assai più diplomatico (promissa, preces) rispetto alla Giunone vir-
giliana, simile a quello tenuto con Eolo (vedi sopra). Di questa diplomazia 
Tisifone si dimostra quasi spazientita, recependo solo l’imperium: vv. 476-477 
“non longis opus est ambagibus” inquit; / “facta puta quaecumque iubes”. Come affer-
ma Rosati «la risposta di Tisifone […] richiama i reali rapporti di forza fra 
Giunone e le divinità infernali»83.  Gli imperativi  rivolti da Tisifone alla dea 
subito dopo (Ovid.  Met.  4, 477-478  “inamabile regnum /  desere teque  refer caeli 
melioris ad auras”) denunciano una spiccata sensibilità a questi rapporti di for-
za, sensibilità nell’Eneide attribuita a Giunone. La dea virgiliana non solo evi-
ta di recarsi fisicamente agli inferi (Aen. 7, 323-325), ma, intimorita dalla pos-
sibile reazione del marito, invita anche Alletto a lasciare le aetheriae aurae, luo-
go che non le pertiene (Verg. Aen. 7, 557-559)84. L’interazione fra Giunone e 
Alletto nell’Eneide è specchio di un rapporto gerarchico da superiore a infe-
riore e in Ovidio  si conferma questa gerarchia. Nelle  Metamorfosi,  tuttavia, 
emerge  una  caratterizzazione  sfaccettata.  La  divinità  infernale  acquisisce 
consapevolezza del proprio potere ed è per questo rispettata (Giunone è de-
ferente, usa l’arma della persuasione:  promissa, preces); passa dalla subordina-
zione all’autocoscienza (dà ordini a Giunone) e così, gradualmente, guadagna 
una propria sfera di indipendenza.

Abbiamo sopra  riflettuto  sul  complesso  rapporto  gerarchico  che  lega 
Dite e Fortuna e sulla relazione con il modello virgiliano di Aen. 7. La breve 
rielaborazione ovidiana, con la sua “Tisifone autocosciente”, rappresenta un 
primo stadio di  emancipazione del mondo infero. In età neroniana  impor-
tante è la Furia che apre il Tieste senecano agendo di propria iniziativa, senza 
che si possa intravedere alcuna “prospettiva olimpica”85. Il Dite petroniano, 

83 In Barchiesi–Rosati 2007 ad loc..
84 Cfr. Bernbeck 1967, 17 e n. 42.
85 Schiesaro 2003, 35: «Whereas in Aeneid 7 Allecto is instructed by Juno, in the tragedy her 

counterpart, the Fury, acts of  her own accord, and the absence of  a divine figure pre-
vents a further displacement of  moral responsibility on the gods. The Fury has learnt  
her lesson and now acts on her own initiative».



Teologia della guerra civile                                         173

che esce dal suo regno e prende la parola in completa autonomia, il Plutone 
di Tebaide 8, che con Giove ingaggia addirittura una vera e propria guerra ci-
vile, e, più in generale, il “dominio” delle forze infernali nel poema staziano 
appaiono frutti ormai maturi di questo processo86.

Le personificazioni,  uno degli  aspetti  più  originali  dell’apparato divino 
ovidiano, sono una significativa “metamorfosi di Alletto”. Capostipite di tali 
figure è la Fama virgiliana. Nella sua “spinta propulsiva” all’azione (e alla 
narrazione) epica, questo essere demoniaco è un “doppio” di Alletto. Sebbe-
ne, al contrario della Furia, sia ritratta come un terribile Gigante che si muo-
ve in modo  autonomo dall’input dell’Olimpo, Philip Hardie ha osservato il 
margine di “complicità” fra questa Fama-Gigante e il disegno del fatum e di 
Giove87. In epoca postvirgiliana – e segnatamente a partire da Ovidio – si as-
siste a una sempre maggiore complessità dei rapporti di forza che legano ap-
parato divino tradizionale e personificazioni. Queste si impongono a poco a 
poco come mondo alternativo all’Olimpo (e come punti di vista alternativi 
alla prospettiva di Giove) e mostrano addirittura la capacità di sfidarlo e fi-
nanche di dominarlo. Fra le quattro allegorie ovidiane (Invidia, Fames, Somnus 
e  Fama) senz’altro  Invidia (Met. 2, 760-832) e  Fames (8, 780-822)  appaiono 
come eredi più dirette di Alletto. L’ampia bibliografia sul tema ha indagato le  
profonde implicazioni metapoetiche di queste figure88. Mi limito qui a una 
presentazione generale della caratterizzazione di  Invidia  e  Fames  e  del loro 
ruolo nell’apparato divino ovidiano.

86 Cfr. Criado 2000, 44-99; Ganiban 2007 (in part. il cap. 6 “Dis and the domination of 
hell”). Sul rapporto con Stazio vd il § 5 di questo capitolo. Sul “timore paradossale” per il 
fulgur di Giove vd. cap. 2 § 5.

87 Sulla Fama come gigante cfr. Verg. Aen. 4, 178-180. Cfr. Hardie 2012, 98-102,  Chaudhuri 
2014, 67. Sulla complicità con Giove cfr. Hardie 2012, 104-105.

88 Cfr.  il  capitolo ovidiano in Feeney 1991,  Hardie in diversi  suoi  lavori  (1999,  95-100; 
2002a, 227-238; 2009; 2012, 168-174) e il lavoro specifico sul tema di Lowe 2008 (in cui 
John Henderson propone la definizione di “mediopassività”). Gli studi si sono concen-
trati da una parte sulla forte valenza metapoetica e dall’altra sulla sfida interpretativa rap-
presentata da siffatte personificazioni allegoriche, che rendono reali concetti astratti at-
traverso una virtuosistica enargeia e che intrattengono una relazione particolare con il pro-
cesso (e la “semantica”) della metamorfosi.



                                    Stefano Poletti                                                  174

La funzione di siffatti personaggi è molto simile a quella della Furia: ven-
gono mandati da una divinità olimpica (Minerva per Invidia; Cerere, tramite 
un’Oreade, per la Fame) a punire un mortale (Aglauro, Erisittone). L’intera-
zione con il mortale è del tutto simile a quella di Alletto e Tisifone: come la 
Furia istilla il furor, così le personificazioni “istillano se stesse” nell’animo de-
gli umani. Un tratto saliente, comune alle Furie, è la “mediopassività” (Hen-
derson): Fame e Invidia sperimentano su se stesse gli effetti che provocano 
alle vittime. In questo sofisticato “divertissement allegorico” si inserisce la par-
ticolareggiata descrizione dei loro dettagli fisici, della loro nutrizione (vipereae 
carnes per l’Invidia;  rarae herbae in un lapidosus ager  per la Fame) e dei luoghi 
orridi da loro abitati, che, per così dire, oggettivano l’inferno dell’invidia e 
della fame89. 

L’interazione fra divinità olimpiche e Fames/Invidia sembra estremizzare la 
dinamica di potere individuata per Tisifone. Senz’altro le personificazioni ap-
paiono  sottomesse agli  iussa  degli dèi tradizionali (Met. 2, 798;  Met. 8, 792, 
816). Questi ultimi, tuttavia, si ritrovano in uno stato di disagio (ove non di 
ostilità) e non  è loro concesso di intrattenere un contatto (fisico e visivo) 
prolungato con Fames e Invidia: devono mantenere le distanze e allontanarsi il 
prima possibile dal locus horridus per non rischiare di “contagiarsi”, di essere 
vinti dalla F/fame e dall’I/invidia90. Nella relazione fra divinità tradizionale e 
personificazione si delineano rapporti di forza ambigui, in maniera più mar-
cata rispetto alla scena di Tisifone. Fames e Invidia sono subordinate alla divi-
nità olimpica, ma al contempo sono in grado di dominarla, contaminando la 
sua identità e trasformandola in copia di se stesse. Proprio grazie al “disagio 

89 Cfr. Reitz 1999.
90 «Gods [...] by definition hostile and irreconcilable» (Anderson 1972, 407). Cfr. Ovid. Met. 

2, 766-767 (Minerva e Invidia) constitit ante domum (neque enim succedere tectis / fas habet), in-
sieme all’ostilità della dea, ai suoi secchi ordini («nel mondo dell’Invidia anche il linguag-
gio si fa squallido e bieco» [Barchiesi 2005, 303]) e alla sua fuga (vv. 782-786); Met. 8, 785-
786 (Cerere e Fame) non adeunda deae est (neque enim Cereremque Famemque / fata coire sinunt ); 
809-813 (l’Oreade e Fame) hanc procul ut vidit  (neque enim est  accedere iuxta / ausa),  refert 
mandata deae paulumque morata, / quamquam aberat longe, quamquam modo venerat illuc, / visa  
tamen sensisse famem est, retroque dracones / egit in Haemoniam versis sublimis habenis. Cfr.  Met. 
11, 630-632 (Iride e Sonno) Iris abit (neque enim ulterius tolerare soporis / vim poterat), labique ut 
somnum sensit in artus, / effugit. Si noti la “formularità” del neque enim ecc.



Teologia della guerra civile                                         175

paradossale” dimostrato dagli dèi tradizionali nell’interagire con le personifi-
cazioni loro sottoposte, Ovidio mette argutamente a fuoco l’innovazione del 
materiale mitico e delle convenzioni epiche, attira l’attenzione sull’originalità 
di tali  personaggi e  ne suggerisce il potenziale come via per decostruire il 
primato delle divinità olimpiche.

In questo percorso Lucano segna, come sempre,  un punto di svolta. In 
primo luogo, va rilevata l’enfasi lucanea sulle astrazioni personificate, in pri-
mis Fortuna, che nel Bellum trova concreta rappresentazione, ma anche la Pa-
tria (1, 185-203) che interagisce con Cesare e l’Erinys  che appare fra i  signa 
della guerra civile (1, 572) – figure (pur sempre aberranti, al di fuori del pan-
theon tradizionale) con le quali Lucano, all’inizio del suo poema, «flirts with 
the possibility that supernatural characters will play a role in the narrative»91. 
Nella Pharsalia si trova inoltre una particolare “metamorfosi” delle allegorie 
ovidiane: Eritto. Oltre all’ovvio richiamo ai modelli virgiliani, quali Alletto e 
(antifrasticamente) la Sibilla, la strega tessala si propone come una figura in-
tertestuale complessa ed enigmatica, un personaggio dai molti volti (come la 
Fama virgiliana), cangiante a seconda del punto di vista da cui la si osserva 
(Eritto «refuses to be exorcised», secondo la fortunata definizione di Gor-
don)92. Particolarmente acuti sono stati, a mio parere, i tentativi di accostarla 
all’Invidia e alla  Fama93. Credo però che Eritto vada considerata a un livello 

91 Feeney 1991, 270. Sulla Fortuna in Lucano cfr. supra cap. 2 § 2.2.  Collignon 1892, 216-
218  (ripreso  da  Häußler  1978,  136-137)  nota  che  quasi tutte  le  divinità  e  le 
personificazioni  petroniane  sono già  citate nella  Pharsalia,  seppur  senza  una  esplicita 
rappresentazione (si ricordi, in particolare, la Concordia invocata enfaticamente dal poeta 
in Lucan. 4, 190). Cfr. anche Graziano 2018.

92 Gordon 1987, 231. Cfr. anche la sintesi di Arweiler 2006, 44-45: «Sie [Eritto] trägt gleich-
zeitig Züge des dämonischen Caesar, des rigiden Cato, der römischen (vergilischen) Si-
bylle, des vergilischen Anchises, der Allecto, der Apollopriesterin aus bell. civ. 5 und des 
Dichters (sowohl als Antagonistin wie als sein Ebenbild). Hinzu kommen die sonst in 
Allegorien isolierten Abstrakta der Rache, des Krieges und der Zwietracht, die hier in wi-
dersprüchlicher  Gleichzeitigkeit  in  einer  einzigen  Figur  konzentriert  sind».  Su  Eritto 
come figura epica intertestuale complessa e sul suo senso metaletterario cfr. Hardie 2012, 
392:  «As summing up a swathe of  figures in the earlier tradition, Erictho, like the Vir-
gilian and Ovidian versions of  Fama, is herself  an embodiment of  a developing epic tra-
dition».

93 Invidia: Gordon 1987,  240,  Korenjak  1996,  22.  Fama  (virgiliana,  ma  anche  ovidiana): 



                                    Stefano Poletti                                                  176

più generale, come una sintesi delle personificazioni ovidiane e dei loro  ri-
svolti sovversivi, nel senso che abbiamo fin qui delineato94.

Si tratta di una figura epica nuova, eccentrica rispetto all’apparato divino 
tradizionale, collocata in uno spazio epico inusuale ed anomalo, un locus horri-
dus, una sorta di anti-Olimpo fatto a sua immagine e somiglianza. Vi è una 
piena compenetrazione fra la personalità ibrida e malvagia di Eritto, la sua 
mostruosa fisicità e il non-luogo che abita, la Tessaglia, sospeso fra aldiquà e 
aldilà95.  Soprattutto, grazie ai suoi poteri magici può piegare i  superi ai suoi 
ordini, obbligarli ad esaudire i suoi desideri nefasti e sanguinari. Il narratore 
epico lucaneo si interroga con stupore su questa singolare evoluzione del to-
pos del “patto infernale”, in cui ormai i rapporti di forza appaiono completa-
mente invertiti96. In altre parole, Lucano sembra rivisitare (e portare al paros-
sismo) il “disagio paradossale” dei superi ovidiani di fronte alle nuove “divini-
tà” a loro sottoposte. Il “sortilegio” di cui essi rischiano di restare vittima, 

Dinter 2012, 62-75, Hardie 2012, 179, 203, 392.
94 In  questa  direzione  sembra  andare  Dinter  2002  (a  me  inaccessibile),  sintetizzato  in 

Hardie 2012, 168 n. 45: «Lucan comments implicitly on the interconnectedness of  the 
four Ovidian personifications when he includes allusions to all four in constructing the 
figure of  the witch Erictho in Bellum civile 6, who is also a reincarnation of  the Virgilian 
Fama and Allecto». Come detto, Dinter 2012 si concentra soprattutto sulla Fama.

95 «Thessaly stands for Erictho. She is designed to embody landscape» (Dinter 2012, 68).
96 Lucan. 6, 492-499  quis labor hic superis cantus herbasque sequendi / spernendique timor? cuius 

commercia  pacti  /  obstrictos  habuere  deos?  parere  necesse  est  /  an  iuvat?  ignota  tantum  pietate 
merentur, / an tacitis valuere minis? hoc iuris in omnes / est illis superos, an habent haec carmina  
certum  /  imperiosa  deum,  qui  mundum  cogere,  quidquid  /  cogitur  ipse,  potest? Si  noti  la 
terminologia della gerarchia e della costrizione (sequendi,  obstrictos, parere,  imperiosa),  ma 
anche  quella  della  diplomazia  e  del  patto  (iuvat, commercia  pacti).  Con  una  tipica  (e 
paradossale) movenza lucanea, viene  eliminata una rappresentazione esplicita del “patto  
infernale epico” e la strana diplomazia e l’ambigua gerarchia di quest’ultimo vengono 
esplorate dall’esterno, diventano un misterioso, opaco oggetto di indagine su cui il poeta si 
interroga  ed  esprime i  suoi  dubbi.  Per  questa  via  il  narratore  epico  lucaneo  riflette 
metaletterariamente sul senso delle forme epiche tradizionali, le problematizza e porta  
alle  estreme conseguenze le  loro ambiguità.  A uscirne degradato  è,  come sempre,  il  
tradizionale  Götterapparat che, agli occhi della voce narrante della  Pharsalia, ancora una 
volta dimostra la propria impotenza e acquiescenza a oscure forze malvagie.



Teologia della guerra civile                                         177

dominati dal potere di Fames, Invidia, Somnus, si dispiega nella Pharsalia in tut-
ta la sua potenza: gli dèi non sono in grado resistere alla demoniaca Eritto.

Come illustrato sopra, il pantheon di Eumolpo e la prospettiva da cui il poe-
ta furens narra il bellum civile sembrano discendere da Eritto, dal suo punto di 
vista sulla guerra civile, dal suo modo di viverla e “raccontarla”97. In tal senso 
la strega funge da mediazione del modello ovidiano (oltreché virgiliano) e, in 
particolare, stimola la rielaborazione delle personificazioni allegoriche delle 
Metamorfosi nel Götterapparat del Bellum – questa volta nella forma di espliciti 
“agenti divini”.

Proprio sullo sfondo della peculiare rilettura del patto infernale in Ovidio 
è opportuno ora considerare i  deorum ministeria  petroniani98. È stato notato 
l’esubero di personificazioni che entrano in scena nel Bellum, soprattutto nel 
finale (vv. 249-295; vedi anche la  Fama ai vv. 210-212).  Questo  è però un 
dato abbastanza tradizionale, nel limite in cui esse non sono né protagoniste 
né comprimarie dell’apparato divino, bensì mere comparse, rappresentanti 
degli orrori della guerra e della morte, tipiche delle scene ambientate negli in-
feri o  in battaglia (vd. il prossimo paragrafo). Discorso diverso vale invece 
per Dite, Fortuna e Discordia. Tutte e tre le figure si presentano, ognuna in 
modo diverso, come esplorazione delle possibilità della personificazione alle-
gorica sperimentate già da Virgilio e poi più estesamente da Ovidio. 

97 Cfr. supra cap. 2 §§ 4.3 e 6.
98 Naturalmente la presenza di personificazioni allegoriche nel Bellum è stata riconosciuta da 

tempo nella bibliografia, soprattutto per il suo possibile rapporto con l’epica flavia: cfr.  
ad es. Schetter 1960, 28-29, Sullivan 1968, 183, Grimal 1977, 22-29, Connors 1998, 116, 
Courtney 2001, 184, Ripoll 2002, 177-178, Lowe 2008, 433, Fantham 2011, 593-594, n. 
38, Fucecchi 2013, 36 n. 4, Poletti 2014, 205 n. 8, Setaioli 2014, 376, Lefèvre 2015, 516-
517. Finora si è trattato però di un riconoscimento piuttosto superficiale e diversi punti 
sono rimasti poco indagati (ce ne occuperemo in quanto segue): il legame con le personi-
ficazioni ovidiane (citato cursoriamente da Lowe 2008, Fucecchi 2013 e nell’appendice di 
Fox–Adams 2012); il processo di allegorizzazione subìto da Dite; le conseguenze “strut-
turali” della componente allegorica; la dinamica fra convenzionalità e decostruzione delle 
forme tradizionali. Dal punto di vista teorico importante è l’inquadramento generale su 
personificazioni, allegoria e Götterapparat epico fornito da Feeney 1991, 378ss. per Stazio.



                                    Stefano Poletti                                                  178

Se per Fortuna e Discordia questa considerazione è quasi scontata, il le-
game  di Dite con il modello ovidiano  è forse meno immediato. Il dio dei 
morti condivide diversi tratti con le personificazioni delle Metamorfosi. La sua 
fisicità, in particolare, ha molto da spartire con le figure allegoriche ovidiane. 
In effetti, la rapida ekphrasis sul volto di Dite (vv. 76-77 ora / bustorum flammis 
et cana sparsa favilla) rappresenta un piccolo enigma iconografico-letterario, fi-
nora decisamente sottovalutato. Descrizioni fisiche del dio sono rare, scarne 
e comunque improntate all’antropomorfismo99 e hanno ben poco a che fare 
con il parto mostruoso della fantasia di Eumolpo, ora cosparsi di tracce di un 
rogo funebre100. Già il dotto settecentesco Bouhier (ad loc.) si interrogava sul 
senso di questa bizzarra descrizione: «On ne comprend pas trop, comment 
la flamme des buchers pouvoit paroître sur le visage de Pluton». Come fa 
notare Ehlers (ad loc.), tale presentazione degli ora suggerirebbe che la com-
bustione dei morti avvenga nell’Oltretomba e potrebbe essere messa in rela-
zione all’idea che i demoni infernali si cibino di essi (vv. 96-97, 119-120), in 
linea con gli altri ora sanguinolenti che popolano il Bellum101. In questo senso 

99 Gli esempi più significativi sono Sen.  HF 723-727 frons torva, fratrum quae tamen specimen 
[al. speciem] gerat / gentisque tantae, vultus est illi Iovis, / sed fulminantis: magna pars regni trucis / 
est ipse dominus, cuius aspectus timet / quicquid timetur e, sulla scia di Seneca, Stat. Theb. 8, 21-
31, ove ci si sofferma sulla posa di giudice del dio, ma non c’è una precisa caratterizza-
zione fisica. Fra le varie versioni del ratto di Proserpina, solo Claudiano propone una de -
scrizione del dio: Claud. DRP 1, 79-83 ipse rudi fultus solio nigraque verendus / maiestate sedet: 
squalent  inmania  foedo  /  sceptra  situ;  sublime  caput  maestissima  nubes  /  asperat  et  dirae  riget 
inclementia formae; / horrorem dolor augebat. Cfr. infine Mart. Cap. 1, 78-80 […] alius lucifuga 
inumbratione pallescens. in capite uterque dominandi sertum pro regni condicione gestabat;  […] alter 
ebeninum ac tartareae noctis obscuritate furvescens; qui quidem multo ditior fratre et semper eorum quae  
gignuntur conquisitionibus opulentus […].

100 Per favilla/flammae in una cerimonia funebre cfr. almeno Verg. Aen. 6, 226-228 e Stat. Silv. 
3, 3, 8-12. Spargo, detto di parti del corpo cosparse di cenere, richiama a sua volta il con-
testo del lutto (cfr. e.g. Sen. Tro. 101 sparsitque cinis fervidus ora). L’immagine, in sé comune, 
del capo cosparso di cenere è qui però associata, con uno zeugma alquanto spiazzante 
(Sage ad loc.), alle fiamme dei roghi. Per spargo + favilla cfr. [Quint.] Decl. 10, 1 inspersum fa-
villa caput. Spargo, legato ad os, è dotato di una certa carica ominosa, essendo per lo più as-
sociato a lacrime e sangue: TLL 9.2.1082.68ss.

101 Oltre al passo in questione, ora ricorre altre tre volte nel Bellum, al v. 96 (Dite) iam pridem 
nullo perfundimus ora cruore, al v. 259 (Furor) oraque mille / vulneribus confossa cruenta casside velat 



Teologia della guerra civile                                         179

ci si potrebbe immaginare un Plutone che divora corpi ancora incandescenti 
dai roghi funebri. 

Se si considerano le personificazioni ovidiane e la loro assai singolare fisi-
cità, l’enigma degli ora Ditis può trovare una spiegazione. La rappresentazio-
ne antropomorfica delle divinità olimpiche (di cui Plutone, per quanto perso-
naggio marginale, fa parte a pieno titolo) viene abbandonata a favore della 
pregnanza allegorica,  del  rapporto metaforico fra  il  dettaglio  fisico e una 
componente dell’“area semantica” propria della divinità, alla maniera delle 
allegorie di Ovidio. Seguendo questo modello con estrema disinvoltura, Eu-
molpo fonde il volto di Plutone con un rogo funebre102. Da valorizzare, in 
ogni caso, anche il legame con la nutrizione, altro elemento della caratteriz-
zazione dell’Invidia e della Fames ovidiane. Da un punto di vista simbolico, il 
rito funebre è il momento in cui il dio dei morti s’impossessa del defunto (lo 
“divora”): il “volto come rogo” è in linea con la mediopassività tipica delle 
personificazioni ovidiane. Gli ora del Plutone petroniano si allineano così ai 
citati “ora  mostruosi” del  Bellum, quelli di figure allegoriche quali  Furor  (vv. 
259-260) e Discordia (vv. 272-275), componenti del Ditis chorus, con cui il dio 
condivide la “sete di sangue”103.

e al v. 275 (Discordia) obsessa draconibus ora, in riferimento a volti di mostruose personifi-
cazioni, ritratti per mezzo di una struttura sintattica ripetuta in maniera compiaciuta: ora 
+ part. perf. (sparsa, confossa, obsessa) + abl.

102 Il processo di cremazione sembra lasciare una traccia riconoscibile sull’imago del defunto: 
cfr. Prop. 4, 7, 8 (Cinzia) lateri vestis adusta fuit; lo stupore dei Mani davanti ad Anfiarao in 
Stat. Theb. 8, 5-6 (nec enim ignibus artus [al. atris] / conditus aut maesta niger adventabat ab urna) 
e quello di una madre all’apparizione del figlio defunto in [Quint.] Decl. 10, 1-5 (ne confusi 
quidem  tristi  cinere vultus  et  inspersum    favilla  caput   noctibus  suis  obibat,  sed  filius  erat  qualis 
aliquando, et iuvenis et pulcher habitu. […] subito ante me diductis constitit tenebris, non ille pallens nec 
acerbo languore consumptus, nec qualis super rogos videbatur et  flammas, sed viridis et sane pulcher 
habitu nescio ubi totam reliquerat mortem: non igne torridae comae nec favilla   funebri nigra facies   nec 
vix bene cinere composito umbrae recentis  igneus squalor; cfr. Schneider–Urlacher 2004, 99-113, 
in part. 106).

103 Un simile procedimento è stato osservato per la Tisifone staziana, la cui caratterizzazione 
fisica la rende ormai quasi del tutto sovrapponibile ad una figura allegorica (cfr. Vessey 
1973, 75, Criado 2000, 110-140, Fantham 2011, 594 e n. 41). Vd. § 5 di questo capitolo. 



                                    Stefano Poletti                                                  180

Ulteriore dato da considerare è la rappresentazione del luogo in cui viene 
presentato Dite (vv. 67-75). Nella costruzione di questo locus horridus spicca 
un’allusione  ai  tecta  Invidiae:  Ovid.  Met.  2,  760-761  Invidiae  nigro  squalentia 
tabo / tecta; Bellum v. 74 nigro squalentia pumice saxa. Sia in Ovidio che in Petro-
nio, dunque, la personificazione è ritratta in un locus horridus che in una qual-
che misura la rispecchia, sicché il luogo diventa coerente propaggine della 
corporeità allegorica del demone. In Petronio espliciti sono i richiami lessica-
li fra il Plutonium e gli ora di Dite: il verbo spargo ricorre, nella stessa posizio-
ne, al v. 70 (funesto spargitur aestu); flamma e favilla sono tipiche non solo dei bu-
sta, ma anche degli scenari vulcanici104. La descrizione del locus horridus infer-
nale, già di norma densa di richiami simbolici alla potenza distruttrice della 
morte, viene ulteriormente caricata dal punto di vista allegorico, creando una 
corrispondenza fra lo hiatus dello spiraculum e le fauci di Plutone105. Non è un 
caso che lessico e formulazione del v. 77 (bustorum flammis et cana sparsa favilla) 
trovino un parallelo  (un’imitazione?)  in  Marziale per  descrivere  l’aftermath 
dell’eruzione del Vesuvio, a conclusione di un carme sulla potenza distruttri-
ce degli dèi (Mart. Epigr. 4, 44, 7-8 cuncta iacent flammis et tristi mersa favilla / nec 
superi vellent hoc licuisse sibi106).

Il tema della voracità distruttiva ritorna nel discorso in cui Dite si presen-
ta come “dio affamato di nuove anime”107. Proprio queste suggestioni porta-
no a ragionare in termini allegorici e a chiedersi se la divinità petroniana, cer-
to debitrice nei confronti di Alletto e del personaggio-Furia in generale, rap-
presenti una speciale filiazione della  Fames  ovidiana: il Plutone tradizionale 

104 Cfr. almeno Verg. Aen. 3, 573 e Sil. 14, 64-69.
105 Per hiatus punto di riferimento per Petronio è naturalmente Verg. Aen. 6, 237 spelunca alta 

fuit vastoque immanis hiatu. Hiatus è parola fortemente evocativa per le “voraci fauci” della 
morte: cfr. Petron. fr. 39 Müller v. 5  illic immanes mors obvia  solvit hiatus  (cfr. Sommariva 
2010, 56-57) e Sen. Oed. 164-165 Mors atra avidos oris hiatus / pandit (con n. di Töchterle 
1994). La voragine che dà accesso agli inferi si trasforma nell’«immagine dell’Ade come 
belva che divora» (Caviglia 1990).

106 Il parallelo è citato da Moreno Soldevila ad loc. (cfr. Starnone 2015). Sul rapporto Petro-
nio-Marziale cfr. infra p. 215 n. 189.

107 Cfr. v. 96 iam pridem nullo perfundimus ora cruore, ove si parla di sangue, non di cadaveri cre-
mati. Non sottilizzerei sulla differenza di “cibo”, ma senz’altro al v. 96 Dite sta richieden-
do uno spargimento di sangue, non roghi funebri.



Teologia della guerra civile                                         181

viene “trasformato in Fames”, più precisamente in “Fames di morti”. La carat-
terizzazione del Dite petroniano ha ben poco a che vedere con la tradizione, 
perché nel dio si cerca di incarnare il concetto dell’avida Mors. Se dunque la 
Fames ovidiana è sottesa alla fame di Dite, un simile rapporto si può postula-
re anche per l’Invidia, personificazione più esplicitamente connotata in senso 
malvagio.  Gli  dèi  petroniani  esprimono in  modo grottesco  e  caricaturale 
l’invidia deorum nei confronti dell’umanità, un’idea che Lucano, nelle “cause 
teologiche” della guerra civile,  presenta come invida fatorum series  (Lucan. 1, 
71). Se Plutone e Fortuna sono tradizionalmente due divinità associate alla 
ricchezza e dotate di scarsa vista108, nel  Bellum non domina l’elemento della 
cecità (ovvero della casualità) nella distribuzione dei beni, bensì quello dello 
sguardo maligno (in-vidia) del dio di fronte ai successi umani e, nello specifico, 
allo strapotere romano109. Alla vista di ciò anche la Fortuna è divorata dalla 
rabbia, come da una tabes (vv. 105-106). L’autolesionismo dell’Invidia ovidia-
na (Ovid. Met. 2, 782 supplicium suum est) è riecheggiato nell’ira della Fortuna 
per i suoi stessi doni (vv. 107-108 “omnia, quae tribui Romanis arcibus, odi / mu-
neribusque meis irascor”). Sono entrambe divinità dell’odio, vittime a loro volta 
di dissidi interiori, di una “guerra intestina”.

Dite e Fortuna si trovano dunque strettamente legati non solo al perso-
naggio della Furia, ma anche alle personificazioni, ovidiane (Invidia) e virgilia-
ne (Fama,  Discordia),  dominate da una componente maligna. Al di là della 
chiara influenza della pessimistica concezione della  Fortuna di Lucano, agi-
sce anche l’influsso del “tipo” delle figure allegoriche, un influsso che porta 
alla caratterizzazione  della  Fortuna  come  un  demone  malvagio,  secondo 
un’iconografia già tratteggiata da Orazio110.  Al contrario di quanto fa con 

108 Tosi 2018, 737: «La dea Fortuna latina assume funzioni analoghe al Plutos greco».
109 Cfr. in part.  Ovid.  Met. 2,  780-782  videt  ingratos,  intabescitque videndo, / successus hominum 

carpitque et carpitur una / suppliciumque suum est.
110 Questo singolare rapporto fra “piacere del male” e personificazioni è colto e indagato da 

Rosati 2017, 58: «Il tratto che qualifica in Virgilio il ‘piacere del male’ è che questo piace-
re diabolico viene attribuito a figure allegoriche, ipostasi di concetti maligni (Furia, Fama, 
Discordia), ma colpisce che sulla stessa linea si collochi Orazio, il quale attribuisce lo stes-
so atteggiamento perverso alla  Fortuna (Hor.  C.  1, 34, 14-16 hinc apicem rapax / Fortuna 
cum stridore acuto / sustulit, hic posuisse gaudet; 3, 29, 49 Fortuna saevo laeta negotio; Sat. 2, 8, 61-
63 heu, Fortuna, quis est crudelior in nos / te deus? ut semper gaudes inludere rebus / humanis!)» (su 



                                    Stefano Poletti                                                  182

Dite (ma anche con Discordia e Furor), Eumolpo non si sofferma sulla “fisici-
tà allegorica” di Fortuna; tuttavia lo stesso aggettivo  volucrem (v. 78),  un ri-
chiamo al topos della levitas Fortunae, sembra avere un particolare debito verso 
le citate immagini oraziane e va inscritto nel tentativo di  qualificare questa 
dea, assai poco convenzionale per l’epica, come demone allegorico111.

Ovidio rappresenta le personificazioni come personaggi sottomessi, ma 
in grado, potenzialmente, di “infettare” le divinità olimpiche, di trasformarle 
in copie di se stesse, di dominarle. Sulla scorta di Eritto, nel Bellum si compie 
il passo successivo. Petronio non solo mette al centro della scena i demoni 
degli inferi e ne fa il motore dell’epica, ma  esplora anche le potenzialità di 
personaggi “figli delle Furie”, ovvero le allegorie ovidiane, e, di fatto, presen-
ta un apparato divino governato dalle personificazioni112; anche l’unica divi-
nità tradizionale che ha un certo peso nella narrazione (Plutone) è trasfigura-
ta in allegoria. Se in Ovidio viene riproposto il meccanismo tipico del “patto 
infernale” di Aen. 7 (la personificazione, priva di potere decisionale, è inviata 

Orazio vd. ancora n. seguente). Senz’altro Petronio sviluppa questi  spunti,  associando 
esplicitamente la Fortuna a un demone infero e proponendola come accondiscendente 
interlocutrice del malefico Dite. 

111 Volucrem significa “alato, capace di volare” e, su un piano più astratto, coniuga l’idea di  
rapidità e quella di fugacità e transitorietà, donde l’affinità semantica con la levitas, un at-
tributo fondamentale della Fortuna (vd. poco più sotto v. 102 levi pectore, verso introdutti-
vo al discorso della Fortuna stessa, ripreso al v. 244 Fortuna levis). Il sintagma volucrem for-
tunam ricorre in Cic.  Sull. 91 nel significato di “instabile”, ma la personificazione della 
sorte agisce  a un livello molto generico. La polisemia di  volucer potrebbe essere però 
sfruttata appieno da Petronio sulla scia delle metafore oraziane in cui la Fortuna è dipinta 
come creatura alata che si muove in maniera fulminea e imprevedibile. La rappresenta-
zione di una Fortuna alata conosce anche altre attestazioni nella letteratura latina (Sen. 
Phaedr. 1141-1143, Curt. 7, 8, 25, Fronto Epist. 4, 154, Amm. 27, 11, 2, Avien. Arat. 286) 
e nelle arti figurative (LIMC 8.1.137, nos.191, 194-196, 8.2.109, Arya 2002, 89 n. 290). Le 
ali, tipica caratteristica di personificazioni demoniache (cfr. Hor. C. 2, 17, 24-25 volucrisque 
fati / tardavit alas), sono immancabile attributo della Fama: vd. la  volucer Fama del v. 210 
(stessa posizione metrica dell’aggettivo), esplicitamente caratterizzata come demone alato 
(motis … pinnis).

112 Virgilio rappresenta il luogo “marginale” dell’Oltretomba come spazio privilegiato delle 
personificazioni allegoriche (cfr. Lowe 2008, 421-422). Ovidio, creando specifici “luoghi 
orridi” in cui le personificazioni abitano, contribuisce a dar loro un’autonomia. 



Teologia della guerra civile                                         183

da una divinità olimpica a punire gli esseri umani), in Petronio i rapporti di 
forza si sono radicalmente invertiti. Da un lato abbiamo Fortuna, una perso-
nificazione che assume una parte dominante nell’apparato divino; dall’altro 
abbiamo Plutone, che sembra aver perso il suo statuto tradizionale per di-
ventare una sorta di figura allegorica, in un processo cui si accompagna un 
depotenziamento della sua autorità olimpica. Dite, divinità tradizionale, pre-
ga  ossequiosamente una personificazione  (a  lui  superiore)  di scatenare  la 
guerra fra gli esseri umani e di liberare le potenze infernali, fortemente carat-
terizzate in senso allegorico, alle quali spetta il compito di  aprire le ostilità. 
Fra queste Discordia, anch’essa una “vera” personificazione, si arroga, con il 
suo discorso, uno spazio epico che travalica decisamente le competenze delle 
allegorie ovidiane.

Ma come interagisce con l’umanità questo apparato divino così profon-
damente compromesso con la componente allegorica? Come rileva Feeney 
1991, 241, la caratteristica delle personificazioni ovidiane (e poi anche stazia-
ne) è che, al contrario di quanto accade in Omero, Esiodo e più in generale 
nell’epica pre-ovidiana, esse sono «characterful agents who engage with hu-
man beings, occupying the same narrative space as the human characters, 
and interacting with them in the same way as do the gods themselves».  Nel 
Bellum non si ha invece nessuna forma di interazione diretta fra personaggi 
divini e umani. Ciò costituisce un tratto distintivo rispetto all’epica tradizio-
nale (omerica e virgiliana, ma anche ovidiana). Gli dèi petroniani non paiono 
interessati a rapportarsi direttamente con un personaggio umano (nemmeno 
con Cesare, l’unico che possa aspirare al titolo di eroe del poemetto113), ma 
rappresentano in maniera parossistica il desiderio di distruggere l’umanità e 
Roma nello specifico.

Ciò implica la creazione di due piani narrativi sostanzialmente distinti. Se 
il pantheon del Bellum serve a “spiegare” lo scatenarsi della guerra civile, si pa-
lesa  la natura artefatta o, per meglio dire, simbolica di questo tentativo di 
spiegazione. Il bellum civile è presentato come inevitabile già nella tirata mora-

113 Il rapporto fra Cesare e l’apparato divino (toccato in questo paragrafo) sarà approfondito 
nel prossimo capitolo.



                                    Stefano Poletti                                                  184

listica iniziale della voce narrante; in quel che segue, si mira certo a illustrare i 
moventi divini che mettono in moto la catastrofe, ma questi sono esposti su 
un livello separato e sostanzialmente allegorico114. In altre parole, il processo 
di allegorizzazione che caratterizza gli agenti divini del Bellum si accompagna 
a uno scollamento fra piano umano e divino, il che comporta un’enfasi anco-
ra maggiore sulla valenza tutta simbolica del secondo115. Dite e Fortuna non 
interagiscono in alcun modo con gli uomini. L’unica eventuale interazione si 
riduce all’“assalto al regno dei morti” da parte dei Romani, oggetto della la-
mentela di Dite: tale punto di contatto fra uomo e divinità è così grottesco 
da apparire puro pretesto per l’inserimento di un movente divino nella storia, 
è così inverosimile da richiamare ancor più l’attenzione sull’“essere finzione” 
del Götterapparat, sulla sua natura simbolica. Fra i vari “agenti umani”, l’azio-
ne di Cesare  sembra al più connessa  agli omina  (vv. 177-182) e, peraltro,  è 
frutto di una decisione già presa, indipendente da essi. La Fama sull’arrivo di 
Cesare, in Lucano “spersonalizzata”, riceve una “coloritura virgiliana” sotto 
forma di allegoria (vv. 210-212). Dall’alto dell’Appennino  la Discordia  im-
partisce iussa all’umanità in armi, iussa che, in sostanza, sono una profezia di 
quanto sta per accadere, e non intrattiene nessun rapporto diretto con i per-
sonaggi che apostrofa. Gli dèi olimpici, che sono menzionati fugacemente 

114 In questo senso già Mössler 1842, 61ss., che notava l’accostamento di due rationes, una fa-
bulosa e l’altra historica. Considerando l’inizio della Tebaide, in cui vengono esposte le cause 
del conflitto «in the three realms of  gods and men and underworld deities», Fantham 
2011, 593-594 osserva la sovrapposizione di diversi livelli di spiegazione anche in Petro-
nio: «Even before the first book is out, we may feel that Statius’ war against Thebes is  
the most over-determined conflict in antiquity – except perhaps the start-up mechanisms 
of  Eumolpus’ Bellum civile». 

115 Anche in questo  aspetto si concretano gli  ambages deorumque ministeria  (118, 6).  Ambages 
potrebbe indicare proprio una modalità di rappresentare il piano divino che soggiace agli  
eventi “in forma simbolica”: Grimal 1977, 22-29, Beck 1979, 242 n. 13, Feeney 1991, 
263-264, Yeh 2007 (cap. 4), Lefèvre 2015, 516-517. Per una definizione generale di amba-
ges cfr. supra pp. 1-2. La presenza di personificazioni allegoriche non è, presa in se stessa,  
in contraddizione con le affermazioni di 118 (così Rudich 1997, 232); l’apparato divino di 
Eumolpo rappresenta nel suo complesso una sfida alle convenzioni epiche.



Teologia della guerra civile                                         185

alla fine come sostenitori di Cesare o Pompeo, assumono una valenza pura-
mente simbolica e nulla si dice dei loro moventi (vv. 266-270).116

Questo tipo di separazione fra sfera umana e apparato divino suggerisce 
diversi confronti. Partendo da un’interpretazione allegorica del monologo di 
Giunone in apertura dell’Hercules furens di Seneca (Giunone come personifi-
cazione del furor), Lefèvre propone un parallelo fra il Götterapparat senecano e 
quello petroniano117.  Tale rapporto con la tragedia e, più precisamente, con 
la funzione allegorica della divinità nel prologo, è senz’altro stimolante. A 
questo proposito, da Plauto sappiamo che nei prologhi tragici intervenivano 
anche  personificazioni  allegoriche  che  parlavano  del  loro  rapporto  con 
Roma e dei benefici a essa concessi118. A ben vedere nel Bellum civile sembra 
accadere qualcosa di simile e il confronto viene incoraggiato anche dal valore 
incipitario dell’incontro fra Dite e Fortuna sul destino di Roma, incontro che 
funge da “prologo” a carattere allegorico della vicenda umana. Al di là del 
possibile influsso della tragedia, è però anche e soprattutto all’interno del ge-
nere epico che si possono reperire gli spunti più interessanti per una siffatta 
rappresentazione del Götterapparat. Come notato da Grimal, l’affinità più im-
mediata è innanzitutto con Lucano:119

[…] les  deorum ministeria dont parle Eumolpe ne sont pas des 
interventions de la divinité dans le déroulement humain des 
événements,  mais  […] ces  divinités  –  plus souvent abstrac-
tions divinisées que dieux du panthéon classique – servent au 
poète  à  rendre  sensible  la  signification  supra-humaine  du 

116 Sulla Fama di Eumolpo e il suo valore metapoetico vd. infra pp. 228-229. Sugli dèi olimpi-
ci e la Discodia vd. il paragrafo seguente.

117 Lefèvre 2015, 515-517, che confronta anche il ruolo dell’ombra di Tieste e di quella di  
Tantalo all’inizio dell’Agamennone e del Tieste: «Es wäre abwegig zu behaupten, der Frevel 
[…] werde erst durch die Umbrae initiiert: Er wird durch sie symbolisiert».

118 Plaut. Amph. 39-45 meruimus / et ego et pater de vobis et re publica; / nam quid ego memorem (ut  
alios in tragoediis / vidi, Neptunum, Virtutem, Victoriam, / Martem, Bellonam commemorare quae  
bona / vobis fecissent) quis benefactis meu’ pater, / deorum regnator, architectust omnibus?  Lefèvre 
2015, 516 richiama anche il prologo del Trinummus, in cui dialogano Luxuria e Inopia. Sui 
possibili precedenti enniani cfr. Skutsch 1968, 174-181.

119 Grimal 1977, 27-28 (l’osservazione è valorizzata da Yeh 2007, 548-549).



                                    Stefano Poletti                                                  186

conflit. Or c’est bien, aussi, la manière dont Lucain entend le 
rôle des dieux dans l’épopée. Bien entendu, Lucain reconnaît 
leur  existence,  mais  il  ne les  fait  pas  intervenir  directement 
dans les combats ou les conseils, ce qui ne les empêche pas de 
communiquer avec les humains par la voix des Pythies, ou les 
sortilèges des sorcières. […] La différence essentielle qui sé-
pare l’épopée,  telle  que la  conçoivent Pétrone et  Lucain,  et 
l’épopée de type homérique, qui est, partiellement, aussi, celle 
de Virgile, c’est que, dans la seconde les dieux sont des per-
sonnes, dont l’action modifie le cours des choses; dans la pre-
mière,  les  dieux sont  des forces désincarnées,  des  symboles 
[…]. 

L’osservazione di Grimal è illuminante, ma non bisogna dimenticare un 
presupposto di fondo dell’analisi dello studioso: egli è fermamente convinto 
che Lucano stia rispondendo al  Bellum del  Satyricon. Una siffatta affinità di-
venta ancor più significativa se invece si pensa che l’apparato divino petro-
niano reagisca alle sollecitazioni della  Pharsalia. Nel poema di Lucano la ri-
mozione del tradizionale apparato divino comporta la mancanza di un’inte-
razione diretta fra personaggi divini e umani, il che non implica, appunto, la 
scomparsa del sovrannaturale (gli omina e le profezie). Se nel Bellum si cerca 
di dare una rappresentazione, sul piano divino, al  perché della guerra civile, 
tale iato fra uomo e divinità permane. In questo senso la “frattura” su cui 
Lucano ha impostato il proprio epos non è sanata nel poemetto di Eumolpo, 
ma riproposta in forma diversa,  in un Götterapparat  che è interessato unica-
mente alla distruzione di  Roma. Proprio questa premessa divina marcata-
mente ostile porta allo scollamento fra piano umano e divino e dunque a una 
soluzione che, semplificando, possiamo definire “tutta allegorica”.

Anche la particolare costruzione della personificazione allegorica ovidia-
na può offrire, ancora una volta, importanti stimoli. Figure come Fames e In-
vidia interagiscono con un soggetto umano, ma in Ovidio l’allegorizzazione 
tende gradualmente a presentarsi come esercizio fine a se stesso, astratto dal-



Teologia della guerra civile                                         187

la narrazione120. Nel Götterapparat di Eumolpo spicca il livello di “astrattezza” 
o “fiction” sopra delineato, caratteri che non a caso hanno suscitato alcuni se-
veri  giudizi  («Folglich könnte auf  die darüber beratenden Gottheiten Dis 
und Fortuna zur Gänze verzichtet werden»;  «Lucan tut  […] mehr für die 
Götter durch seine Beschränkung»121). Non si tratta però di un’artificiosa (e 
inutile) parentesi, ma di elementi carichi di un significato simbolico, spesso 
nella forma di mise en abyme.  La figura di Eritto (originale “mediazione” delle 
personificazioni ovidiane) è in tal senso emblematica. L’episodio della maga 
tessala, che il poeta introduce distaccandosi dalle fonti storiche, occupa un 
abnorme spazio narrativo, è isolato e isolabile, ininfluente per lo sviluppo 
della trama (in questo quadro si inserisce anche la profezia, in contrasto con 
il modello di Aen. 6). Proprio questa “digressione” ha però una forte valenza 
simbolica e si configura come un momento autoriflessivo (sulla guerra civile,  
sul suo orizzonte teologico, sul poeta che la racconta)122.

Tornando al  Bellum, proprio la sconcertante mancanza di un’interazione 
diretta fra uomo e dio porta a esplorare i caratteri distintivi dell’allegoria e il  
suo rapporto con la narrazione. L’allegorizzazione dell’apparato divino e lo 
iato fra azione divina ed umana non precludono, ma stimolano la ricerca di 
un rispecchiamento simbolico, di un common ground fra la crisi catastrofica che 
coinvolge l’umanità e il Götterapparat. 

In primo luogo bisogna notare il  già citato cortocircuito semantico  di 
“Fortuna sotto il peso di Roma”/“Roma sotto il peso della propria fortuna”, 
così come il concetto correlato dell’“autolesionismo”, dell’abbattere la gran-
dezza che Roma/Fortuna ha costruito. Fondamentale è l’imagery della fame, 
della sazietà (vv. 119-120) e dell’orbis (v. 121), che crea un eloquente paralleli-

120 Lowe 2008, 431-432: «In this episode [quello del Somnus], the function of  the personific-
ation as a motivating character in the plot, for which both Virgil’s Allecto and Fama are 
models, has become disposable and incidental. Ovid’s Fama in the subsequent book takes 
the movement to its conclusion, being purely parenthetical».  Cfr.  anche Hardie 2012, 
152.

121 Il primo giudizio è di Lefèvre 2015, 516, il secondo di Häußler 1978, 137.
122 Tutta  la  letteratura  critica  su  Eritto  si  misura  con  questo  tema  (cfr. cap.  2  §  4.3). 

L’episodio,  nel  suo  studiato  isolamento,  ha importanti  paralleli  intratestuali  (Eritto 
prefigura la catastrofe di Pharsalia 7; Eritto vs Femonoe di Pharsalia 5) e intertestuali (Aen. 
6).



                                    Stefano Poletti                                                  188

smo fra umano e divino. Nel preambolo moralistico si gioca sull’idea che la 
causa della guerra e della rovina di Roma sia un’insaziabile “fame”, che ridu-
ce l’orbis-mondo a  orbis commestibile:  cfr.  vv.  1-7 e  soprattutto  o  rbem   iam 
totum victor  Romanus habebat  […]  nec  satiatus erat;  vv.  31-32  omniaque  orbis  / 
praemia correptis miles vagus esurit armis (con gioco di parole orbis = mundus/men-
sa)123. Altro punto importante di questa sovrapposizione è sanguine pascere lu-
xum del v. 110. Il sintagma, di cui pure sono state proposte correzioni (lusum 
Wistrand 1988, 164; bustum Watt 1994, 254-255), viene di norma ricondotto 
alla “sete di sangue” di Dite e della Fortuna, ma si riferisce probabilmente al 
lusso romano, che, ormai incapace di trovare altro sostentamento, si avvente-
rà su se stesso – ovvero Roma divorerà se stessa. Anche l’attacco dei Romani 
all’Oltretomba, un elemento in sé, come detto, inverosimile e paradossale, 
mira a coinvolgere l’apparato divino in un “discorso sul potere” tutto uma-
no, a far sì che negli dèi petroniani si rifletta il problema dell’insaziabile im-
perialismo dei Romani. La crisi dell’umanità che degenera nel bellum civile ri-
chiede un Götterapparat che in qualche modo la rispecchi nei suoi desideri im-
perialistici e tirannici, che rappresenti le pulsioni umane al quadrato e che 
cerchi di immortalarle nella loro forma estrema e dunque simbolica.

Il richiamo intertestuale all’episodio ovidiano che coinvolge Fames ed Eri-
sittone  concorre a  definire questa forma di  rispecchiamento,  fornendo lo 
sfondo su cui si muovono i poli dell’allegoria petroniana. Fucecchi ha rico-
nosciuto nella rappresentazione dell’imperialismo romano il ritratto dell’Eri-
sittone ovidiano, con una rete di allusioni senz’altro non casuale124. Tale rap-

123 Sulla corrosione dei confini fra umano e divino cfr. Connors 1989, 97-98: «The gods are 
also acting upon the same desires for luxury and satietas as Romans act upon when they 
sit around the table laden with the spoils of  their empire»; cfr. anche Beil 2010, 141-142 
e Fucecchi 2013, 45. Importante è inserire questo rispecchiamento nella cornice del mec-
canismo allegorico. Su “sitis e satietas di sangue” cfr. cap. 2 § 4.

124 Fucecchi 2013, 40-41: «Il suo popolo [il popolo di Roma] rappresenta, di conseguenza,  
un pendant ‘collettivo’ del mitico Erisittone, così come lo aveva presentato […] proprio 
Ovidio (Met. 8, 830-832): nec mora, quod pontus , quod terra, quod educat aer , / poscit et adpositis 
queritur ieiunia mensis / inque epulis epulas quaerit ecc., 836 nec satiatur. Diretta conseguenza di 
questa fame insaziabile è […] la tendenza all’autodistruzione: lo stato implode e, almeno 
metaforicamente, sembra quasi divorare se stesso (BC 49-52 […]) a causa di una peste 
occulta (BC 54-55 […])».  Il  confronto è ovviamente con l’attacco del poema:  vv. 1-3 



Teologia della guerra civile                                         189

porto intertestuale risulta però incompleto se non si considera che, come an-
ticipato, le divinità petroniane (e segnatamente Dite) si pongono in continui-
tà con la Fames ovidiana. Se in Petronio il popolo romano è un Erisittone de-
stinato ad autocannibalizzarsi, gli  dèi petroniani rappresentano la  Fames di 
sangue e dominio a cui Roma stessa è destinata e sono sottoposti al medesi-
mo appetito.

Anche Lucano rivisita il mito di Erisittone. L’episodio dell’abbattimento 
della selva di Marsiglia, per cui Cesare non viene punito dagli dèi (Lucan. 3, 
399-449), è stato confrontato da Leigh con la vicenda dell’Erisittone ovidia-
no,  cui  invece tocca  la  pena di  una fame insaziabile125.  Più  recentemente 
Chaudhuri  ha  approfondito  questo  confronto:  da  una parte  ha  mostrato 
come il concetto stesso di “punizione divina” sia problematico nella Pharsa-
lia, dato che Cesare è per sua natura dominato dall’appetito che costituisce il 
castigo di Erisittone; dall’altra ha rilevato come la condizione di Erisittone 
sia presente in modo generalizzato, accomunando tanto Cesare quanto il po-
polo romano nel suo complesso126. 

L’affinità fra umano e divino del Bellum riprende questa generalizzazione 
e la porta alle estreme conseguenze, coinvolgendo anche gli dèi e problema-
tizzando ulteriormente il concetto di punizione divina – insieme alla funzio-
ne e al senso stesso dell’apparato divino epico. In questo contesto va calato 
anche il Cesare petroniano. Come detto, nel Bellum si ha una sorta di scolla-
mento fra Cesare e il piano divino, ma va rilevata una pregnante forma di ri-
specchiamento. Il personaggio prende la parola (come poco prima Dite) ed è 
caratterizzato come figura adirata e tirannica (come i protagonisti della scena 
divina)127, in procinto di avventarsi su Roma – una Roma alla cui grandezza 
lui stesso, come Fortuna, ha contribuito in modo decisivo (vv. 159-166). Il 
personale vulnus che tormenta il Cesare petroniano (v. 159 “vulnere cogor”), un 
misto di furor (v. 168 “ite furentes”), ira (v. 209 iratus) e sete di vendetta (v. 142 

orbem iam totum victor Romanus habebat / qua mare, qua terrae, qua sidus currit utrumque / nec  
satiatus erat.

125 Leigh 2010 [= 1999]. Sull’episodio cfr. anche Kersten 2018, 61-137.
126 Chaudhuri 2014, 159ss.
127 Yeh 2007, 144: «Les deux souverains [scil.  Plutone e Cesare] sentent que leur majesté a 

été lésée».



                                    Stefano Poletti                                                  190

vindictaeque actus amore,  v. 167  “sine vindice”),  rende il  personaggio uno stru-
mento degli dèi fatto a loro immagine e somiglianza, simbolo di una Roma 
che sta per divorare se stessa128. La gloria cui aspira Cesare (v. 164 “quos gloria 
terret?”) è un atto suicida, come rende evidente il trionfo della morte dei vv.  
61-66, in diretto contrappunto alle parole del generale: v. 66 hos gloria reddit 
honores129. L’eroe cadrà vittima dell’autodistruzione della guerra civile e la sua 
(assai frettolosa) divinizzazione viene demandata, non a caso, all’infernale, 
furente Discordia (v.  290  “dive”).  In questa dinamica il  Cesare petroniano 
sembra riprendere (ed esplicitare) la simbologia del corrispettivo personag-
gio lucaneo:  questi è  stato interpretato come manifestazione e strumento 
dell’ira degli dèi (in particolare di Giove), con enfasi sulla componente auto-
distruttiva, suggerita fin dalla programmatica similitudine con il fulmine (Lu-
can. 1, 155 in sua templa furit)130.

Infine, come abbiamo visto (vd. cap. 2 § 6), questo gioco di rispecchia-
menti si riverbera (come in Virgilio, Ovidio e soprattutto Lucano) anche su 
un ulteriore livello simbolico: il degradato apparato divino del Bellum diventa 
figura del poeta furens Eumolpo e concorre a definirne la poetica – una poeti-
ca “autodistruttiva” del furor e della discordia.

3. Le personificazioni allegoriche nel finale del Bellum civile

Nel finale del Bellum civile compaiono numerose personificazioni allegori-
che, che si inseriscono in modo complementare nel quadro finora descritto. 
Rispetto alla scena decisionale di Dite e Fortuna il ricorso a tali figure appare 

128 Sulla flamma che divora Fortuna (reminiscenza del vulnus di Didone e Giunone) vd. supra 
pp. 146-147. L’invito a scatenare la guerra di Cesare (vv. 168-169; vv. 174-175) richiama il  
precedente scambio fra Dite e Fortuna e anticipa le parole della Discordia (v. 174 “sumite 
bellum” – vv. 283-284 “sumite [...] arma, / sumite”).

129 Si tratta delle uniche due attestazioni del termine gloria non solo nel poemetto, ma anche, 
più in generale, nel mondo antiepico del  Satyricon, almeno nei frammenti di tradizione 
diretta (una gloria, sempre autodistruttiva, nel fr. 48 Müller, v. 10 quod docet infrenis gloria, 
fine caret, con Sommariva 2004, 97ss.).

130 Cfr. in part. Feeney 1991, 295-297, Nix 2008 (con ulteriore bibliografia), Fantham 2011 
(cap. 27).



Teologia della guerra civile                                         191

più tradizionale: simili “cortei allegorici” sono comuni nell’epica greca e lati-
na, soprattutto nella rappresentazione simbolica dell’Oltretomba e degli or-
rori della guerra. Al confronto, tuttavia, lo spazio qui concesso alle azioni di 
personificazioni risulta esorbitante. Nel complesso il finale del Bellum ricon-
ferma la marginalità olimpica, il dialogo sovversivo con il modello virgiliano 
e la sfida alle convenzioni epiche. Inoltre, l’insistenza compiaciuta sulla de-
scrizione di alcune figure (Furor e Discordia su tutte, i veri protagonisti del fi-
nale) è pienamente in linea con il gusto tutto ovidiano per la fisicità allegori-
ca.

L’episodio che ritrae la ritirata delle personificazioni del Bene (vv. 245-
253) riprende il fortunato motivo della fuga della divinità davanti alla corru-
zione dell’uomo:

ergo tanta lues divum quoque numina vicit, 
consensitque fugae caeli timor. ecce per orbem
mitis turba deum terras exosa furentes 
deserit atque hominum damnatum avertitur agmen. 
Pax prima ante alias niveos pulsata lacertos 
abscondit galea victum caput atque relicto 
orbe fugax Ditis petit implacabile regnum. 
huic comes it submissa Fides et crine soluto
Iustitia ac maerens lacera Concordia palla.

Esiodo (Op. 106-201) rappresenta Αἰδὼς καὶ Νέμεσις in fuga. Il “volo di 
Dike/Giustizia” diventa poi un topos, soprattutto grazie ad Arato (Phaen. 100-
136), tradotto da Cicerone (Aratea fr. 16-19 Soubiran) e Germanico (Ph. 98-
123) e ripreso da Ovidio (Met.  1, 86-140; cfr. anche la menzione in  Fast. 1, 
249-250)131.  Il  motivo  viene  riadattato  nel  topos  del  ritorno  della  vergine 

131 Ampia la bibliografia sul tema: mi limito a rimandare a Landolfi 1996, Bellandi–Berti–
Ciappi 2001 (su Germanico e Avieno), Gee 2013 (index s.v. Dike), Pellacani 2015 sui pas-
si ciceroniani. Soprattutto (ma non solo) nei vv. 247-248 del  Bellum si riconoscono evi-
denti riferimenti al motivo, dal punto di vista tematico e lessicale. Interessante il confron-
to fra i vv. 247-248 terras exosa furentes / deserit e la rappresentazione della fuga di Dike in 
Germ. Arat. 100 exosa heu mortale genus (cfr. Arat. Phaen. 133 τότε μισήσασα Δίκη κείνων 



                                    Stefano Poletti                                                  192

Astraea e di altre virtù personificate, che inaugura una nuova età dell’oro132. 
In questo contesto va segnalata anche la rappresentazione della  Fides nella 
profezia di Giove in Aen. 1, dopo le guerre civili: Verg. Aen. 1, 292-293 “cana 
Fides et Vesta, Remo cum fratre Quirinus / iura dabunt”. 

Come si rapporta la scena petroniana con questo intreccio di testi? Come 
notato da Connors, questa fuga non viene collocata in un passato lontano, 
ma in un frangente della storia relativamente recente, un’operazione che ri-
sponde a (e stravolge) un’altra forma di attualizzazione del mito, quella del ri-
torno augusteo delle personificazioni del Bene133. Per di più, che queste divi-
nità si dirigano nel Ditis implacabile regnum sembra suggerire l’impossibilità di 
un loro ritorno: così il  topos viene non solo invertito, ma anche messo radi-
calmente in crisi.

La portata della fuga nell’Ade è l’aspetto a mio parere più enigmatico del 
passo e va analizzato su diversi livelli. Perché le divinità non vanno in cielo, 
come richiederebbe il  topos? Questa discrasia è tanto più imbarazzante se si 
pensa che il sintagma orbe relicto (vv. 250-251) è impiegato da Ovidio per de-
scrivere la divinizzazione di Augusto in Met. 15, 869. Connors richiama il pri-
mo libro delle Metamorfosi (Met. 1, 149-153):

victa iacet pietas, et Virgo caede madentes,
ultima caelestum, terras Astraea reliquit.
neve foret terris securior arduus aether,
adfectasse ferunt regnum caeleste Gigantas
altaque congestos struxisse ad sidera montes.

γένος ἀνδρῶν); 137 deseruit propere terras iustissima virgo. Cfr. le terrae furentes petroniane con 
Ovid. Met. 1, 149-150 victa iacet pietas, et Virgo caede madentes, / ultima caelestum, terras Astraea 
reliquit (da notare anche ultima caelestum, cui Petronio risponde con Pax prima ante alias [v. 
249]).

132 Verg. Ecl. 4, 6 iam redit et Virgo; Hor. CS 57-60 iam Fides et Pax et Honos Pudorque / priscus et 
neglecta redire Virtus / audet adparetque beata pleno / Copia cornu.

133 Connors 1989, 137ss. (particolarmente acuta la sua analisi del finale).



Teologia della guerra civile                                         193

Senza dubbio la fuga della divinità rappresenta un altro importante punto 
di contatto fra il Bellum e Met. 1134. In Ovidio, come in Petronio, una guerra 
(civile!) coinvolge parimenti uomini e dèi: pertanto, secondo Connors, le di-
vinità petroniane sono costrette a rifugiarsi non in cielo/sull’Olimpo, come 
vorrebbe il topos, ma nell’Ade.

L’osservazione della studiosa è  ingegnosa, ma credo che colga solo  in 
parte il significato di questa scena squisitamente paradossale. Nella fuga nel 
regno di Dite si ripropone una dinamica tipica del Götterapparat  petroniano: 
centralità  degli  inferi  vs marginalità  dell’Olimpo. A riguardo istruttivo è il 
confronto con la Pietas nella Tebaide staziana, un importante termine di para-
gone nell’epos postlucaneo per la teologia della guerra civile. Qui la personifi-
cazione  divina  minaccia  di  abbandonare la  sua  sede  celeste  per  stabilirsi 
nell’Oltretomba135. Nella scena della Tebaide si allude proprio al mito di Dike 
e, al contempo, lo si piega a dipingere l’universo sovvertito della guerra fra-
tricida136.  Anche nel contesto della Tebaide la minaccia della discesa di  Pietas 
agli Inferi si riconnette a una crisi dell’apparato divino tradizionale: Giove, 
insieme agli dèi olimpici, si è ritirato, lasciando il corso degli eventi in mano 
alle potenze infernali ormai dominanti. La decisione, tutta paradossale, delle 
personificazioni del Bene di fuggire nel regno dei morti  si configura come 
atto per così dire politico, che mette in luce gli anticonvenzionali equilibri di 
potere dell’apparato divino petroniano.

Nel Bellum alla discesa nell’Ade corrisponde l’ascesa da parte dei demoni 
infernali. È manifesta l’inversione della citata profezia di Giove (Verg. Aen. 1, 
291-296, con l’affermazione della benigna Fides e l’incatenamento del Furor). 

134 Vd. § 2 di questo capitolo.
135 Stat.  Theb.  11, 457-464  iamdudum terris coetuque offensa deorum / aversa caeli  Pietas in parte 

sedebat, / non habitu quo nota prius, non ore sereno, / sed vittis exuta comam, fraternaque bella, / ceu 
soror infelix pugnantum aut anxia mater, / deflebat, saevumque Iovem Parcasque nocentes / vociferans,  
seseque polis et luce relicta / descensuram Erebo et Stygios iam malle penates.

136 Gee 2013, 141-143: «Pietas here is Statius’ version of  Aratus’ Dike. Statius provides a se-
quel to or commentary on Aratus’ myth of  Dike, adapted to the civil war context. […] 
Statius’  Pietas […] threatens […] to depart, but her predicted move is much more ex-
treme, not to say perverse: she intends to migrate, not to heavens, but to the underworld. 
[…] Pietas has been assimilated to an Aratean constellation, only to be banished from the 
sky in a Statian cosmic reversal».



                                    Stefano Poletti                                                  194

Tuttavia la scena dell’Eneide, per quanto rappresenti un modello significativo, 
è in realtà molto “statica”: non viene propriamente descritto il ritorno di divi-
nità positive, né c’è un vero e proprio richiamo al mito di Dike. Interessante, 
in questo senso, un testo collocabile nell’età neroniana, la prima  Ecloga di 
Calpurnio Siculo. Qui si può ritrovare il motivo del ritorno di Dike, insieme 
all’intreccio di intertesti che nel  Bellum  parrebbero sovvertiti, e si riscontra 
una maggior dinamicità della scena (al ritorno della dea corrisponde l’impri-
gionamento delle forze del Male nell’Ade). La profezia di Fauno si richiama 
esplicitamente alla vergine Astrea della quarta  Bucolica  virgiliana, alla nuova 
età dell’oro lì preannunciata e agli accenti ottimistici della profezia del Giove 
eneadico137. Come nel primo libro dell’Eneide, viene dipinta la sottomissione 
delle forze del Male e, per converso, il trionfo di quelle del Bene: da una par-
te impia Bellona incatenata (scontato il legame con il Furor impius dell’Eneide) e 
omnia Bella  imprigionati nell’oscurità del  carcer Tartareus; dall’altra  Themis  che 
ritorna, insieme a  Pax  e  Clementia. Difficile dire se Petronio abbia presente 
proprio questo passo (un’eventualità da non escludere)138. Sicuramente, sullo 
sfondo dell’incarceramento nel Tartaro descritto nella profezia di Fauno si 
coglie ancor meglio il rovesciamento del topos nel Bellum. Questo brano per-
mette anche di mettere a fuoco l’imagery gigantomachica sottesa alla fuoriu-
scita  dei  mostri  dall’Ade,  che  Calpurnio rappresenta  come incarcerati  nel 
Tartaro.

La carica sovversiva della scena petroniana è potenziata anche dal gusto 
(virgiliano e soprattutto ovidiano) per la descrizione della fisicità delle singo-
le  personificazioni,  caratterizzate  da  segni  di  lutto  e  disperazione  (v.  249 

137 Calp. Sic.  1, 42-59  aurea secura cum pace renascitur  aetas  / et  redit  ad terras  tandem squalore 
situque / alma Themis posito iuvenemque beata sequuntur / saecula, maternis causam qui vicit Iulis. / 
dum populos deus ipse reget, dabit impia victas / post tergum Bellona manus spoliataque telis / in sua  
vesanos torquebit viscera morsus / et, modo quae toto civilia distulit orbe, / secum bella geret: nullos iam  
Roma Philippos / deflebit, nullos ducet captiva triumphos; / omnia Tartareo subigentur carcere Bella / 
immergentque caput tenebris lucemque timebunt. /  candida Pax aderit; nec solum candida vultu,  / 
qualis saepe fuit quae libera Marte professo, / quae domito procul hoste tamen grassantibus armis / 
publica diffudit tacito discordia ferro: / omne procul vitium simulatae cedere pacis / iussit et insanos 
Clementia contudit enses. Cfr. Cordes 2017, 264-269 e Vinchesi 2014 ad loc..

138 Cfr. Roche 2009, 98-100 sulla possibilità che la scena della prima Ecloga di Calpurnio ven-
ga ripresa nel proemio di Lucano.



Teologia della guerra civile                                         195

niveos pulsata lacertos; v. 252 crine soluto; v. 253 maerens lacera…palla).  Degno di 
nota è il vestiario. In primo luogo, la Pace abscondit galea victum caput (v. 250). 
Galea ha causato diversi problemi agli interpreti, tanto che Schrader, seguito 
da Baldwin, propone palla al posto di galea (palla si ritrova poco oltre per la 
veste di Concordia). Palla sarebbe certo più coerente col topos: cfr. Hes. Op. 198 
λευκοῖσιν φάρεσσι καλυψαμένα χρόα καλὸν;  Germ.  Arat.  122-123 ore / 
velato  tristique  genas  abscondita rica;  vd.  anche la  Pietas  in Stat.  Theb.  11,  495 
deiectam in lumina pallam. Come rilevato da Connors139, anche l’abbigliamento 
delle dèe concorre al valore paradossale della scena. C’è piena coerenza fra la 
galea della Pace e la lacera palla della Concordia. Il v. 253, non a caso, è una ri-
presa della descrizione della Discordia virgiliana che infuria durante la batta-
glia di Azio: scissa gaudens vadit Discordia palla (Aen. 8, 702; cfr. laceratam vestem 
della Discordia petroniana al v. 276). Tanto le movenze di queste divinità 
quanto la loro caratterizzazione fisica e psicologica contribuiscono ad espri-
mere l’universo  sconvolto dalla guerra civile e,  insieme,  la sovversione del 
modello virgiliano.

Concentriamoci ora sugli esseri mostruosi che emergono dal regno dei 
morti (vv. 254-263)140:

at contra, sedes Erebi qua rupta dehiscit, 
emergit late Ditis chorus, horrida Erinys 
et Bellona minax, facibusque armata Megaera
Letumque Insidiaeque et lurida Mortis imago. 
quas inter Furor, abruptis ceu liber habenis, 
sanguineum late tollit caput oraque mille 
vulneribus confossa cruenta casside velat; 
haeret detritus laevae Mavortius umbo 
innumerabilibus telis gravis, atque flagranti 
stipite dextra minax terris incendia portat.

139 Connors 1989, 138-140.
140 Vd. a riguardo Zeitlin 1971, 78-80.



                                    Stefano Poletti                                                  196

Il corteo di mostri ricorda gli esseri primis in faucibus Orci nell’Eneide141 e in 
diverse rappresentazioni di battaglia, in primo luogo sullo scudo di Enea142, 
ma senz’altro  evoca  anche l’emersione di Tisifone durante la pestilenza di 
Georg. 3143. D’altra parte, questa peculiare valorizzazione degli esseri infernali, 
in una posizione attiva e preminente, è un chiaro tratto di ascendenza sene-
cana. La Furia in apertura del Tieste segna un momento importante per la de-
finizione delle potenzialità infere (della loro indipendenza e delle loro capaci-
tà “creative”) e la fuoriuscita di mostri dall’Ade è Leitmotiv delle tragedie di 
Seneca144.  Interessante, in particolare, è un famoso passo del De ira in cui il 

141 Verg. Aen. 6, 273-281 vestibulum ante ipsum primisque in faucibus Orci / Luctus et ultrices posuere 
cubilia Curae; / pallentesque habitant Morbi tristisque Senectus / et Metus et malesuada Fames ac 
turpis Egestas, / terribiles visu formae, Letumque Labosque; / tum consanguineus Leti Sopor et mala  
mentis  /  Gaudia,  mortiferumque  adverso  in  limine  Bellum,  /  ferreique  Eumenidum  thalami  et 
Discordia demens / vipereum crinem vittis innexa cruentis. Il petroniano facibusque armata Megaera 
è ripresa di Verg. Aen. 6, 288 flammisque armata Chimaera.

142 Verg. Aen. 8, 700-703 (cit. infra). Presupposti da Petronio sono anche altri versi virgiliani, 
dalla distruzione di Troia (Aen. 2, 368-369  crudelis ubique /  Luctus, ubique pavor et plurima 
mortis imago) e dal corteo allegorico di Marte (Aen. 12, 335-336 circumque atrae Formidinis 
ora / Iraeque Insidiaeque, dei comitatus, aguntur; ma cfr. ancora i termini simili nella descrizio-
ne di Alletto in Aen. 7, 325-326 cui tristia bella / iraeque insidiaeque et crimina noxia cordi).

143 Verg.  Georg. 3, 551-553 (Tisifone)  saevit et in lucem Stygiis emissa tenebris / pallida Tisiphone 
Morbos agit ante Metumque, / inque dies avidum surgens caput altius effert. Mynors 1990 ad loc. ri-
corda l’Eris omerica di Il. 4, 442-444, un confronto notato anche da Connors 1989, 146 
per la Discordia petroniana.

144 Sen.  Oed. 586-594 (589)  tum torva Erinys sonuit et caecus Furor / Horrorque et una quidquid 
aeternae creant  / celantque tenebrae:  Luctus avellens  comam / aegreque lassum sustinens  Morbus 
caput, / gravis Senectus sibimet et pendens Metus / avidumque populi Pestis  Ogygii malum. Cfr. Tö-
chterle 1994  ad loc. per le somiglianze con Petronio. Simili rappresentazioni in  Sen.  Th. 
249-252  excede,  Pietas,  si  modo  in  nostra  domo  /  umquam  fuisti. dira  Furiarum  cohors  / 
discorsque Erinys veniat  et  geminas  faces  /  Megaera  quatiens  (interessante  per  l’associazione 
“pleonastica”  fra  Erinys e  Megaera)  e  HF 95-99  educam et  imo  Ditis  e  regno  extraham / 
quidquid relictum est: veniet invisum Scelus / suumque lambens sanguinem Impietas ferox / Errorque 
et in se semper armatus Furor / – hoc hoc ministro noster utatur dolor. In Seneca troviamo per la 
prima volta il Furor esplicitamente associato all’ambito infero. In Petronio si avrebbe in-
vece la prima attestazione di  Bellona come creatura infera (Thome 1993, 259; cfr. [Sen.] 
HO 1311-1312 abrumpat Erebi claustra, me stricto petat / Bellona ferro). D’altra parte il legame 
fra Bellona e Discordia sullo scudo di Enea (Verg. Aen. 8, 702-703) facilitava l’associazione 
fra Bellona e inferi (come detto, Discordia è collocata da Virgilio primis in faucibus Orci). Cfr. 



Teologia della guerra civile                                         197

topos poetico degli inferna monstra che emergono dall’Oltretomba è impiegato 
come termine di paragone per l’Ira, descritta essa stessa quale figura allegori-
ca145.

Lo scatenato Furor rappresenta il capovolgimento più lampante della pro-
fezia di Giove (Verg. Aen. 1, 293-296), una suggestione che agisce implicita-
mente anche nella profezia del Nigidio Figulo lucaneo e che viene da Petro-
nio esplicitata146:

                 dirae ferro et compagibus artis
claudentur Belli portae; Furor impius intus
saeva sedens super arma et centum vinctus aenis
post tergum nodis fremet horridus ore cruento. 

anche  Bellona ed  Erinys in  Sen.  Ag.  81-86  sequitur  tristis  /  sanguinolenta  Bellona  manu  / 
quaeque superbos urit Erinys, / nimias semper comitata domos, / quas in planum quaelibet hora / 
tulit ex alto. Si ricordi quanto detto sopra su Bellona in Calpurnio Siculo (i Bella vengono 
imprigionati in un carcer Tartareus). Sulla Furia del Tieste vd. supra pp. 172-173.

145 Sen. De ira 2, 35, 4  quanto illi intra  pectus terribilior vultus est, acrior spiritus, intentior impetus, 
rupturus se nisi eruperit!  quales sunt hostium vel ferarum caede madentium aut ad caedem euntium 
aspectus, qualia poetae inferna monstra finxerunt succincta serpentibus et igneo flatu, quales ad bella  
excitanda discordiamque in populos dividendam pacemque lacerandam deae taeterrimae inferum exeunt:  
talem nobis iram figuremus, flamma lumina ardentia, sibilo mugituque et gemitu et stridore et si qua his 
invisior vox est perstrepentem, tela manu utraque quatientem (neque enim illi se tegere curae est), torvam 
cruentamque  et  cicatricosam  et  verberibus  suis  lividam,  incessus  vaesani,  offusam  multa  caligine, 
incursitantem, vastantem fugantemque et  omnium odio laborantem, sui maxime, si aliter nocere non 
possit, terras, maria, caelum ruere cupientem, infestam pariter invisamque vel, si videtur, sit qualis aput 
vates nostros [est] “sanguineum quatiens dextra Bellona flagellum”, aut “scissa gaudens vadit Discordia 
palla”, aut si qua magis dira facies excogitari diri adfectus potest (sui versi qui citati cfr. infra). Se-
neca sembra qui spostarsi dalla  rassegna della sintomatologia dell’ira al ritratto di una 
vera e propria personificazione, l’Ira, e della sua fisicità allegorica – una descrizione deci-
samente ovidiana. Vd. Fischer 2008, 77ss..

146 Cfr. Lucan. 1, 668s. multosque exibit in annos / hic furor. Narducci, dopo aver icasticamente 
descritto il rapporto intertestuale con l’Eneide nella profezia di Nigidio Figulo – «è quasi 
come se vedessimo il furor slanciarsi fuori dalle porte spalancate del tempio» –, rileva che 
«l’immagine è, per così dire, esplicitata in Petron. satyr. 199, 258 sg.» (Narducci 2002, 110 
e 142 n. 4; in generale vd. supra cap. 2 § 1.4). Una sovversione che in Lucano agisce a un 
livello implicito (ma non meno efficace) viene in Petronio ripresa ed esplicitata, e, soprat-
tutto, riceve una rappresentazione “con tutti i crismi” a livello dell’apparato divino.



                                    Stefano Poletti                                                  198

Abruptis ceu liber habenis del v. 258 richiama allusivamente, sovvertendola, 
l’immagine tipica del mostro incatenato, il  Furor di Virgilio e i suoi discen-
denti in Manilio (Discordia) e Calpurnio Siculo (Bellona) così come il Catilina 
negli inferi lucanei147. L’imagery ippica (ceu liber habenis è dalla corsa del cavallo 
in Georg. 3, 194-195) è doppiamente significativa. Da una parte, Manilio insi-
ste sulla metafora (frenos, carcere) per descrivere l’imprigionamento della belli-
cosa personificazione; dall’altra, Petronio, nella sovversione di quest’immagi-
ne, si basa sul Mars impius e sulla similitudine ippica del finale di Georg. 1148.

Dopo la descrizione del Furor, agli dèi olimpici è finalmente concessa una 
breve menzione (vv. 264-270):

sentit terra deos, mutataque sidera pondus 
quaesivere suum; namque omnis regia caeli 
in partes diducta ruit. primumque Dione 
Caesaris arma sui ducit, comes additur illi 
Pallas et ingentem quatiens Mavortius hastam. 
Magnum cum Phoebo soror et Cyllenia proles
excipit ac totis similis Tirynthius actis.

Questa teomachia apre un breve “sguardo sull’Olimpo”, rende manifesto 
l’interesse  degli  dèi  tradizionali  alla  vicenda terrena  e,  insieme,  suggerisce 
l’esistenza di un punto di vista olimpico sulla guerra civile.  Tutto ciò, però, 
non riceve alcuna enfasi. Dello schierarsi degli dèi fra Cesare e Pompeo, de-
scritto in termini secchi, non vengono chiarite le motivazioni (con l’eccezio-
ne dei rapidi cenni per Venere-Dione e  per Ercole). Come sottolineato da 
Grimal e Ripoll, i riferimenti alle altre divinità sono assai vaghi e, aggiunge-

147 Manil. 1, 922-924 iam bella quiescant / atque adamanteis Discordia vincta catenis / aeternos habeat  
frenos  in carcere  clausa;  Calp.  Sic.  1,  46-50 cit.  sopra;  Luc. 6, 793 abruptis  Catilina  minax 
fractisque catenis.

148 Verg. Georg. 1, 511-514 saevit toto Mars impius orbe; / ut cum carceribus sese effudere quadrigae, /  
addunt in spatia et frustra retinacula tendens / fertur equis auriga neque audit currus habenas . Cfr. 
Connors 1989,  140-142.  Per una possibile allusione alla  similitudine Turno-cavallo di 
Aen. 11, 492-497 (Verg. Aen. 11, 490 viene “citato” al v. 205 del Bellum) cfr. infra pp. 305-
306.



Teologia della guerra civile                                         199

rei, volutamente tali, in un poema in cui moventi e funzione degli dèi olimpi-
ci sono irrilevanti, ministeria di cui Eumolpo non può e non vuole servirsi. La 
loro partecipazione appare un fatto del tutto secondario, un mero tributo alla 
tradizionale teomachia149.  Gli dèi della tradizione esistono ancora, ma, nel 
peculiare epos di Eumolpo, sono figure mute e relegate ai margini della narra-
zione,  in modo non dissimile dalle personificazioni e dai demoni infernali 
nell’epica omerica e virgiliana.

La menzione degli dèi olimpici rende esplicito il rapporto con la battaglia 
di Azio ritratta sullo scudo di Enea (Verg. Aen. 8, 698-705):

omnigenumque deum monstra et latrator Anubis 
contra Neptunum et Venerem contraque Minervam 
tela tenent. saevit medio in certamine Mavors 
caelatus ferro, tristesque ex aethere Dirae, 
et scissa gaudens vadit Discordia palla, 
quam cum sanguineo sequitur Bellona flagello. 
Actius haec cernens arcum intendebat Apollo 
desuper […]

149 Cfr. Ripoll 2006, con analisi del rapporto con le altre “teomachie epiche”, e Grimal 1977, 
25ss. sull’analisi di questa scena e il valore simbolico delle divinità. Che l’aggettivo Mavor-
tius indichi Romolo, antenato di Cesare, e non Marte (così Grimal), pare confermato da 
Verg. Aen. 6, 777-778 quin et avo comitem sese Mavortius addet / Romulus (cfr. Bücheler 1965, 
3.388). Dalla parte di Cesare troviamo un’accoppiata di divinità guerriere, Romolo (in ca-
ratteri “marziali”) e Minerva. Comune denominatore degli dèi dalla parte di Pompeo po-
trebbe essere l’idea delle innumerevoli imprese, delle conquiste e dei viaggi ad esse con-
nessi: Febo e Diana come sole e luna, citati non a caso per l’iperbolica definizione della  
grandezza dell’impero romano al v. 2; Mercurio, come suggerisce Grimal, per il commer-
cio, reso sicuro dopo la sconfitta dei pirati. Che Febo sia qui presentato come sostenitore 
di Pompeo rappresenta certo un paradosso, se si pensa al rapporto fra Apollo  e Augusto 
(alluso in Bellum v. 115): sul rapporto Febo-Ercole-Pompeo torneremo passim nel cap. se-
guente. Notevole che, in questa teomachia, non prendano posizione divinità di primissi-
mo piano quali Giunone e Nettuno. Fra i figli di Saturno solo al “degradato” Plutone/
Dite viene dato uno spazio significativo nell’epos di Eumolpo.



                                    Stefano Poletti                                                  200

Si tratta di una coerente propaggine della profezia della Fortuna e del 
sovversivo rapporto nei confronti dei suddetti versi dell’Eneide150. Alla rap-
presentazione “edulcorata” della guerra civile sullo scudo di Enea, dove alle 
divinità olimpiche si opponevano i mostruosi dèi egizi, subentra qui un vero 
e proprio bellum civile dell’Olimpo. Come suggerito da Connors, in questi ver-
si (in particolare nei vv. 264-266) la teomachia diventa a pieno titolo parte del 
disordine cosmico, forse anche tramite una sottile ripresa di lessico e imagery 
della divinizzazione di Nerone di Pharsalia 1151. Soprattutto, i demoni inferna-
li prendono il sopravvento. Il Furor petroniano armato non a caso di Mavor-
tius umbo, richiama Aen. 8, 700-701 saevit medio in certamine Mavors / caelatus fer-
ro, a sua volta esplicita ripresa dei versi del finale di Georg. 1 sul Mars impius 
appena citati. Bellona e, soprattutto, Discordia riecheggiano nella vera protago-
nista dell’epilogo del Bellum: Discordia.

Proprio a lei, una sorta di doppio di Fortuna, viene affidato il compito di 
realizzare il piano malvagio ordito da Dite e dalla dea e di concludere la nar-
razione epica.  Il mostro petroniano intrattiene un rapporto privilegiato con 
la  Discordia enniana, che apre le “porte della Guerra”,  e con due  demoni 
che da essa discendono, il  Furor  e l’Alletto virgiliani, il primo connesso alla 
chiusura  del  tempio  di  Giano  (preannunciata  nella  profezia  di  Giove  di 
Aen..1), la seconda all’apertura, demandata però a Giunone, in Aen. 7152.

150 Cfr. cap. 2 § 3.
151 Connors  1989,  143-145:  «These  lines  seem to  allude  both to  Lucan’s  description of 

Nero’s forthcoming apotheosis and to his vision of  the destruction of  Rome in civil  
strife, both examples of  rendering political events at Rome on a cosmic scale. […] The 
cosmic disorder which follows the entrance of  the Olympian gods […] destabilizes the 
political ideology of  divine patronage» (vd. il paragrafo “weighty problems” in Connors 
1998, 114-117, ove però questa considerazione non viene ripresa). Cfr. Lucan. 1, 45-47 te, 
cum statione peracta / astra petes serus, praelati  regia caeli / excipiet gaudente polo; 56-58  aetheris 
immensi partem si presseris unam, / sentiet axis onus. librati pondera caeli / orbe tene medio; 72-81. 
Sul supposto riferimento all’obesità di Nerone cfr. Roche 2009, 8 e 142.

152 Sul rapporto di Virgilio con Ennio, sulla controversia Norden-Fraenkel e sui problemi ri-
costruttivi della Discordia enniana rimando alla sintesi di Goldschmidt 2013, 127-139;  
cfr. anche Häußler 1976, 166ss., Skutsch 1985 a Ann. 220-221, 222, 225-226 e Fernandelli 
1999.



Teologia della guerra civile                                         201

L’importanza della Discordia petroniana è stata segnalata da Otto Sku-
tsch153: 

By giving a paraphrase of  the word [scil. discordia] in Juno’s 
address to Allecto in  Aen. 7.335 ff.; 545, Virgil indicates that 
she [scil. Alletto] is none other than Discordia, and Petronius 
bell.  civ. 271ff.,  so  it  would  seem,  either  because  he  saw 
through the Virgilian symbolism or because he remembered 
Virgil and Ennius at the same time, gave the name of  Discor-
dia to his copy of  Allecto. The identification of  this Discordia 
with the daemon of  frg.  x and with Virgil’s  Allecto cannot 
therefore be questioned.

Secondo Skutsch Petronio sta imitando l’episodio di Aen. 7, ma sostitui-
sce Alletto con Discordia perché intuisce che modello dell’Alletto virgiliana è 
la Discordia  enniana.  Questa  osservazione convalida  la  famosa  ipotesi  di 
Norden sul rapporto Alletto-Discordia enniana. Le ripercussioni della nota 
di Skutsch sono rimaste però poco indagate. Come si rapporta Petronio con 
la mediazione virgiliana? E che ruolo hanno le personificazioni ovidiane, “fi-
glie di Alletto”, in questo percorso?

In primo luogo,  manca un adeguato contrappeso olimpico al dominio 
della Discordia. Ritroviamo qui la dinamica presente nell’incontro fra Dite e 
Fortuna, ovvero la degradazione del concilium deorum di Aen. 10 (in cui Giove 
cerca di porre un freno alla discordia:  Verg. Aen. 10, 9; 106) in uno scenario 
infernale.  Come la  Fortuna,  anche il  demone,  in  effetti,  viene presentato 
come una sorta  di  “nuovo Giove”.  Lo sguardo di  Discordia  domina sul 
mondo intero, con il nobilis Appenninus a sostituire l’Olimpo (vv. 278-281)154: 

153 Skutsch 1985, 403.
154 L’idea di raggiungere luoghi elevati è due volte associata ad Alletto (Verg. Aen. 7, 342-343 

Laurentis tecta tyranni / celsa petit; 511-512 at saeva e speculis tempus dea nancta nocendi / ardua 
tecta  petit stabuli) e potrebbe essere riecheggiata ai vv. 278-279 del Bellum  (haec ut Cocyti 
tenebras et Tartara liquit, / alta petit gradiens iuga nobilis Appennini). D’altra parte l’immagine 
petroniana del caput che si eleva ad superos (v. 272) potrebbe richiamare l’Eris omerica (Il. 
4, 442-444; Connors 1989, 146 per la Discordia).



                                    Stefano Poletti                                                  202

haec [scil. Discordia] ut Cocyti tenebras et Tartara liquit,
alta petit gradiens iuga nobilis Appennini,
unde omnes terras atque omnia litora posset
aspicere ac toto fluitantes orbe catervas […]

Questa suggestione è avvalorata da una precisa allusione virgiliana (Verg. 
Aen. 10, 1-4)155:

panditur interea domus omnipotentis Olympi
conciliumque vocat divum pater atque hominum rex
sideream in sedem, terras unde arduus omnis
castraque Dardanidum aspectat populosque Latinos.

Fra i riferimenti ad Alletto, emblematico è il verso che chiude la scena e il 
poema: v. 295 factum est in terris, quicquid Discordia iussit. Tale verso è stato so-
spettato da alcuni di essere interpolazione156 e, in generale, viene  liquidato 
alla stregua di una goffa zeppa per concludere il poemetto. In realtà esso rac-
chiude importanti risonanze allusive. Non solo ha uno stretto legame con le 
parole di Alletto (Aen. 7, 545 “en, perfecta tibi bello discordia tristi”), ma rivela an-
che l’intermediazione dell’“autoritaria” Tisifone ovidiana (Ovid. Met. 4, 477 
“facta puta, quaecumque iubes”). La rielaborazione di questi precedenti denuncia 
la volontà di attribuire al personaggio infernale i connotati di superiorità pro-
pri della divinità olimpica (colei che dà iussa)157.

155 Il passo è citato cursoriamente da Häußler 1978, 108 n. 4. Di solito i commentatori ri-
portano Lucan.  7,  649-651 (Pompeo)  stetit  aggere  campi,  /  eminus  unde omnis  sparsas per 
Thessala rura / aspiceret clades, quae bello obstante latebant, in cui si possono riconoscere certo 
alcune somiglianze lessicali, ma che, almeno credo, risulta assai meno significativo del 
confronto con Aen. 10, con lo “sguardo sul mondo” della somma divinità.

156 Heinsius, seguito da Mössler, Ernout, Heseltine.
157 Il discorso della Discordia sembra corrispondere allo scenario di guerra (civile) auspicato 

da Giunone in Aen. 7 e agli ordini che la dea dà ad Alletto per realizzarlo (Verg. Aen. 7, 
331-340; fra gli imperativi al v. 338 c’è anche“fecundum concute pectus”, cfr. Bellum v. 288 “tu 
concute plebem”).  Fra gli altri possibili  riferimenti ad Alletto  da segnalare almeno  v. 293 
“sumite nunc,  gentes, accensis mentibus arma”  –  Verg.  Aen.  7, 550 “accendamque animos insani 
Martis amore”  (una proposta di Alletto che Giunone respinge). Sugli ordini di Giunone e 



Teologia della guerra civile                                         203

Il rapporto antifrastico con il modello virgiliano (con le profezie e la loro 
funzione teleologica) si palesa nell’“ordine profetico” della Discordia a Pom-
peo, v. 293 “Epidamni moenia quaere”, ripresa di Aen. 2, 294 “his [scil. i Penati] 
moenia quaere”.  Nell’Eneide l’imperativo di Ettore accende la speranza che la 
distruzione di Troia troverà un senso nel futuro, è funzionale alla realizzazio-
ne di un fine più alto, ovvero la fondazione di Roma. Pompeo, invece, viene 
incitato a partecipare alla lotta fratricida e alla catastrofe ultima della potenza 
romana158. In questo movimento antifrastico si percepisce un chiaro influsso 
di Lucano. Come anticipato a proposito delle parole della Fortuna, anche gli 
ordini della Discordia evocano i diversi momenti profetici di Pharsalia 1 e, in 
particolare, si legano strutturalmente alla profezia della matrona che chiude il 
libro159. Inoltre, il lapidario annuncio della (morte e) divinizzazione di Cesare 
(v. 290 “tu, dive”) richiama in modo sintetico (ma pregnante) l’apoteosi cal-
deggiata da Giove nel suo discorso profetico in chiusura delle  Metamorfosi, 
ove pure la narrazione si ferma alle soglie della guerra civile, preannunciata 
dall’apparato divino160.

Il contributo di Ovidio e più precisamente delle personificazioni ovidiane 
traspare anche nella presentazione del mostro (vv. 271-277):

intremuere tubae, ac scisso Discordia crine 
extulit ad superos Stygium caput. huius in ore 
concretus sanguis, contusaque lumina flebant, 
stabant aerati scabra rubigine dentes, 
tabo lingua fluens, obsessa draconibus ora, 

sulla loro rivisitazione nel colloquio Dite-Fortuna cfr. § 1.1 in questo capitolo.
158 Connors 1998, 135ss., Rimell 2002, 77-78. Questa “dissacrazione” della profezia di Etto-

re è coerente con lo scenario senza speranza della Troiae halosis (vd. supra pp. 129-131).
159 Cfr. cap. 2 §§ 3 e 6.
160 Sul modello di Met. 15 vd. cap. 2 §§ 1-3. Sulle interpretazioni (e sull’ambiguità) di questa 

apostrofe a Cesare nel Bellum vd. infra pp. 222-223. Il vocativo che la Discordia rivolge al 
generale (v. 290 quid porro tu, dive, tuis cunctaris in armis?) potrebbe riecheggiare la preghiera 
lucreziana a Venere-Philia, progenitrice degli Eneadi (e di Cesare), perché plachi Marte-
Neikos: Lucr. 1, 38-39 hunc [scil. Marte] tu, diva, tuo recubantem corpore sancto / circumfusa super 
[…]. Nell’epos sovvertito della guerra fratricida, la richiesta di pace per Roma, condizione 
necessaria per l’attività poetica, viene distorta in un invito della Discordia al bellum civile. 



                                    Stefano Poletti                                                  204

atque inter torto laceratam pectore vestem 
sanguineam tremula quatiebat lampada dextra.

Come suggerito da Harrison, la caratterizzazione della Discordia ha un 
debito nei confronti della dettagliata e grottesca fisicità allegorica di Fames e 
Invidia161. Quanto detto sopra su questo tema trova conferma nella descrizio-
ne del demone infernale, che include e accentua i ben più sintetici ritratti dei 
mostri virgiliani ed enfatizza la “mediopassività” tipica delle personificazioni 
ovidiane: ai  caratteri furiali/infernali sono mescolati  tratti afferenti all’area 
semantica della “scissione”, della sofferenza e del lutto162. 

161 Harrison 2003 cita due reminiscenze puntuali (anche su questa base propone l’attraente 
congettura arrosi per il tràdito irati / aerati): v. 274 stabant irati scabra rubigine dentes – Ovid. 
Met. 2, 776 livent rubigine dentes; 8, 802 scabrae rubigine fauces (scabra rubigine richiama anche 
significativamente Verg.  Georg. 1, 495  exesa inveniet scabra robigine pila). A queste sono da 
aggiungere v. 275 tabo lingua fluens – Ovid. Met. 2, 777 lingua est suffusa veneno; forse anche 
vv. 272-273 huius in ore / concretus sanguis – Ovid. Met. 2, 775 e 8, 801 pallor in ore. Al di là 
delle allusioni puntuali, tutta la descrizione appare strutturata secondo il modello ovidia-
no.  Probabile  che Ennio descrivesse proprio  la  Discordia  in  Ann. 220-221 S.  corpore 
tartarino prognata Paluda virago, / cui par imber et ignis, spiritus et gravis terra. Dal confronto con 
questo passo (molto “empedocleo”) risalta ancor più la vicinanza con la fisicità allegorica 
delle personificazioni ovidiane. Cfr. Hardie 2009, 99ss. e 228 sulla Discordia del Bellum.

162 La torcia del v. 277 sanguineam tremula quatiebat lampada dextra è comune tratto furiale, ma 
importante è la trafila in cui si inserisce Petronio: Verg. Aen. 8, 703 quam [scil. Discordia] 
cum sanguineo sequitur Bellona flagello,  Sen.  De ira 2, 35, 4  sanguineum quatiens dextra Bellona 
flagellum, Lucan. 7, 568  [Cesare] sanguineum veluti quatiens Bellona flagellum (cfr. Lanzarone 
2016 ad loc. per la complessa questione dei rapporti fra questi testi). Gli ora insanguinati 
(vv. 272-273) potrebbero avere un rapporto diretto con il Ciclope di Ovidio (Met. 14, 201 
humano concretam sanguine barbam). Altro tipico tratto furiale è il crine serpentino di v. 275, 
pure ispirato a un mostro ovidiano, Medusa: Ovid. Met. 4, 771  [Medusa] crinita draconibus 
ora. In Verg. Aen. 6, 280-281 Discordia demens / vipereum crinem vittis innexa cruentis si enfatiz-
za il “legame”, nel petroniano scisso crine (v. 271) la “divisione” (già in Virgilio, come nota 
Thome 1993, 258, c’è «das Haarbindenmotiv […] ganz ‘Discordia-adäquat’ umgestaltet»). 
L’enfasi sulla “scissione” (v. 271 scisso…crine, v. 276 laceratam…vestem) è simbolo per eccel-
lenza della discordia (Verg. Aen. 8, 702 scissa gaudens vadit Discordia palla; Fernandelli 1999, 
25 n. 10), ma richiama anche il lutto (Verg. Aen. 9, 478 scissa comam; 12, 609 scissa veste). Se-
condo la maggior parte dei commentatori tortus in v. 276 inter torto laceratam pectore vestem 
significa “avvolto” e si tratterebbe di enallage (ad essere  torta  è la veste:  OLD 2).  Non 



Teologia della guerra civile                                         205

Come rilevato da Skutsch, senz’altro Petronio è consapevole che Virgilio 
sta riprendendo Ennio e propone una sorta di ritorno alla Discordia ennia-
na. L’operazione allusiva messa in atto nel Bellum si può però meglio specifi-
care sulla base di quanto detto. Petronio sembra voler “smontare” proprio 
l’elemento portante della rielaborazione virgiliana del modello enniano. In 
Aen.  7 Giunone,  divinità  olimpica,  alla  richiesta  di Alletto di  espandere il 
conflitto, ricaccia il demone negli Inferi, per timore che Giove si accorga del-
la sua presenza, e apre lei stessa le porte della Guerra, usurpando il ruolo che 
in Ennio era attribuito alla  Discordia163. In Aen. 1, nella profezia di Giove, il 
Furor (un altro doppio di Discordia) viene incatenato nel tempio di Giano. In 
Petronio entra in scena proprio la Discordia a riappropriarsi della parte che le 
compete: tale “ritorno alla Discordia” significa anche e soprattutto liberare il 
mostro da quei vincoli (fisici, gerarchici e ideologici) in cui Virgilio l’aveva 
ingabbiata e da cui Ovidio aveva incominciato a emanciparla – un processo 
di “liberazione” che viene icasticamente rappresentato nell’altro grande pro-
tagonista del finale del poemetto, il Furor petroniano.

escluderei però un’allusione alla “tortura” a cui sono sottoposti il petto e le altre parti del 
corpo nelle manifestazioni del lutto: cfr. ad es. (anche per la clausola) Ovid. Met. 9, 636-
637 a pectore vestem / diripuit planxitque suos furibunda lacertos; 11, 681-682 laniatque a pectore 
vestes / pectoraque ipsa ferit.

163 Enn. Ann. 225-226 S. postquam Discordia taetra / Belli ferratos postes portasque refregit – Verg. 
Aen. 7, 620-622  tum regina deum caelo delapsa morantis / impulit ipsa manu portas, et cardine 
verso / Belli ferratos rumpit Saturnia postis. La proposta dell’Alletto virgiliana (Verg. Aen.  7, 
545-551) travalica i  limiti  delle sue competenze e Giunone le risponde “per le rime”: 
Verg.  Aen.  7,  557-560  “te  super  aetherias  errare  licentius  auras  / haud pater  ille  velit,  summi  
regnator Olympi. / cede locis.  ego, si qua super fortuna laborum est, / ipsa regam” . Metaletteraria-
mente tale proposta rappresenta il desiderio di Alletto di replicare le gesta della sua “ma-
dre  intertestuale”,  la  Discordia enniana,  che apre le porte della  Guerra.  Cfr.  Skutsch  
1985, 393 (sul rapporto della Discordia di Ennio con Alletto, Giunone e il Furor virgilia-
ni), Hershkowitz 1998, 102ss. (con n. 105) e Goldschmidt 2013, 137-139.



                                    Stefano Poletti                                                  206

4. Finem civili faciat Discordia bello

Il racconto del Bellum civile di Petronio si limita alle premesse del conflitto: 
si chiude con “la fine dell’inizio” di un belli civilis ingens opus  ovvero “l’inizio 
della fine” di Roma (in ogni caso un non-finale). Questa constatazione non 
va intesa, come talvolta si fa, in senso svalutativo, al di là dei tratti caricaturali 
e ironici, in cui senz’altro va annoverata anche la brusca chiusa del poemetto. 
Non c’è solo il rapporto  strutturale con la narrazione di  Pharsalia  1164. So-
prattutto, questo racconto che si ferma per così dire  in limine comporta un 
gioco sofisticato su inizio e fine/telos dell’epos (e della guerra civile), sulle sue 
movenze incipitarie e sui suoi meccanismi di chiusura. Il finale del poemetto 
rappresenta, inevitabilmente, un coronamento di tale gioco.

L’epillio è presentato come un impetus  mancante dell’ultima manus, ma la 
chiusura del suo orizzonte narrativo con  l’epigrammatico  factum est in terris 
quicquid  Discordia  iussit appare  certo perfettamente  coerente  con il  quadro 
tracciato fino a questo punto: la Discordia della guerra civile si appropria del 
telos della storia, della narrazione epica e della scrittura stessa del poema, con 
una radicale problematizzazione della teleologia virgiliana e con qualche ri-
percussione sulla possibilità stessa di un finis (per il/un belli civilis ingens opus) e 
sul senso della mancanza di ultima manus (118, 6), del laborare in fine (115, 4). 
A questo proposito Connors commenta165:

We must note that Eumolpus’ composition was not interrup-
ted by the shipwreck, but by the intractability of  the poem it-
self. This story of  Discordia at Rome, the Bellum civile, resists its 
end. […] There is no Virgilian grandeur and, when Discordia 
finally appropriates the narrative of  the war, there is no  telos 

164 Da segnalare il confronto con la Troiae halosis proposto da Gioseffi 2011, 32 n. 46: «È si-
gnificativo che anche il  Bellum civile si fermi sulla stessa soglia della narrazione». Anche 
nella Troiae halosis sono raccontati solo le premesse e i segni premonitori dell’inevitabile 
catastrofe.

165 Connors 1989, 158 (che intitola significativamente l’ultimo capitolo della sua dissertazio-
ne “The Bellum civile ends and civil war begins”). Qualche spunto interessante su Discor-
dia (petroniana e non solo) e teleologia virgiliana in Breed–Damon–Rossi 2010, 4-8.



Teologia della guerra civile                                         207

either. […] Writing in a chaotic and dangerous world, having 
seen what Nero did to Lucan, Petronius resists Virgilian tele-
ology, and the Bellum Civile resists its end: laborat carmen in fine. 

Sono osservazioni molto stimolanti, non da ultimo per le loro implicazio-
ni sul rapporto del Bellum con la morte di Lucano, con l’incompiutezza della 
Pharsalia e degli altri grandi poemi epici,  Eneide e Metamorfosi – un tema im-
portante, a cui la studiosa ha dato un contributo fondamentale166. La consi-
derazione di Connors spinge a un’ulteriore riflessione sul nesso fra discordia e 
finis  in Virgilio (segnatamente nel suo apparato divino) e Lucano, riconside-
rando in quest’ottica quanto emerso finora a livello di dinamiche intertestua-
li167.

Nell’Eneide è Giove il dio del finis, mentre Giunone è associata agli inizi: il 
furor, la discordia che la dea scatena si oppongono al raggiungimento della fine 
narrativa e resistono al  telos  caldeggiato dal padre degli dèi (la chiusura del 
tempio di Giano, l’imprigionamento del Furor-Discordia  e l’imperium sine fine 

166 Connors 1994, Connors 1998, 138-141.  Sul tema cfr. anche Carmignani 2011 e Haber-
mehl (vol. 1) xxxi («Wie Lukans Epos bleibt sein [scil. di Eumolpo] Lied unvollendet, weil 
unvollendbar: ihr beider Gegenstand, die Geburt einer chaotischen Welt, kann nur ins 
Chaos münden»). Sull’ultimo verso del Bellum  Cucchiarelli 1998, 138 n. 36 nota:  «Non 
sorprenderà, allora, che nell’opera ‘incompiuta’ (almeno temporaneamente) di Eumolpo 
ci sia anche quasi l’analogo di un  tibicen virgiliano: l’ultimo esametro,  factum est in terris, 
quicquid Discordia iussit (295), sembra concludere un po’ troppo frettolosamente il poema, 
ha il sapore di un appunto provvisorio, che denuncia la volontà di tornarci ancora». Si  
tratta di una considerazione molto acuta, che però non deve a mio parere portare a so-
pravvalutare l’idea di una possibile “continuazione” del Bellum: proprio questo verso fina-
le, in effetti, sembra sancire una sorta di definitivo “trionfo del caos e della Discordia”, 
su cui si chiude l’orizzonte narrativo e teologico del poemetto. Su un’ipotetica continua-
zione del poemetto (con un ruolo attivo di Giove) cfr. supra pp. 123-124.

167 In generale sul tema della “chiusura epica” cfr. Hardie 1993 (cap. 1), Hardie 1997a, Zis-
sos 2019, Pontiggia 2020. Importante ovviamente la non-chiusura delle Metamorfosi (pure 
mancanti dell’ultima manus): cfr. Barchiesi 1997a (anche sui Fasti) e Walde 2005, XII (con 
confronto con il non-finito lucaneo). Sulla “negazione della chiusura” nelle tragedie se-
necane cfr. Schiesaro 2003, 65-69, 186-191. Utili  due raccolte di saggi (Roberts–Dunn–
Fowler 1997 e Schmitz–Jöne–Kortmann 2017) in cui è contenuta parte dei lavori qui ci-
tati.



                                    Stefano Poletti                                                  208

dei Romani)168.  Il rapporto fra  discordia  e  finis  trova significativa espressione 
proprio nel libro decimo, in un’affermazione di Giove dagli evidenti risvolti 
metapoetici, indicativa dell’impasse narrativo in cui dèi e uomini si ritrovano: 
Verg. Aen. 10, 106 “nec vestra capit discordia finem”169. Da questo punto di vista, 
l’esplosione del furor di Enea alla fine del poema rappresenta una non-chiu-
sura, gravida di conseguenze anche per l’epos successivo170. L’ordine di Giove, 
che manda dal cielo una Dira e porta dunque alla (problematica) chiusa del 
poema, corre parallelo a quello di Giunone, che scatena Alletto aprendo le 
ostilità nel libro settimo: Verg. Aen. 12, 854 […] Iuppiter inque omen Iuturnae oc-
currere iussit (e 877 iussa superba) – 7, 428 (Alletto sotto le sembianze di Caly-
be) “ipsa palam fari omnipotens Saturnia iussit”171.

Nel Bellum la furente Discordia si prende la scena e marca a sua volta una 
(ancor più evidente) non-fine. Sia nell’Eneide che in Petronio è un ordine di-
vino a portare allo scontro (fratricida) finale e, insieme, alla non-chiusura del-
la narrazione. La sovrapposizione (la sovrapponibilità?) fra Giove, Giunone, 
Alletto e Discordia è però nel  Bellum fenomeno pervasivo e spinge il para-
dosso all’estremo. Come abbiamo visto, cruciale è l’imitazione combinatoria 
delle scene divine di Aen. 1, Aen. 7 e Aen. 10: la Discordia petroniana si riap-
propria delle sue prerogative (enniane), di cui è stata “defraudata” dalla Giu-
none virgiliana, e usurpa il ruolo di Giove, che cerca di porre un freno alla di-
scordia e al furor provocati dalla moglie e dalle forze infernali. Il Bellum civile di 
Eumolpo si trova così sospeso in un paradossale limbo narrativo, proprio 
perché la Discordia – una figura epica che, per sua natura, inizia, scatena, non 
capit finem – si impossessa prepotentemente del  finis  della narrazione epica 
stessa.

168 Feeney 1991, 137-138, Hershkowitz 1998, 106-112, Fowler 1998.
169 Hershkowitz 1998, 107: «Jupiter seems to jettison his closural claims, assigning to the 

goddesses the responsibility for reaching an end and, specifically, for the failure of  the  
imposition of  closure».

170 Cfr. Quint 1993, 19-96 passim, Hardie 1993, 12-13, Hardie 1997a, Tarrant 2012, 16-30, 
Pontiggia 2020, 74-75.

171 La chiusa Saturnia iussit è forse riecheggiata nel Discordia iussit petroniano. Nella ripresa di 
Enn. Ann. 225-226 S. in Verg. Aen. 7, 620-622 Discordia è sostituito dall’assonante Satur-
nia. In Ovid. Met. 4, 477 “facta puta quaecumque iubes”, alluso nel Bellum, è la Saturnia che dà 
gli ordini.



Teologia della guerra civile                                         209

Come detto, Connors ha acutamente valorizzato la possibile allusione al 
finale della Pharsalia nel finale del Bellum civile, mettendo a fuoco il discorso 
sul  tema  dell’incompiutezza,  così  come  su  quello  dell’“authorship  and 
death”, che emerge da questo rapporto172. Un’indagine sul legame fra D/di-
scordia e finis nella Pharsalia apre a mio parere una via, parallela a quella esplo-
rata da Connors, per inquadrare l’ispirazione lucanea nel brusco finale petro-
niano e per illuminarne ulteriormente la carica paradossale. Nel suo epos in-
compiuto (comunque si intenda questa incompiutezza), Lucano allude spes-
so all’idea del  finis  della guerra e dunque della propria opera, talvolta in un 
rapporto esplicito con la  discordia173.  Il narratore della Pharsalia  si ritrova in 
conflitto con la materia stessa del racconto epico (la guerra civile, il furor, la 
discordia), in sé “indicibile” (nefas). Significativamente (e un po’ contradditto-
riamente) si auspica però che la  discordia  civile e dunque la narrazione non 
abbiano mai fine, come nella programmatica profezia di Nigidio Figulo: que-
sti annuncia un’epoca di furor e si augura che non ci sia un finis, perché il ter-
mine della guerra civile  coinciderà con l’inizio della schiavitù (Lucan. 1, 666-
672). Siamo di fronte a un’altra forma di “resistenza” della discordia (e dunque 
dell’epos che la racconta) al finis, in questo caso motivata ideologicamente: il 

172 Lucan. 10, 542-546 captus sorte loci pendet, dubiusque timeret / optaretne mori, respexit in agmine 
denso / Scaevam perpetuae meritum iam nomina famae / ad campos, Epidamne, tuos, ubi solus apertis 
/ obsedit muris calcantem moenia Magnum; cfr. vv. 292-295  “nescis tu,  Magne, tueri / Romanas 
arces? Epidamni moenia quaere / Thessalicosque sinus humano sanguine tingue”. / factum est in terris 
quicquid Discordia iussit. Connors 1998, 141: «It is within this chain of  readings of  fin-
ished-yet-unfinished, accidental-but-intended, ends that Petronius’ positioning of  an al-
lusion to Lucan’s endless end takes place. Petronius’ poem reads Lucan’s poem as a text  
brought to an end by the death of  its author». Su “authorship and death” cfr. Connors 
1994.  Da notare che anche il  v.  294  Thessalicosque sinus humano sanguine tingue contiene 
un’altra  chiara  reminiscenza  lucanea:  Lucan.  7,  473  (la  lancia  di  Crastino  a  Farsalo) 
primaque Thessaliam Romano sanguine tinxit (Cornelissen congettura Romano in luogo di hu-
mano al v. 294 del Bellum). Cfr. Connors 1998, 137-138. 

173 In generale su C/concordia-D/discordia in Lucano vd. Masters 1992, cap. 3, Fantham 2011, 
cap. 28, Day 2013 (indice s.v. “Discordia”), Celotto 2017. Sul  finis nella Pharsalia vd. Ma-
sters 1992, 247-259, Dinter 2012, 63-65, Walde 2017, Roche 2019, 243-244, Pontiggia 
2020.  La positiva “teleologia  della discordia” (Lucan.  1,  37-38 scelera  ista  nefasque / hac 
mercede placent) che appare eccezionalmente nell’elogio di Nerone è tema molto dibattuto 
(ci ritorneremo nel cap. 4 § 5).



                                    Stefano Poletti                                                  210

telos che nell’Eneide è sancito dall’apparato divino viene rifiutato a favore della 
causa  della  libertas  repubblicana.  Nel  Bellum viene meno tale  motivazione 
ideologica, perché il punto di vista è piuttosto quello della  Discordia stessa; 
ma  l’aspirazione  che troviamo nelle parole di Nigidio Figulo (“la discordia 
fine a se stessa è meglio di un finis augusteo”) sembra essere in qualche misu-
ra realizzata.

Un altro concetto importante sul rapporto fra finis e discordia  ricorre in 
Pharsalia 5, nel racconto dell’ammutinamento dei soldati di Cesare e in parti-
colare nella preghiera che il narratore rivolge agli dèi a 5, 297-299:

Sic eat, o superi, quando pietasque fidesque 
destituunt moresque malos sperare relictum est: 
finem civili faciat discordia bello.

 La discordia ritorna come una sorta di alleata del narratore-poeta, questa 
volta, però, non per la sua capacità di prolungare all’infinito la guerra, bensì 
perché in grado di porre fine alla stessa. Fallita la Concordia nel libro quarto 
(nell’episodio di  Ilerda),  solo la discordia può  costituire un finis – ovvero 
un’altra non-fine della discordia174. Ovviamente questa richiesta non ha segui-
to e la sedizione viene placata: si tratta di una delle possibili “false fini” che 
Lucano lascia balenare per poi negarle recisamente. M. Leigh ha interpretato 
con acume questi versi in prospettiva metaletteraria: si parlerebbe non solo 
di un’ipotetica fine della guerra civile come evento storico, ma anche di un 
possibile finis dell’opera (Pharsalia/Bellum civile), del bellum civile come oggetto 

174 Una Concordia personificata viene esplicitamente apostrofata in Lucan. 4, 189-191 – una 
suggestione che induce a “personificare” anche la discordia di 5, 299. Sottesi alla sentenza 
lucanea ci sono i modi di dire che riguardano “la fine della discordia” (discordiam finire Liv. 
42, 5, 11, Curt. 10, 8, 14; finis: Cic. Har. resp. 46; Sall. Or. Macri 17, Hist. Frg. 1, 11; Liv. 3, 
67, 10; ulteriori esempi nel TLL s.v. discordia). Lo scontro “fratricida” fra Ascilto ed En-
colpio  si  conclude  quando  il  primo decide  di  imponere  finem  discordiae  (Petron.  80,  5 
inhibuimus ferrum post has preces, et prior Ascyltos “ego” inquit “finem discordiae imponam” ; unica 
altra attestazione del termine discordia nel Satyricon oltre a 43, 3 discordia, non homo). Su que-
sta  sententia lucanea cfr. anche Barrett 1979,  ad loc., Rudich 1997, 138, Leigh 1997, 174-
176, Narducci 2002, 99-110, Wiener 2006, 268, Breed–Damon–Rossi 2010, 7, Fantham 
2011, 507-511, Gladhill 2016, 178-179.



Teologia della guerra civile                                         211

del racconto epico di Lucano.  Considerato il  rapporto “conflittuale” della 
Discordia enniana e delle sue discendenti (Alletto, Giunone) con il finis narra-
tivo dell’epica, è palese il paradosso: nel mondo alla rovescia della guerra ci-
vile  e  dell’epos  lucaneo toccherebbe proprio a  questa figura  il  compito di 
chiudere la narrazione epica175.

È assai probabile che nel finis del Bellum civile del Satyricon (v. 295 factum est 
in terris quicquid Discordia iussit) si voglia alludere anche a Lucan. 5, 299 (finem 
civili faciat discordia bello). Il verso lucaneo fonde due importanti passi virgiliani 
sul tema della discordia e del fine-inizio narrativo,  Aen. 7, 545 “en perfecta tibi 
bello discordia tristi” e Aen. 10, 106  “nec vestra capit discordia finem”. Come antici-
pato  nel  paragrafo  precedente,  Petronio  riprende  Aen.  7,  545  così  come 
l’intermediazione della Tisifone ovidiana (Ovid. Met. 4, 477 “facta puta quae-
cumque iubes”).  Certo  nel poemetto petroniano la situazione narrativa è  del 
tutto diversa rispetto a Lucano (non si parla di ammutinamenti), ma difficil-
mente l’autore potrebbe ignorare questa rivisitazione delle parole di Alletto 
nella Pharsalia, con le ripercussioni metapoetiche ben delineate da Leigh. Se, 
come credo, Petronio è consapevole di questo intreccio intertestuale, è possi-
bile che il peculiare  finis del poemetto si ispiri proprio a questo verso del 
poema di Lucano e intenda “oggettivarne” il paradosso: la Discordia facit fi-
nem al Bellum civile di Eumolpo176. Come nota Gladhill, sembra che a 5, 299, 
simbolicamente, «Lucan turns to Discordia, just as Juno turns to Allecto», con 

175 Leigh 1997, 175: «When we know that, for the Romans of  this period, Concordia was 
taken as the stable alternative to the insecure and potentially vicious cessation of  Pax,  
that is as a genuine ending, we can see quite how perverse it is for Lucan to seek a con -
clusion to the civil war, to his Civil War, in its absolute antithesis, the figure of  violent  
beginnings, Discordia. In this sense Lucan’s appeal to discord in Book 5 is doubly reflex-
ive, operating on the level both of  political theory and of  literary composition» (cfr. an-
che pp. 71-72). A proposito della  Discordia come marker dell’«end of  the beginning», 
Leigh cita anche la Discordia petroniana accomunandola a quella enniana e all’Alletto vir-
giliana, non notando, però, che in Petronio il mostro segna non solo l’inizio della guerra, 
ma anche la fine del poema (e dunque della vicenda narrata).

176 Al di là del bisticcio che qui propongo, il titolo Bellum civile per il poemetto petroniano è 
ovviamente una convenzione moderna. Per il titolo del poema lucaneo si tenga presente  
la preferenza accordata da molti studiosi a Pharsalia (cfr. supra p. IX n. 1; Leigh 1997, 74 
n. 72).



                                    Stefano Poletti                                                  212

la (vana e paradossale) preghiera di  porre fine alla guerra e al suo  epos177. 
Esattamente (e inevitabilmente) questo si ritrova a fare Eumolpo per facere fi-
nem al suo poema sulla guerra civile, in cui personificazioni e demoni infer-
nali furenti (gli unici “alleati” rimasti al poeta furens del Satyricon) si appropria-
no della scena, raccontano il bellum civile dal loro punto di vista e dirigono la 
narrazione epica178.

5. Gli dèi dopo la Pharsalia: il Bellum civile di Petronio e l’epica flavia

On the one hand, the gods are becoming more and more like 
mere personifications; on the other, the personifications are 
beginning to trespass farther and farther beyond the boundar-
ies which Johnson assigns them.179

[…] the gods must yield not only to the Furies, who usurp 
their epic patterns of  behaviour, but also to an array of  per-
sonifications and allegorical constructs, who come into their 
own as alternative vehicles for the depiction of  human action. 
[…] The space vacated by the gods is occupied by the allegor-
ical  personifications,  and  by  the  forces  of  the  underworld, 
who are themselves markedly allegorical in nature.180

Le due affermazioni sopra riportate potrebbero fungere da conclusione 
per questo capitolo, sintetizzando in modo efficace alcuni punti-chiave del 
nostro percorso sulla marginalizzazione dell’Olimpo, sul dominio delle forze 
infernali  e  sulla  funzione  delle  personificazioni  e  dell’allegoria  nel  Bellum. 

177 Gladhill 2016, 179.
178 Da considerare in questo senso anche l’importante snodo dei vv. 58-60 del Bellum, dove il 

furore della guerra civile si configura come unica “soluzione” dell’irrimediabile crisi mo-
rale, senza che per questo si prefiguri un vero telos salutifero dopo e oltre il furor: mutatis 
mutandis, anche qui si tratta,  paradossalmente, di  malos mores sperare  (su cui cfr. Wiener 
2006, 268), con Furor e Discordia come finis. Cfr. cap. 2 § 6. 

179 Lewis 1936, 50.
180 Feeney 1991, 364; 376.



Teologia della guerra civile                                         213

Lewis e Feeney non si riferiscono però al poemetto di Eumolpo, ma stanno 
commentando quelli che loro considerano gli aspetti più innovativi e origina-
li dell’apparato divino della Tebaide. L’affinità del Bellum con Stazio, affrontata 
di norma in modo alquanto superficiale, spesso con l’unico fine di dimostra-
re una dipendenza di Petronio dall’epica di età flavia181, merita qualche rifles-
sione.

Si tratta, come spesso si sostiene, di una «purely conservative reaction»182 
a Lucano che accomuna Eumolpo e Stazio? Certo nessuno dei poemi epici 
postlucanei a noi pervenuti ripropone  in toto  la rimozione del tradizionale 
Götterapparat propria della Pharsalia, ma è una grave semplificazione definire 
“purely conservative” l’apparato divino di Stazio – così come quello di Eu-
molpo. Almeno a partire dagli studi di Feeney, che ha rigettato i pregiudizi a 
lungo gravati sull’opera staziana, il  Götterapparat della  Tebaide non  viene più 
considerato come “tradizionalista”  o  “convenzionale”  in  senso  deteriore, 
proprio nella misura in cui il poeta, come Eumolpo, dà un volto agli dèi di 
una guerra civile, assorbendo la rivoluzione di Lucano (efficace la formula di 
Criado: “antivirgilianismo di un classicista”183). Eumolpo e Stazio, in forme e 
modi diversi, reagiscono alla Pharsalia con un armamentario più tradizionale, 
ma la loro soluzione non sembra essere un rifiuto di Lucano tout court, bensì 
un compromesso che della rivoluzione lucanea reca traccia evidente184. Dopo 

181 Ripoll 2002, 177-178, Flobert 2006. Vd. cap. 1 § 3.2.
182 Sullivan 1968, 183.
183 Criado 2000 (sulle personificazioni in part. pp. 110-132). Vd. già Vessey 1973, 75, che, a 

riguardo, impiega proprio l’espressione deorum ministeria: «She [Tisifone] has been allegor-
ised in a manner often found in the Thebaid. In this, Statius has moved away from Virgil. 
Lucan had discarded all divine machinery in the Bellum civile, so that the conflict rested on 
man, passion and fate. Statius had to restore the ‘deorum ministeria’ in his mythological  
epic, but Lucan’s heritage is apparent in his process of  allegorisation applied to his deit -
ies, as well as in his use of  abstract personifications like Pietas and Virtus». Fondamenta-
le il capitolo staziano in Feeney 1991 (che, fra l’altro, critica efficacemente l’interpretazio-
ne stoicizzante di Vessey). Sul rapporto fra apparato divino staziano e lucaneo cfr. anche 
Ripoll 1998, 304-305, Franchet d’Espèrey 1999, 363-368, Delarue 2000, 280-282, il già 
citato studio di Criado 2000, passim, Bessone 2011, 54-55 e passim.

184 Su questo insiste anche Ripoll 2002, che però interpreta il Bellum (a mio parere in modo 
non del tutto persuasivo) come una critica a tale “ibridismo” da parte del classicista Pe-
tronio.



                                    Stefano Poletti                                                  214

Lucano, il conflitto fratricida non si può “spiegare” per mezzo delle tradizio-
nali divinità: queste, per quanto presenti, vengono marginalizzate e ridotte 
quasi all’impotenza; si cercano risorse altrove, al di fuori dell’Olimpo, nelle 
forze infere e nelle personificazioni, e, per questo tramite, si assegna una ca-
rica sempre più esplicitamente allegorica agli dèi epici.

La somiglianza fra la  Tebaide  e il poemetto di Eumolpo non significa (e 
non può significare) una piena coincidenza. La fisionomia dell’apparato divi-
no staziano si evolve in modo sorprendente col dipanarsi del poema, fino ad 
arrivare a una vera e propria svolta nel finale, con il “ritiro” dell’Olimpo. An-
che a causa del suo breve respiro, il Bellum non ha certo la complessità (per 
così  dire,  teorica e pratica) della  Tebaide.  Nel gioco narrativo del  Satyricon, 
l’autore-Petronio sembra voler fornire un concentrato di elementi “estremi” 
e “anti-convenzionali”, quasi a smentire certe pretese classicistiche del suo 
personaggio Eumolpo e a rimarcare la sua continuità con Lucano (vedi la so-
stanziale rimozione dell’Olimpo). In Stazio  gli dèi tradizionali prendono la 
parola e hanno uno spazio significativo; le personificazioni (Virtus nel deci-
mo libro, Pietas nell’undicesimo) si relazionano direttamente con gli umani, al 
contrario di quanto accade nel Bellum – una mancanza di comunicazione fra 
uomo e dio che pure è sintomatica dell’evoluzione della figura dell’eroe epi-
co dopo la Pharsalia. Se però si considera una “scena-limite”, alle soglie della 
catastrofe, quale il diverbio fra Tisifone e  Pietas  nell’undicesimo libro della 
Tebaide, si possono riconoscere alcuni meccanismi del tutto affini al poemet-
to petroniano: mentre l’apparato divino tradizionale si ritira ed è sostanzial-
mente assente, si confrontano una divinità infernale e una personificazione 
allegorica (entrambe espressione di  punti di vista alternativi all’Olimpo) in 
un duello che intrattiene un pregnante rapporto simbolico con la vicenda 
umana narrata nel poema185.

Alcuni studiosi staziani hanno suggerito che il poeta della Tebaide potreb-
be aver attinto almeno qualche spunto proprio dal Bellum, segnatamente nel 
più volte citato episodio che coinvolge  Plutone all’inizio del libro ottavo186. 

185 Ganiban 2007, 170ss. con bibliografia.
186 Così Venini 1968, 137s., Dewar 1991, 88, Taisne 1994, 307 e 362-363 n. 14, Criado 2000, 

81;  contra Bennardo 2010,  xvii-xviii,  che pone l’accento sulla  fonte comune virgiliana  
(Nettuno respinge Eolo in Aen. 1); nessun cenno a riguardo in Augoustakis 2016 (una re-



Teologia della guerra civile                                         215

Qui  viene  presentato  un  dio  dei  morti  dai  tratti  “satanici”  che  reagisce 
all’invasione del proprio regno, con una chiara messa in discussione dei rap-
porti di forza dell’apparato divino tradizionale187. D’altra parte, diversi soste-
nitori di una datazione bassa del Satyricon, obiettano che Stazio non potrebbe 
imitare il “comico Eumolpo”; lo stesso varrebbe per Silio e la sua scena alpi-
na188. 

A mio parere non si può escludere categoricamente che Stazio abbia trat-
to in qualche misura ispirazione dal Dite petroniano. Il poemetto del Satyri-
con,  molto bistrattato dai critici d’oggi, non doveva tutto sommato suonare 
tanto diverso da (o, almeno, peggiore di) altri impetus da sala di recitazione e 
poteva attirare l’attenzione proprio per il contesto di riflessione retorico-let-
teraria in cui era inserito nel Satyricon, che senz’altro toccava alcuni punti cal-
di del dibattito sull’epos dopo Lucano189. È possibile, inoltre, che il Bellum e al-

ticenza indicativa della scarsa attenzione per lo “strano epos” petroniano).
187 Rispetto alla  Tebaide, nel Bellum tale messa in discussione  avviene in  modo diverso (ma 

non meno radicale), imperniata com’è sulla paradossale interazione fra Dite, l’onnipoten-
te Fortuna e il fulgur dei vv. 122-123 (al contrario del Plutone staziano, il personaggio pe-
troniano non sembra esprimere ostilità o senso di rivalsa nei confronti di Giove): vd. cap. 
2 § 5.

188 Vd. ad es. già Martin 1975, 221-222 per Silio. Ripoll 2002, 174-175, pur ponendosi il pro-
blema, non nega la possibilità di un influsso di Petronio su Stazio. Secondo la sua rico-
struzione, il Bellum risalirebbe agli inizi degli anni 80, dopo la pubblicazione dei primi li -
bri di Punica e Tebaide: sarebbe quindi influenzato da questi e potrebbe aver influenzato a 
sua volta il seguito di queste due opere (vd. Plutone in Theb. 8).

189 Cfr. l’acuta osservazione di Schetter 1960, 28-29: «Das Bellum Civile des Petron dürfte zu-
mindest für die theoretische Diskussion einen wichtigen Beitrag dargestellt haben, der 
auch für den Dichter der  Thebais nicht ohne Folgen gewesen zu sein scheint». Gärtner 
2009 postula un’imitazione di un passo della Troiae halosis in Stazio. Daviault 2001, 334-
335, in polemica con Martin, non esclude che Silio possa aver imitato il Bellum. Sulla po-
sizione un po’ artificiosa (ma certo stimolante) di Ripoll vd. nota precedente. In questo 
contesto va citato il famoso emistichio petroniano che Stazio potrebbe riecheggiare verba-
tim:  fr.  28 Müller v.  1  primus in orbe deos fecit  timor  – Stat.  Theb.  3,  661 (sul  problema 
dell’imitazione e della datazione cfr. almeno Rose 1971, 5 e Sommariva 2004, 20 n. 2; in -
verte il rapporto Flobert 2006). Va ricordato infine ingeniosa gula est, emistichio del Bellum 
(v. 33) che ricorre anche in Marziale (Mart. Epigr. 13, 62, 2; si tratterebbe di espressione 
proverbiale secondo Sullivan 1991, 111 n. 62 e Guido; sul rapporto fra Petronio e Mar-
ziale, e in part. lo Zoilo-Malchio di Mart. 3, 82, e sulla questione cronologica cfr. Martin  



                                    Stefano Poletti                                                  216

tre poesie del Satyricon abbiano avuto una circolazione e una fruizione sepa-
rata dal contesto comico che tanto turba  diversi critici – anche se  credo si 
tenda un po’ troppo a sottovalutare gli spunti di serietà che, in fondo, esso 
contiene. Bisogna considerare la capacità petroniana di cogliere, sintetizzare 
e, come detto, estremizzare alcuni aspetti essenziali dell’epica del suo tempo 
(non solo lucanea) e, insieme, delle prime reazioni all’epos lucaneo (forse an-
che sotto forma di piccoli “abbozzi epici”, come l’impetus di Eumolpo)190. Il 
Bellum, in modo radicale e caricaturale, si rifà a una tendenza dell’epos latino 
che valorizza il protagonismo di personificazioni e forze infernali, problema-
tizzando e ridimensionando il tradizionale Götterapparat, e che trova sviluppo 
anche nella risposta staziana a Lucano – una tendenza in atto già prima della  
Pharsalia, ma che senz’altro sulla scia di quest’ultima riceve nuova linfa e nuo-
vo significato191. In un siffatto contesto, il poemetto petroniano poteva an-

2000, Martin 2006, Salanitro 2007, Fusi 2008).
190 Cfr. ad es. La Penna 1978, 572 che definisce il Bellum civile come riproduzione mimetica di 

«un esempio del gusto dei primi antilucanei» (così anche, ad es., Soverini 1985, 65-66). A 
questo riguardo, se si adotta datazione neroniana, bisogna però tener presente il lasso di 
tempo relativamente breve fra la scrittura/circolazione della Pharsalia (così come le possi-
bili “reazioni” ad essa) e la stesura di Sat. 118 e del Bellum (vd. cap. 1 § 3.1). Certo Petro-
nio sembra voler suggerire come certi “esperimenti” che vorrebbero rispondere classici-
sticamente alla Pharsalia siano in realtà da essa profondamente influenzati.

191 Nell’indagine sul Bellum svolta in questo e nel precedente capitolo ho cercato di ricostrui-
re tale tendenza principalmente sulla base di Virgilio, Ovidio e Lucano (ma anche di Se-
neca tragico) sino ad arrivare al confronto con i flavi. Lo stato frammentario dell’epos di 
età imperiale (prelucaneo e neroniano) e di età tardo-repubblicana non permette di avan-
zare ipotesi in questo senso (vd. l’utile rassegna di Feeney 1991, 267-269, che riconosce 
«great gaps in our knowledge»; cfr. anche Nethercut 2019, 199-201). Impossibile deter-
minare come e in che misura, nell’epos perduto, il Götterapparat olimpico (con la sua fun-
zione ideologica e teleologica) potesse essere problematizzato attraverso figure eccentri -
che come personificazioni allegoriche e forze infernali (in modo simile al Bellum e a Sta-
zio? Magari anche con l’impiego di Plutone in persona?).  Tale problema ricostruttivo 
può essere in buona sostanza accantonato da chi colloca il  Satyricon  dopo l’epica flavia 
(Ripoll 2002 suggerisce di valorizzare anche i poemi perduti sul Bellum Capitolinum di Pa-
pinio e Domiziano). Una simile questione di metodo si pone anche per la cosiddetta ri-
mozione dell’apparato divino nella Pharsalia: Feeney 1991, 269 nota (a mio parere a ragio-
ne) che «the ancient debate about Lucan [ivi compreso Sat. 118 e Bellum civile] appears to 
make more sense if  he was swimming against, rather than with, the tide»; ben più cauta a 



Teologia della guerra civile                                         217

che assumere un interessante valore  di  “esemplarità” agli  occhi  dell’epica 
successiva,  come  rappresentazione  estrema  ed  emblematica  della  crisi 
dell’epos tradizionale dopo Lucano. In quest’ottica la possibilità di un’imita-
zione (Stazio imita Petronio) sarebbe un’idea tutt’altro che peregrina e trove-
rebbe anzi un serio fondamento.

Talvolta si riconosce in Silio un «real-life Eumolpus» (sia fra i sostenitori 
di una collocazione neroniana del Satyricon sia fra quelli di una datazione bas-
sa e dell’idea del Bellum come parodia dei  Punica)192. In quanto autore di un 
epos storico provvisto di un apparato divino tradizionale egli è espressione di 
quella “conservative reaction” a cui, secondo l’opinione vulgata, afferirebbe-
ro anche l’esperimento epico del  Satyricon  e l’ars poetica di  Sat. 118. Come 
emerso, l’affinità fra l’impetus petroniano e il Götterapparat epico staziano ap-
pare più stretta. Silio, invece, rappresenta in effetti un indirizzo più conserva-
tore, che mira a rispondere e a “correggere” l’anti-epica di Lucano, con una 
restaurazione degli dèi della tradizione che ridona alla storia un senso cosmi-
co (e insieme un telos positivo) e all’epica la sua funzione celebrativa. Anche 
nell’indagine del ruolo del divino dei  Punica, tuttavia, si ritrovano tracce del 
“lascito lucaneo” e qualche confronto con il Bellum risulta particolarmente 
istruttivo193. Meritano una menzione la sostanziale assenza di Giove nei pri-

riguardo Walde 2012, 62 n. 15; sull’esistenza di un’epica (almeno in parte) “lucanea prima 
di Lucano” possibilista Bramble 1982, 487 (su Cornelio Severo: «It cannot be said with 
certainty that Cornelius dispensed with the Olympians: but Jupiter would have looked 
decidedly unhappy in such surroundings»).

192 «Real-life Eumolpus» è definizione di Leigh 2007, 489; cfr. anche Wilson 2013, 16: «Silius 
Italicus is a dyed-in-the-wool Petronian» (per Wilson il punto di vista di Eumolpo coinci-
derebbe con quello dell’autore-Petronio: ma, a tacer d’altro, davvero Petronio, così come 
Silio, si rispecchierebbero sic et simpliciter nella “poetica del furor” di Eumolpo?). Vd. infine 
Martin 1975, 223: «Le personnage d’Eumolpe représente Silius Italicus lui-même».

193 Vd. il capitolo siliano in Feeney 1991. Per il rapporto Lucano-Silio cfr. almeno Marks 
2010, Schubert 2010, Criado 2013, 196 n. 8, Fucecchi 2020, 67-74. Sull’epos mitologico di 
Valerio Flacco, oltre al corrispondente capitolo di Feeney 1991, cfr. Stover 2012, che sot-
tolinea l’elemento antilucaneo, e Criado 2013, che, per contro, mette a fuoco le affinità  
con Stazio e le “teodicee problematiche” di Ovidio e Lucano. Vd. in generale i saggi rac-
colti in Donovan Ginsberg–Krasne 2018 (in cui il  Bellum petroniano non viene affatto 
valorizzato). Per discussioni su questo tema devo un ringraziamento a Ludovico Pontig-
gia, che ha in preparazione un ambizioso lavoro sulla ricezione di Lucano nell’epica fla-



                                    Stefano Poletti                                                  218

mi due libri dei Punica e il suicidio di massa di Sagunto nel finale del secondo 
libro (un’altra specie di “conflitto fratricida”), con la partecipazione di Tisi-
fone e di una personificazione allegorica,  Fides (espressione di un punto di 
vista critico alternativo all’Olimpo, in maniera non dissimile dalla  Pietas  sta-
ziana). Va inserita in questa cornice anche la citata scena alpina del terzo li-
bro, con l’Annibale-Titano che, simbolicamente, arriva a sfidare l’Olimpo194.

In conclusione, anche il confronto con l’epica flavia induce a rigettare fa-
cili etichette quali “virgilianismo” o “reazione meramente conservatrice” per 
l’apparato divino del  Bellum e ad apprezzarne, per contro, la complessità e, 
insieme, l’unicità nel quadro dello sviluppo dell’epos latino. L’autore-Petronio 
sembra indicarci il difficile percorso di ricostruzione del Götterapparat dopo la 
Pharsalia in generale e sul tema trattato nella Pharsalia in particolare. In que-
sto il  Bellum costituisce un prezioso specimen di  epos postlucaneo, un “saggio 
epico” denso ed enigmatico, che si inserisce, con grande consapevolezza, in 
un momento critico dell’evoluzione dell’epica latina e vuole offrire su di esso 
una riflessione significativa, difficilmente liquidabile con le categorie di “con-
servatorismo”, “fallimento” o “parodia”.  Come tale, il  Bellum  può (e deve) 
essere confrontato con l’epica flavia –  comunque lo si voglia datare e co-
munque si intenda un possibile rapporto imitativo195. 

via.
194 In generale, cfr. Feeney 1991, 307-308; sulla complessa interazione fra l’episodio di Sa -

gunto in Silio e le personificazioni staziane cfr. Marks 2013, Walter 2013, Ripoll 2015, 
434-436 (ognuno rappresentante di una posizione diversa sulla questione della priorità 
cronologica fra  Tebaide  e  Punica); vd. ancora Donovan Ginsberg–Krasne 2018 (in part. 
Marks 2018 e Bernstein 2018). Sulle personificazioni allegoriche in Silio cfr.  Vinchesi  
2001, 26-28. Sull’Annibale-Titano vd. cap. 4 § 4.

195 In effetti, interessanti scenari (e finora a mio parere poco esplorati, un po’ paradossal-
mente) si aprono anche considerando l’eventualità in cui sia Petronio ad imitare Stazio e 
Silio. In tale prospettiva l’autore del Satyricon trarrebbe ispirazione da una scena quale 
quella di  Theb.  8 con protagonista Plutone, un significativo momento di rovesciamento 
delle convenzioni epiche, per dare corpo agli “dèi della Pharsalia” nel suo specimen di epos 
postlucaneo, con un ridimensionamento dell’apparato divino tradizionale per certi versi  
ancor più drastico rispetto alla Tebaide staziana. Allo spunto della scena staziana (in sé al-
quanto estrema) verrebbe dato così un valore emblematico, a rappresentare la crisi delle 
forme tradizionali dopo Lucano. Discorso analogo vale per l’ambigua teologia della sce-
na alpina dei Punica e per la rappresentazione dell’eroe epico.



Teologia della guerra civile                                         219

Al di là di alcuni tratti caricaturali e del giudizio sulla riuscita o meno del 
poemetto, l’impetus di Eumolpo è influenzato dalla rivoluzione del poeta della 
Pharsalia proprio nella rappresentazione dei suoi dèi, per quanto il personag-
gio in 118 si esprima in senso conservatore e antilucaneo. Lasciando traspari-
re, con  sottile ironia, questa “contraddizione”,  l’“autore nascosto” sembra 
porre sotto i riflettori il lascito inevitabile del poema di Lucano, perfino nei 
più strenui sostenitori del “classicismo” e del primato del Romanus Vergilius.



CAPITOLO 4
 CESARE SULLE ALPI.

 L’EROE E IL POETA ALLE PRESE COI SEGNI DEL DIO

1. Un Cesare postlucaneo, un enigma teologico

In questo capitolo ci concentreremo sull’unico personaggio del Bellum ci-
vile di Petronio che possa aspirare al titolo di eroe, Cesare, e sulla scena che 
lo vede protagonista, il passaggio delle Alpi. 

La preminenza del personaggio risalta ancora di più se si confronta la se-
zione “cesariana” del poemetto con lo spazio concesso ai suoi avversari poli-
tici. Petronio sembra riproporre consapevolmente (ed estremizzare) la pecu-
liare struttura narrativa di Pharsalia 1: anche in Lucano, nel racconto della pri-
ma fase del conflitto, Pompeo e Catone ricoprono una parte del tutto margi-
nale, al contrario di Cesare.

Nel Bellum Pompeo viene liquidato in pochi versi. Vittima della volubilità 
della Fortuna, ha perso tutta la sua grandezza in una fuga vergognosa (vv. 
238-244); Discordia invita Pompeo, incapace di difendere Roma, a fuggire (e a 
combattere) a Durazzo e poi in Tessaglia (vv. 292-294)1. Qualcosa di simile 
avviene in Pharsalia  1, dove Pompeo compare solo in un emistichio che ne 
descrive la fuga – ben poca cosa a confronto della funzione narrativa di Ce-
sare che attacca la patria2.

1 Si ricordi anche l’epitaffio dei vv. 61-66 sulla morte dei triumviri. Yeh 2007, 140 nota che 
Cesare non nomina esplicitamente l’avversario nel suo discorso (si limita solo alle allusio-
ni dei vv. 165-168).

2 Lucan. 1, 521-522 danda tamen venia est tantorum danda pavorum: / Pompeio fugiente timent . Ro-
che 2009 ad loc. commenta: «Petr. 123.238-44 is expansive by contrast with the present 
line». Va rilevato, tuttavia, che la maggior parte dell’espansione messa in atto da Petronio  
ha evidenti rapporti con la descrizione della fuga da Brindisi in  Pharsalia  2 (Collignon 
1892, 196-197, Kershaw 1991, 559-560):  Lucan. 2, 708 heu pudor, exigua est fugiens victoria 
Magnus (la vergogna del Grande che fugge); 2, 725-730 (il capovolgimento della sorte del 
dominatore del mare); cfr. anche 2, 576-595 (elenco delle imprese di Pompeo). Petronio, 
nel suo sforzo di imitazione e, insieme, di compressione narrativa, sembra qui fondere 
due momenti decisivi della fuga di Pompeo, che in Lucano sono anche riecheggiati dal  
punto di vista intratestuale (cfr. Fantham 1993, 22 e 33: «What was restricted to one brief 



Teologia della guerra civile                                         221

In Petronio Catone viene confinato a un fugace riferimento alla sua scon-
fitta elettorale3 (vv. 45-49):

pellitur a populo victus Cato; tristior ille est,
qui vicit, fascesque pudet rapuisse Catoni.
[namque – hoc dedecoris populo morumque ruina –]
non homo pulsus erat, sed in uno victa potestas
Romanumque decus.

In questo passo è ribadita la superiorità morale del personaggio nel qua-
dro della decadenza della società romana. Come notano i commentatori pe-
troniani, è probabile, inoltre, che il v. 45 voglia alludere alla famosa sentenza 
lucanea victrix causa deis placuit, sed victa Catoni (Lucan. 1, 128) – unica (ma im-
portante) menzione di Catone in Pharsalia 14. Il Bellum riprende tale presenta-
zione, lapidaria ed elogiativa. Tuttavia nel nuovo contesto essa rimane su un 
piano puramente moralistico, senza alcun approfondimento storico e senza 
alcun disegno ideologico coerente, quasi fosse un mero  flosculum del retore 
Eumolpo nella sua magmatica tirata  iniziale. Si tratta, in definitiva, di una 
reinterpretazione ben poco pregnante del Catone di Lucano e, soprattutto, 
del peso teologico (e ideologico) della sua sententia – da una lotta titanica con-
tro Cesare e gli dèi si scade nel moralistico sdegno per la repulsa elettorale5. 

phrase in the first book is fully developed in the pathetic description of  Pompey at sea 
that ends book 2»). Una simile riflessione sulla passata grandezza di Pompeo ritorna nelle 
fonti storiche proprio in relazione alla fuga da Brindisi (Flor. 2, 13, 2, forse influenzato  
da Lucano; Cass. Dio 41, 13). Sul tema cfr. Poletti 2018, 207 n. 31. 

3 Due sono le repulsae di Catone: nel 56 a.C., per la pretura dell’anno seguente (Sen. Const. 
1, 3, Sen. Epist. 71, 8, Plut.  Cat. Min. 42, Pomp. 52, 3, Cass. Dio 39, 32) e nelle elezioni 
consolari del 52 a.C. per il consolato del 51 a.C. (Plut. Cat. Min. 49-50, Cass. Dio 40, 58). 
La prima sembra essere interpretazione leggermente minoritaria. Eppure, secondo Plu-
tarco, Catone stesso riconobbe che le elezioni del 52 a.C. si erano svolte secondo regole. 
Quelle per la pretura del 55 a.C. offrirono invece un vergognoso spettacolo di irregolarità 
e corruzione dilagante, abilmente orchestrate dai triumviri (cfr. le succitate fonti).

4 Si ricordi però anche Lucan. 1, 313 “nomina vana, Catones” (discorso di Cesare).
5 Seguo qui la convincente analisi di Wiener 2006, 211-212, la quale nota anche che «ob er 

[scil. Catone] als eigene Gestalt und Gegenspieler Caesars in Eumolps Epos eingeführt 



Stefano Poletti                                                  222

Il Cesare petroniano è stato spesso considerato una figura sostanzialmen-
te positiva, una vera e propria risposta a Lucano, al suo Cesare “demoniaco” 
e dunque, in ultima analisi, alla sua concezione della guerra civile6. Il perso-
naggio senz’altro viene  raffigurato da Eumolpo con tratti eroici ed accenti 
celebrativi: l’ingrata Roma del v. 647, il discorso apologetico (vv. 156-176), gli 
omina laeta (vv. 177-182), il comportamento da eroe nell’attraversamento delle 
Alpi (vv. 183-204), la similitudine con Ercole e Giove alla fine dell’episodio 

werden sollte, wird daraus nicht erkennbar». Cfr. anche Grimal 1977, 78 (secondo cui, 
però, Lucano “correggerebbe” la presentazione di Petronio), Häußler 1978, 35, Sullivan 
1982, 153, Donié 1996, 143 n. 274-275.  Collignon 1892, 197 e, più di recente,  Jensson 
2004,  234-235 considerano il  riferimento petroniano a Catone come ideologicamente 
motivato. Rudich 1997, 237 sottolinea l’ambiguità e, insieme, la possibilità che Petronio 
stia fornendo una parodia di Lucano e del suo credo repubblicano. 

6 Questa idea, già presente in Mössler, Kindt 1892 e Friedrich 2010 [= 1938], 371 è stata 
rilanciata da Sullivan in diversi suoi lavori (Sullivan 1968, 165ss.; 1968a; 1982; 1985) e da 
Donié 1996, 138-149, che si  sofferma proprio sul  Bellum nel suo studio d’insieme sul 
Caesarbild in der römischen Kaiserzeit. Cfr. anche la prospettiva (a dire il vero più sfumata) di 
Yeh 2007, 137-149, che considera la scena alpina come una forma di apoteosi del perso-
naggio-Cesare. Si ricordi che Grimal 1971 interpreta la Pharsalia come  risposta al “filoce-
sarismo” del poemetto del Satyricon.

7 V. 64 Iulius ingratam perfudit sanguine Romam. Il nesso perfundere sanguine si trova in relazione 
alla morte di Cesare in Lucan. 10, 338-341 dignatur viles isto quoque sanguine dextras,  / quo 
Fortuna parat  victos  perfundere  patres,  /  poenaque civilis  belli,  vindicta  senatus,  /  paene data  est 
famulo.  Si noti la prospettiva ben diversa rispetto a quella trasmessa dall’ ingratam del Bel-
lum: «The ingratitude of  Rome to Caesar is Eumolpus’ riposte to Lucan’s parade of  re -
publicanism» (Schmeling–Setaioli ad loc.); cfr. Vell. 2, 57, 1 ille […] incautus ab ingratis occu-
patus est. Sulle allusioni alla morte di Cesare in Lucano (spesso legata all’idea di “punizio -
ne”) cfr. supra pp. 75-76 n. 74. Tuttavia, come in Flor. 4, 2, 95 (sic ille, qui terrarum orbem ci-
vili sanguine impleverat, tandem ipse sanguine suo curiam inplevit), è sottesa probabilmente l’idea 
che  Cesare ha versato sangue romano e ora versa il suo sangue su Roma. Perfundere è at-
testato nel Bellum in altri due casi per gli spargimenti di sangue: v. 96 iam pridem nullo per-
fundimus ora cruore; v. 214 Germano perfusas sanguine turmas (altrove in Petronio si veda 133, 3 
vv. 6-7 non sanguine tristi / perfusus venio). Perfundere sanguine/cruore, fin dalla sua prima atte-
stazione poetica (in Catullo), ha un rapporto molto stretto con le lotte fratricide: cfr. Ca-
tull. 64, 399 perfudere manus fraterno sanguine fratres, ripreso in Verg. Georg. 2, 510 e in Ovid. 
Met. 5, 155-156 (il G/germano del v. 214 del Bellum è un pun che s’inserisce bene in questa 
trafila; vd. anche il v. 163).



Teologia della guerra civile                                         223

(vv. 205-208) sono tutti dati che concorrono a una sua presentazione favore-
vole. 

A una tale lettura  sono stati contrapposti l’enfasi sull’amor vindictae  che 
motiva il personaggio (v. 142 vindictaeque actus amore; cfr. anche v. 159 “vulnere 
cogor”) e il suo incitamento al furor (v. 168 “ite furentes”). Se si presta attenzione 
allo sfondo dei deorum ministeria del poemetto, il quadro diventa decisamente 
più complesso. Fra i sostenitori dell’interpretazione filocesariana del  Bellum, 
Donié 1996, 147-148 si è preoccupato di analizzare il rapporto fra Cesare e 
gli dèi (corsivo mio): 

Selbst die nicht zu leugnenden verwerflichen Taten Caesars 
im Bürgerkrieg sind demnach durch die unmittelbare Auffor-
derung einer göttlichen Instanz, und wenn es auch nur Discordia 
ist, legitimiert.

Difficilmente si può considerare questa forma di legittimazione del tutto 
priva di ambiguità, specialmente dopo le riflessioni sull’apparato divino svol-
te nei capitoli precedenti. Cesare funge da strumento delle forze infernali e 
della Fortuna, mettendo in atto la catastrofe da loro pianificata8, una cata-
strofe che la voce narrante sembra in una certa misura condividere. Inoltre, 
tali divinità appaiono interessate unicamente alla distruzione di Roma e, al 
contrario degli dèi tradizionali dell’epos, non manifestano alcuna preoccupa-
zione per la sorte di Cesare né forme di attaccamento o protezione nei suoi 
confronti – e si ricordi che Cesare nelle fonti (anche in Lucano) è ritratto 
spesso proprio come “protetto” della Fortuna9. Laddove si allude all’ingrata 
Roma, il narratore precisa che destino del personaggio è cadere vittima della 
feralis Enyo, dopo che la Fortuna se n’è servita per i propri scopi, al pari di 
Crasso e Pompeo (vv. 61-66). Sconcertante risulta il punto su cui batte Do-

8 Donié 1996, 142-143 e Yeh 2007, 145-148 considerano questo aspetto soprattutto in un 
senso positivo: Cesare è “l’uomo del destino”.

9 Su Cesare protetto della Fortuna cfr. Miano 2018, 140-155; su Cesare e la Fortuna in Lu-
cano vd. almeno Friedrich 2010 [= 1938], Matthews 2008, 74-83, Walde 2012, Lancellotti 
2020.



Stefano Poletti                                                  224

nié, ovvero le parole della Discordia: a lei viene demandato il compito di 
sancire profeticamente la divinizzazione di Cesare (v. 290 “dive”).

Un altro fautore di una visione positiva del Cesare petroniano, Yeh, indi-
vidua alcune somiglianze fra il condottiero e Plutone (due “sovrani adirati e 
offesi”, che si appellano alla Fortuna) e le legge come una sorta di apoteosi  
dell’eroe10. Il parallelo è di indubbio interesse e suggerisce la centralità di Ce-
sare nella narrazione petroniana, ma, sulla base di quanto detto su Dite nei 
precedenti capitoli, tale interpretazione appare senz’altro semplicistica.

I sostenitori di un Petronio filocesariano, infine, cercano di dissociare il  
Cesare del Bellum dal fantasma di Annibale – un’impresa ardua. Cesare sem-
bra sì ricevere il sostegno degli dèi (vd. gli  omina  dopo il suo discorso), ma 
viene subito ostacolato da una violenta tempesta dagli evidenti risvolti sim-
bolici, quasi fosse un nuovo Annibale che sta valicando un limite sacro per 
portare la “tempesta della guerra civile” in Italia.

La supposta positività della figura di Cesare nel Bellum è pertanto inestri-
cabilmente (e inevitabilmente) connessa alla complessa questione della rap-
presentazione del divino e, insieme, della funzione della voce narrante del 
poeta epico, che si ritrova a condividere la prospettiva dei suoi dèi e, al con-
tempo, sembra investire il  personaggio del  ruolo di “eroe”. Se  appare ri-
schioso incasellare sic et simpliciter il Cesare petroniano nella categoria di filo-
cesarismo e nella polemica con Lucano, più promettente è la tendenza inter-
pretativa  attenta ai  tratti  ambigui  (e  potenzialmente “anticesariani”),  che 
sembrano segnare una continuità con la  Pharsalia  lucanea11.  L’ambiguità del 

10 Il parallelo strutturale proposto da Yeh 2007, 143-144 è molto dettagliato e convincente 
e  coinvolge  anche  l’ekphrasis sul  locus  horridus (Plutonium  da  una  parte  e  passo alpino 
dall’altra) e i successivi segni divini. Yeh 2007, 144 nota che Plutone si rivolge alla Fortu-
na (vv. 79-80) e Cesare a Giove (v. 156), ma a mio parere è da valorizzare il pregnante iu-
dice Fortuna del v. 174 (in entrambi i casi, insomma, la decisione suprema spetta alla For-
tuna). Sul rispecchiamento simbolico Cesare-dèi vd. supra pp. 188-190.

11 Zeitlin 1971, Häußler 1978, 134-136, Connors 1989, passim e Aresi 2019. Si ricordi che la 
teoria della “fractured voice” interpreta la voce narrante della Pharsalia come “scissa” fra 
istanza cesariana e anti-cesariana/repubblicana (sulla teoria e i suoi limiti cfr. supra pp. 31-
32 n. 57). Come vedremo, l’immedesimazione di Eumolpo con le sue divinità infere sem-
bra confliggere, in una certa misura, con l’immedesimazione con il suo (pure “furente”) 
eroe-Cesare.



Teologia della guerra civile                                         225

personaggio (il facile gioco del filo/anticesarismo, che tanto ha esercitato i 
critici petroniani e non solo) va però qui inquadrata in una cornice più am-
pia, che tenga adeguatamente conto della crisi della forma epica (e in parti-
colare della rappresentazione del divino) messa in scena nel Bellum. Tale pro-
blema interpretativo, in altre parole, è strettamente connesso al peculiare ap-
parato divino che il poeta-Eumolpo (re)introduce nel suo epos della guerra ci-
vile. Nel colloquio fra Dite e Fortuna il topos del concilium deorum (e in partico-
lare dell’incontro a due) viene riletto in un’ottica decisamente anticonvenzio-
nale, in cui l’introduzione della Fortuna ha conseguenze paradossali e desta-
bilizzanti.  Anche la  scena che riguarda Cesare comporta una significativa 
reinterpretazione di  alcuni caratteri tipici dell’epos,  primo fra tutti  la figura 
dell’eroe e la sua modalità di interazione col piano divino.

In questo capitolo analizzeremo da diverse prospettive l’enigma teologico 
di questo Cesare postlucaneo, un’altra ambages del poema. Punto di partenza 
ineludibile è il trasferimento del setting dal Rubicone alle Alpi – una mossa dai 
notevoli tratti  metaletterari,  che oggettiva la “scalata verso il  sublime” del 
poeta Eumolpo e la sua libertà poetica rispetto alle res gestae. Il cambiamento 
di scenario problematizza lo statuto epico (oltreché ideologico) del suo eroe 
(Ercole o Annibale? Giove o Gigante?).

Il senso ultimo dei “lieti presagi di guerra civile” che il generale riceve, da 
confrontare con quelli che la tradizione colloca prima del Rubicone, resta 
sfuggente: l’apparato divino, lungi dal “portare senso” nella narrazione epica, 
risulta incoerente e sbilanciato.  Il  setting, un  altare di Ercole, richiama non 
solo la visita dell’Enea virgiliano all’Ara Maxima (con gli omina ad essa legati), 
ma anche quelle di Annibale e dello stesso Cesare al tempio di Gades. Que-
sto sfondo vena la scena di ulteriore ambiguità, mettendo inoltre in risalto 
l’atteggiamento del Cesare petroniano, ben poco interessato ad approfondire 
(e a definire) il suo rapporto col divino.  

Infine, l’avanzata (faticosa) dell’eroe in mezzo alle intemperie alpine  va 
interpretata come una rilettura del topos della tempesta epica con la sua fun-
zione incipitaria (vd. Aen. 1) – quale dio (e perché) scateni la “tempesta” non 
è però chiaro. In quest’analisi l’Annibale dei  Punica  può rappresentare una 
vera e propria “cartina di tornasole” per la comprensione della scena petro-



Stefano Poletti                                                  226

niana  e,  in particolare,  della  dinamica  umano-divino (gli omina,  la  titanica 
avanzata sulle  Alpi).  Il  paradigma mitico (Ercole,  Giove) viene  esplicitato 
nella  complessa similitudine che chiude l’episodio (vv.  205-208). Questa è 
evidentemente ispirata alle “prime similitudini” dei poemi epici latini (Eneide, 
Metamorfosi, Pharsalia), che propongono una comparazione fra il piano politi-
co divino e umano (l’imperatore). Nel paragone petroniano si palesa un cer-
to grado di “reversibilità”, che trova il suo senso sullo sfondo della Pharsalia. 

Dietro al peculiare rapporto fra la voce del poeta Eumolpo, i suoi dèi e il  
suo eroe-Cesare (un ambiguo Ercole-Annibale, senza una chiara guida divi-
na), l’autore-Petronio mette in rilievo la difficoltà di ricostituire la forma epi-
ca tradizionale dopo la rivoluzione della Pharsalia.

2. Dal Rubicone alle Alpi: metapoetica di una scelta geografica

2.1.  La  scena  sulle  Alpi  come  paradoxologia:  storia  e  finzione 
nell’epos di Eumolpo

La  scelta di Eumolpo di trasportare dal Rubicone alle Alpi il  cadat alea 
(ovvero il momento “decisivo” della guerra civile, con la conseguente fuga 
da Roma) e, di fatto, l’inizio della vicenda terrena del poema è uno dei tratti  
più importanti e insieme più enigmatici del Bellum. Nel suo programma lette-
rario (118, 6) Eumolpo pone al centro il tema della libertà poetica rispetto 
alle res gestae. In questo senso la scena dell’incredibile avanzata di Cesare sulle 
Alpi costituisce la finzione poetica più audace del poemetto12. 

La rappresentazione delle Alpi e in particolare del passaggio di Annibale 
era oggetto di dibattito nella storiografia antica, proprio per la componente 

12 I commentatori petroniani, rinviando a Iuv. 10, 166-167 i, demens, et saevas curre per Alpes / 
ut pueris placeas et declamatio fias, ricordano che l’attraversamento delle Alpi di Annibale era 
tema di declamazione. Il passo di Giovenale è un’interessante testimonianza sulla figura 
di Annibale (con la sua controversa, famosa e travagliata vicenda storica) nella cultura de-
clamatoria.  Più difficile stabilire quanto fosse diffuso (in poesia e nella declamazione) il 
tema degli avventurosi passaggi delle Alpi da parte di Cesare (Norden 1927 ad loc. ipotiz-
za fosse un vero e proprio “Seitenstück” dell’avventura annibalica; cfr. n. 45 e 64 in que-
sto cap.).



Teologia della guerra civile                                         227

di “invenzione” e di “straordinario” che caratterizzava molti resoconti.  Fa-
mosa è la presa di posizione di Polibio. Lo storico accusa di paradoxologia, di 
ricerca smaniosa dell’ekplexis e, soprattutto, di falsità i racconti degli storici 
precedenti: la realtà storica oltreché geografica (la descrizione delle Alpi) era 
stata così deformata in modo inaccettabile, anche con l’aggiunta dell’inter-
vento divino. Livio (Liv. 21, 29, 7-30, 11) sembra recepire questa critica poli-
biana in un modo originale: è Annibale a farsi portavoce di un punto di vista 
razionalistico davanti ai suoi soldati spaventati dalle Alpi; d’altra parte tanto 
le montagne quanto la traversata sembrano dar corpo alle paure di questi ul-
timi, smentire le parole confortanti del generale cartaginese e, almeno in par-
te, confermare la terribile fama che circonda le Alpi13. Silio Italico sviluppa il 
modello liviano e lo traspone in poesia caricandolo di un potente significato 
epico  e  “teomachico”,  marcando così  metaletterariamente  il  superamento 
della sua fonte storiografica14. 

Eumolpo si muove sulle orme di Livio e il viaggio di Cesare sulle Alpi se-
gna un momento centrale nella teologia del poemetto (in questo sono deter-
minanti non solo l’eco annibalica, ma anche il topos della poetica tempestas: ci ri-
torneremo). A livello preliminare, va messa a fuoco l’importanza di questa 
scena nella poetica di Eumolpo per quanto riguarda il  legame fra storia e 
poesia, o meglio, il superamento della storia da parte dell’epica. Come ben 
attesta il  brano polibiano, il passaggio delle Alpi può essere considerato un 
locus classicus del rapporto fra res gestae e finzione, fra storia e fama. Eumolpo 
sceglie proprio questo luogo, cui però aggiunge provocatoriamente un “rin-
caro” non da poco: il  setting e i  mirabilia connessi alla tradizione del viaggio 
annibalico vengono da lui trasferiti a un’epoca ben più recente, ovvero alla  
vicenda storica di Cesare.

Come detto, Polibio osservava che le difficoltà di Annibale nell’attraver-
samento delle Alpi riferite dagli altri storici fossero inverosimili e in definiti-
va false, come lui stesso aveva potuto constatare per esperienza diretta; per 
di più i Galli, prima dei Cartaginesi (e anche in tempi recenti), avevano supe-

13 Seguo qui l’illuminante interpretazione di Feldherr 2009 e Levene 2010, 149-157.
14 Cfr. Chaudhuri 2014, 237:  «Set against the more theomachic mise en scène, Silius at-

tempts to elevate the correspondingly theomachic Hannibal above his historiographical 
predecessor, and concomitantly to elevate the Punica over its historiographical source».



Stefano Poletti                                                  228

rato le Alpi con eserciti15. Su questo sfondo si misura ancor meglio l’audacia 
della  finzione di  Eumolpo, che applica un analogo racconto incredibile  a 
un’epoca in cui i trasferimenti di truppe sull’arco alpino non erano certo un 
evento  straordinario16.  Un  aspetto  interessante  (e  tutto  paradossale) 
dell’invenzione poetica riguarda proprio alcune linee fondamentali dell’episo-
dio, in cui si può intravedere il contrasto fra “realtà”/“storia” (o almeno “ve-
rosimile”) e “fantasia”. Mi riferisco in particolare all’atteggiamento dei per-
sonaggi all’inizio della scena. Nella saga annibalica (nel resoconto liviano così 
come nel più razionalista Polibio) i soldati sono spesso scoraggiati, ove non 
angosciati, dalle difficoltà dell’impresa e spetta al  condottiero il compito di 
rincuorarli. Il famoso discorso di Annibale dalla cima delle Alpi (Polyb. 3, 54, 
1-3; Liv. 21, 35, 6-9), con la vista dell’Italia, dopo la difficile salita, viene pre-
so a modello da Eumolpo per la sua scena alpina. Cesare tiene un discorso 
proprio da una simile posizione (vv. 152-155): haec ubi calcavit Caesar iuga milite 
laeto / arripuitque17 locum, summo de vertice montis / Hesperiae campos late prospexit, 
et ambas / intentans cum voce manus ad sidera dixit […]. Nel Bellum la salita è già 
avvenuta: l’esercito è riuscito ad “espugnare” un tremendo locus horridus (così 
lo presenta il poeta ai vv. 144-151). Eppure i soldati non sono per nulla sco-
raggiati o impressionati, né da quanto compiuto né da quanto li attende (v. 
152 milite laeto). Anche il discorso di Cesare al suo esercito, pur condividendo 
con quello di Annibale l’appello alle avventure vissute insieme (un topos in si-
mili  contesti),  non  accenna alla  difficoltà dell’impresa dell’attraversamento 

15 Polyb. 3, 48, 5 ὁμοίως δὲ καὶ τὰ περὶ τῆς ἐρημίας, ἔτι δ᾽ ἐρυμνότητος καὶ δυσχωρίας 
τῶν τόπων ἔκδηλον ποιεῖ τὸ ψεῦδος αὐτῶν; 6; 11-12.

16 Su questo tema cfr. Jourdain-Annequin 2011, passim.
17 Stampo la mia congettura arripuitque in luogo del tràdito oravitque: si tratterebbe di un’imi-

tazione di Aen.  11, 531, ove si trova significativamente lo stesso sintagma (arripuitque lo-
cum) per Turno che prende posizione sulla cima di un monte . Gli editori petroniani, con-
siderando a ragione il testo tràdito insostenibile, hanno finora preferito la congettura di 
Sambuco optavitque, il cui senso appare tuttavia problematico. I casi virgiliani di optare lo-
cum presentano sempre il dativo (Aen. 1, 425 optare locum tecto; 3, 109 optavitque locum regno), 
senza il quale l’espressione risulta in effetti molto vaga; il riferimento a un accampamento 
postulato da molti (sott.  castris), sulla scorta  dell’accampamento di Annibale sulle Alpi, 
non appare qui convincente. Sul problema cfr. Harrison 2003, che propone obtinuitque, e 
Poletti 2015 per ulteriori argomenti.



Teologia della guerra civile                                         229

delle Alpi. Atteggiamenti e comportamenti, questi, verosimili, anche storica-
mente, e ben comprensibili in un’ottica razionalistica “alla Polibio”. Eppure, 
di lì a breve, Cesare e i suoi soldati si ritrovano improvvisamente catapultati 
in un’inaspettata “sceneggiatura poetica”:  la  paradoxologia  di Eumolpo sor-
prende il lettore, ma certo anche gli stessi personaggi storici da lui rappre-
sentati. Il contrasto fra res gestae e finzione poetica non potrebbe essere (iro-
nicamente) più stridente.

Non è forse un caso che una Fama personificata venga introdotta subito 
dopo l’episodio sulle Alpi18. Si tratta anche qui di una scena tipica: la F/fama 
diffonde il panico fra la popolazione, mescolando vera  e  falsa, ingigantendo 
gli eventi e insieme ad essi le paure – una scena corrispondente a Lucan. 1, 
469-472,  ove però appare una  fama significativamente “de-personificata”19. 

18 Vv. 209-214 dum Caesar tumidas iratus deprimit arces, / interea volucer motis conterrita pinnis / 
Fama volat summique petit iuga celsa Palati, / atque hoc † Romano † tonitru ferit omnia † signa †: / 
iam classes fluitare mari totasque per Alpes / fervere Germano perfusas sanguine turmas.  A causa 
della grave corruttela sfugge il senso preciso dell’azione della Fama. La congettura di  
Watt 1986, 183 fingens per signa insieme a Romanos di Bouhier (due interventi accettati da 
Müller4) va nella giusta direzione dal punto di vista sintattico (Romanos è probabile, così 
come un omnia+participio), ma non è soddisfacente dal punto di vista del senso, perché 
«l’annuncio di un imminente arrivo a Roma di forze cesariane difficilmente potrebbe es -
sere presentato come una completa invenzione della fama» (Labate 2014, 184, che pro-
pone omina firmans). Notoriamente la Fama è tam ficti pravique tenax quam nuntia veri (Verg. 
Aen. 4, 188), mescola facta atque infecta (v. 190), anche se in questo caso «Fama is even 
more mendacious than usual because she herself  has been frightened by the news she 
brings (conterrita, BC 210). […] It is a lie when Fama says that Caesar’s fleet is at sea […], 
for his strength at sea was practically non-existent» (Connors 1989, 121). Sicuramente 
l’episodio di Cesare sulle Alpi è  la “finzione” più audace del poeta-Eumolpo.  Forse la 
menzione di classes potrebbe rievocare ominosamente l’attacco dei Greci a Troia (cfr. la 
Fama ovidiana in Ovid.  Met. 12, 64-65 fecerat haec notum Graias cum milite forti / adventare 
rates; cfr. Petron. 89 v. 11 con n. di Habermehl) o la minaccia della flotta punica. Modello 
di iam classes fluitare mari totasque  sembra essere Manil. 5, 51 Punica nec toto fluitabunt aequore 
rostra, rivisitato anche nel v. 281 ac toto fluitantes orbe catervas (Manil. 5, 52 Actiacosque sinus è 
ripreso invece al  v. 115).  Ai  vv.  213b-214 si  concretizza un altro incubo dei  Troiani-
Romani, ovvero l’attacco dalle Alpi dei Galli e/o dei Cartaginesi: cfr.  anche Lucan. 2,  
535-536 Gallica per gelidas rabies effunditur Alpes, / iam tetigit sanguis pollutos Caesaris enses.

19 Lucan. 1, 469-472 vana quoque ad veros accessit fama timores / inrupitque animos populi clademque 
futuram / intulit et velox properantis nuntia belli / innumeras solvit falsa in praeconia linguas. Luca-



Stefano Poletti                                                  230

La Fama di Eumolpo riporta a Roma (e distorce) le notizie sull’avanzata di 
Cesare sulle Alpi, ovvero quanto appena raccontato, o meglio, inventato dal 
poeta. La sua presenza in questo punto della narrazione potrebbe ricoprire 
una funzione metapoetica: la Fama segnala l’audace “fiction”, la libertà poeti-
ca di Eumolpo nel racconto di Cesare sulle Alpi, in una maniera non dissimi-
le dalla Fama virgiliana nel racconto dell’amore di Didone ed Enea20. L’inter-
vento  della  personificazione segna  l’inizio  di  una  guerra  catastrofica  per 
Roma, cui lo sfondo alpino e il parallelismo con Aen. 4 aggiungono echi sug-
gestivi: Cesare sta arrivando sotto le sembianze di un nuovo Annibale21. La 
Fama, terrorizzata, cede il passo alla Discordia22.

no usa una costruzione tipica di questi contesti per introdurre i rumores dell’arrivo di Ce-
sare: est qui ... adferat (1, 473-475; cfr. Roche 2009). Petronio, insomma, dà un’aura virgilia-
na alla fama “spersonalizzata” di Lucano (Grimal 1977, 186, Courtney 2001, 185, Hardie 
2009, 227-228, Hardie 2012, 181-183).

20 Verg.  Aen. 4, 173-195. Sulla storia di Enea e Didone come «most daring invention» e il  
valore metapoetico della Fama in essa vedi Hardie 2012, 109-110 e passim. La questione è 
sviluppata con finezza da Giusti 2018, 168-176.

21 Hardie 2009, 103 su Aen. 4: «Because of  the actions of  Fama that day was the beginning 
of  much more than just Dido’s personal tragedy, leading inexorably to the show-down 
between Roma and Hannibal».  Sebbene, come vedremo fra breve, modello importante 
della  fuga  da Roma petroniana sia ovviamente quella da Troia di virgiliana memoria, è 
interessante che “l’inizio della  discordia” sia segnato, nel  Bellum e in  Aen.  4, da una fuga 
precipitosa messa in moto dalla Fama (con l’aggiunta, in Virgilio, dell’intermediazione di 
Mercurio,  che  porta  gli  ordini  di  Giove):  cfr.  ad  es.  vv.  224-225  gaudet  Roma  fuga, 
debellatique Quirites / rumoris sonitu maerentia tecta relinquunt; Verg. Aen. 4, 281-282 ardet abire 
fuga dulcisque relinquere terras / attonitus tanto monitu imperioque deorum. Fra i possibili contatti 
fra  Bellum e Aen.  4,  da  segnalare  anche  il  rapporto  simbolico  fra  Fama  e  Atlante 
(enfatizzato  da  Hardie  in  vari  suoi  lavori:  vd.  nota  seguente).  Sull’Atlante  si  ferma 
Mercurio, “doppio olimpico” della gigantessa  Fama, nel suo volo per raggiungere Enea 
(Verg. Aen. 4, 246-253). Nel Bellum le vette alpine sono rappresentate nei termini sublimi 
dell’Atlante virgiliano di Aen. 4 (vv. 144-151; cfr.  infra n. 49),  poco prima dell’entrata in 
scena della Fama: proprio da queste Alpi dai tratti “atlantici” partono l’avanzata di Cesare 
e, insieme, il volo della Fama petroniana.

22 La Fama di Eumolpo è un tuono gioviano (v. 212 tonitru ferit; Verg. Aen. 4, 175 mobilitate 
viget  virisque  acquirit  eundo,  come il  fulmine  di  Lucr.  6,  340-342),  ma non è,  come in 
Virgilio, la gigantessa malvagia che sparge con gioia lo scompiglio fra gli umani (Rosati 
2017, 58-59, Hardie 2012, 78-88 e passim). Simile agli uccelli spaventati di Aen. 5, 215 e 



Teologia della guerra civile                                         231

Anche la scena successiva (vv. 215-244) merita qualche considerazione. 
Al contrario della fabulosa traversata alpina di Cesare, il panico e la fuga da 
Roma, conseguenti al passaggio del Rubicone, sono un evento storico su cui 
abbiamo diverse testimonianze. Nel Bellum anche questo, tuttavia, è trasfigu-
rato dal filtro del mito e dalla finzione letteraria23.

Nella corrispondente scena della  Pharsalia Lucano propone una sorta di 
vituperatio nei confronti del popolo e del senato romano, in preda al terrore 
nonostante Cesare sia ancora lontano. Da una parte polemizza con le fonti 
che della fuga del gennaio 49 a.C. fornivano una versione patetica (a queste 
si  richiama probabilmente  la  commovente  descrizione  attestata  in Cassio 
Dione), dall’altra “dissacra” il modello virgiliano della fuga di Enea da Troia, 
ribaltando il topos dell’urbs capta.

In Petronio alcune scene si riallacciano, in polemica con la Pharsalia, alla 
rappresentazione eneadica così come alle fonti che riportavano gli eventi del 
49 a.C. con pathos, in una continuazione ideale e, insieme, di rivisitazione at-

505 (exterrita pennis; cfr. v. 210 conterrita pinnis), la Fama petroniana è preda di un terrore 
che la umanizza (v. 210 conterrita è ripreso prontamente in v. 217 pectora territa). In questa 
peculiare  rappresentazione  vanno forse  valorizzati  l’identificazione  fra fama e  popolo 
romano e il rapporto simbolico con la  discordia  del  bellum civile.  La “fama” nella/della 
guerra  civile  terrorizza  ed  è  terrorizzata  probabilmente  perché,  in  definitiva,  è  
autodistruttiva: cfr. la “morte della gloria” al v. 66 hos gloria reddit honores, che risponde al v. 
164 ‘quos gloria terret?”, l’aspirazione alla fama di Cesare, che “terrorizza” i suoi nemici, ma 
anche, paradossalmente, la Fama stessa. Sganciata dal disegno teleologico di Giove e del 
fatum, la guerra civile si configura come trionfo della morte e fine della fama di Roma (cfr. 
Hardie 2012, 164; su fama vs fatum in Lucano cfr. Dinter 2012, cap. 2). La levis  Fortuna 
abbandona il suo ruolo di Atlante che regge solidamente la  moles  e la  fama romana (vv. 
82-83) e, insieme al suo “doppio”, Discordia, provvede ad abbatterle. Sulle ramificazioni 
concettuali della fama cfr. Hardie 2009 e Hardie 2012, 3-11 (vd. anche gli indici:  “Atlas”, 
“Discordia”, “fatum”, “thunderbolt”).

23 Su questo tema mi riallaccio a Poletti 2018, in cui analizzo la costruzione retorico-lettera-
ria delle fonti storiche (vd. in particolare Cass. Dio 41, 7-9, Plut. Caes. 34) e poetiche (Lu-
can. 1, 466-522;  Bellum) che si soffermano sull’evento. Cfr. anche Seitz 1965, 225-227, 
Zeitlin 1971, 78, Grimal 1977, 190-193, Bramble 1982, 547-548, Connors 1989, 123-134, 
Tandoi 1992, 643, Rudich 1997, 234-235, Connors 1998, 136-137, Narducci 2002, 106 n. 
22.



Stefano Poletti                                                  232

tualizzante della narrazione patetica della Troiae halosis24. Ma ancora una volta 
una  siffatta  “virgilianizzazione”  rimane  imperfetta  e  l’attualizzazione  del 
mito nel contesto della guerra civile si risolve, inevitabilmente, nei toni indi-
gnati  e disillusi della  Pharsalia25.  Data la decadenza morale tratteggiata nel 
preambolo dei vv. 1-60, sono gli atteggiamenti pii e valorosi a suonare come 
l’eccezione26.

Nel racconto petroniano è singolare che il senato, vero protagonista della 
fuga, non venga citato esplicitamente (forse è vagamente alluso nei vv. 216-
220, nel dibattito delle diverse causae a Roma, o inglobato nella menzione di 
consoli e Pompeo al v. 238 gemino cum consule Magnus)27. Petronio, come Luca-

24 Vv. 226-228 ille manu pavida natos tenet, ille penates / occultat gremio deploratumque relinquit / 
limen; v. 229 sunt qui coniugibus maerentia pectora iungant.

25 Vv. 224-225 gaudet Roma fuga, debellatique Quirites / rumoris sonitu maerentia tecta relinquunt, v. 
228 absentem votis interficit  hostem,  vv.  230-232 onerisque ignara iuventus / id pro quo metuit, 
tantum trahit, omnia secum / hic vehit imprudens praedamque in proelia ducit ; vv. 237-243 quid tam 
parva queror?  gemino cum consule Magnus […] – pro pudor!  – imperii deserto nomine fugit.  Nella 
“vituperatio” dei personaggi in fuga presentati nei vv. 230-232 c’è anche un’evidente inver-
sione del ritratto dell’Ettore ovidiano che va in battaglia: Ovid. Met. 13, 82-84 Hector adest 
secumque deos in proelia ducit / quaque ruit, non tu tantum terreris, Vlixe, / sed fortes etiam; tantum 
trahit ille timoris. La tessera maerentia tecta del v. 225 arriva da Lucan. 5, 30. I versi 229-231 
(sunt qui coniugibus maerentia pectora iungant / grandaevosque patres, onerisque ignara iuventus / id  
pro quo metuit, tantum trahit) presentano una corruttela, giacché una coordinazione di patres 
e id (in dipendenza da trahit) o di pectora e patres (in dipendenza da iungant), pure accettata 
da diversi interpreti, appare difficilmente sostenibile. Fra i vari interventi proposti il più 
probabile resta l’ipotesi di una lacuna, con Müller4, dopo grandaevosque patres oppure, con 
Fuchs, dopo il v. 230. La iuventus petroniana sembra preoccuparsi solo di ciò a cui tiene – 
una presentazione non particolarmente “pia”. Forse nella lacuna è andata persa un’azio-
ne “altruistica” che coinvolge gli anziani padri (magari insieme alle madri?).

26 Connors 1989, 123. Cfr. anche Rudich 1997, 235: «Moral collapse implicitly results in the 
nation’s psychological breakdown allowing rumours to cause universal panic». 

27 Vv. 216-220 ergo pulsata tumultu / pectora perque duas scinduntur territa causas. /  huic fuga per 
terras, illi magis unda probatur, / et patria pontus iam tutior.  est magis arma / qui temptare velit 
fatisque iubentibus uti. Sul riferimento al senato in questi versi vd. Stubbe (sul v. 217), Gri-
mal 1977, 190-193, Tandoi 1992, 937-938, Schmeling–Setaioli ai vv. 217 e 221. Forse non 
a torto Mössler 1842, 25-26 (seguito da Baldwin, Schnur, Müller4 e Giardina–Cuccioli 
Melloni) elimina il v. 221 (vv. 221-223 [quantum quisque timet, tantum fugit ocior ipse.] /  hos 
inter motus populus, miserabile visu, / quo mens icta iubet, deserta ducitur urbe ): il verso appare 



Teologia della guerra civile                                         233

no e Plutarco, ricorre in questo contesto a una similitudine marinaresca28, ma 
con  una configurazione diversa e assai più vaga rispetto alle altre testimo-
nianze, che  accentuano il venir meno della guida del “nocchiero” (ovvero 
della classe dirigente)29. La rappresentazione petroniana relega sullo sfondo il 
senato per concentrarsi unicamente sulle concitate reazioni del popolo: la si-
militudine non parla né delle responsabilità del nocchiero né dell’abbandono 
della nave, ma si focalizza sulle reazioni di diverse navi alla tempesta30.

Nelle scene “storiche” del poema, «Petronius goes even further than Lu-
can in sacrificing historical truth to literary effect. […] Petronius seems to 
miss  the  most  striking  features  and  is  not  quite  equal  to  Lucan»  –  così 
Luck31, che però, a questo riguardo, non sembra separare l’autore-Petronio 
dal personaggio-Eumolpo, che della libertas poetica fa la propria bandiera.

particolarmente piatto e ipse non sembra dare un senso plausibile. Gli editori che man-
tengono il verso lo interpungono di solito in modo diverso (punto fermo dopo fugit) po-
stulando un’opposizione fra il senato, alluso nei versi precedenti, e ipse populus – bisogna 
però ammettere che il riferimento al senato sarebbe molto vago e difficilmente potrebbe  
giustificare l’enfasi di ipse. Come detto, la mancanza di una menzione esplicita dei senato-
ri resta un elemento notevole della narrazione petroniana.

28 Vv. 233-237 ac velut  ex alto  cum magnus  inhorruit  auster  / et  pulsas  evertit  aquas,  non arma  
ministris,  / non regimen prodest,  ligat  alter  pondera  pinus,  / alter  tuta  sinus tranquillaque  litora 
quaerit, / hic dat vela fugae fortunaeque omnia credit.

29 Cfr. Lucan. 1, 501-502 desilit in fluctus deserta puppe magister / navitaque, Plut. Caes. 34 ὥσπερ 
νεὼς ὑπὸ κυβερνητῶν ἀπαγορευόντων πρὸς τὸ συντυχὸν ἐκπεσεῖν κομιζομένης.

30 W. Ehlers ha proposto una serie di interventi pesanti sulla similitudine (trasposizione dei 
vv. 233-237 dopo il v. 220 e lacuna dopo il v. 236), accettati da Müller4 e Giardina–Cuc-
cioli Melloni. In questo modo la similitudine, con le diverse reazioni delle navi, verrebbe 
collegata alla presentazione del dibattito (in senato?) sulle diverse causae.  La soluzione è 
radicale  e  poco  convincente,  ma certo  rappresenta  una  reazione ad alcune  stranezze 
strutturali (ac velut senza correlativo, che però già Müller nelle edizioni precedenti segnala-
va come in sé plausibile rimandando a Norden 1927 a Verg. Aen. 6, 707; lo strano trico-
lon alter…alter…hic…) e, più in generale, alla vaghezza della similitudine. Tale vaghezza, 
tuttavia, è diretta conseguenza della nuova contestualizzazione petroniana. 

31 Luck 1972, 139.



Stefano Poletti                                                  234

2.2. Dal parvus Rubico di Lucano alle aeriae Alpes: la scalata poetica 
verso il sublime (e i suoi pericoli)

Passare dal Rubicone di Lucano (e della tradizione storiografica) alle Alpi 
è una scelta metapoetica  di non poco conto. In  questo panorama estetico-
letterario, frutto di pura invenzione, il personaggio-poeta si sforza di oggetti-
vare i  principi  della propria  arte e la propria originalità,  mentre Petronio, 
l’“autore nascosto”, sembra suggerircene obliquamente i limiti. Sia in Luca-
no che nel Bellum l’ostacolo naturale (il fiume, la montagna) è un luogo-limite 
carico di pregnanza simbolica, che segna un momento decisivo della guerra 
civile e al contempo l’incipit dell’azione epica32. Sostituire le parvi Rubiconis un-
dae  (Lucan. 1, 185) con le aeriae Alpes (v. 144) significa puntare audacemente 
a una materia sublime33 che Lucano, come il suo personaggio, aveva liquidato 
“frettolosamente” (cursu) nel primo verso della narrazione degli eventi34. Cru-
ciale  è lo spiazzante trasferimento del motto sul dado,  parimenti tralasciato 
da Lucano35. Il Cesare petroniano e, con lui, il suo poeta percorrono un sen-
tiero non battuto dall’autore della Pharsalia36.

32 Sugli aspetti metapoetici della scena lucanea cfr. almeno Masters 1992, 6-8, Giusti 2015, 
Karakasis 2018, 368-371, Antoniadis 2018.

33 Sulla “tensione verticale” delle Alpi come simbolo dell’anelito al sublime di Eumolpo cfr.  
Ripoll 2019.

34 Lucan. 1, 183-185 iam gelidas Caesar cursu superaverat Alpes / ingentisque animo motus bellumque 
futurum / ceperat (cfr. Ercole nella similitudine petroniana: vv. 205-206 Caucasea  decurrens 
arduus arce / Amphitryoniades). Una rapidità pure non meno pregnante e “sublime”: «The 
logic of  the sublime suggests that the ‘immense upheavals’ experienced by Caesar are 
directly connected with his having overcome (superaverat) the Alps. […] Shocking in their 
suddenness, Caesar’s actions out-sublime not only the Alps but the mountains’ previous 
conqueror too» (Day 2013, 116-120).

35 Vd. il § 3.4 di questo capitolo.
36 Courtney 2001, 184: «He [scil. Eumolpo] seems to be pointing to an opportunity missed 

by Lucan»; Schmeling–Setaioli al v. 144:  «The passage of  the Alps appeared more ex-
ploitable rhetorically to Eumolpus than the crossing of  the Rubicon». Limitatamente al 
rapporto col modello lucaneo, si può relativizzare l’idea di Connors 1998, 143, secondo 
cui «his [di Eumolpo] poetic road imagery rejects the Callimachean aesthetic of  the un-
touched path», anche se, come vedremo, la rilettura e il ribaltamento dei principi callima-
chei sono una cifra caratterizzante della contraddittoria poetica di Eumolpo.



Teologia della guerra civile                                         235

Dalle Alpi prende il via  l’avanzata cesariana sia in Lucano sia, come ve-
dremo, nella profezia  dell’Anchise virgiliano – un  dato importante, che va 
calato nei tratti annibalici della figura di Cesare (su cui ci concentreremo det-
tagliatamente nel § 4). In questa ardita metamorfosi storico-poetica gioca un 
ruolo anche la citazione delle Alpes resolutae (altro elemento annibalico)37 nel-
la  descrizione lucanea  dell’aumentata portata  del  Rubicone.  Il  poeta  della 
Pharsalia trasforma così le parvi Rubiconis undae in un epico turgidus amnis, ispi-
randosi alla nota similitudine oraziana fra il sublime Pindaro e un fiume in 
piena, che scende dalla montagna ingrossato dalle piogge38. Per tutta rispo-
sta, Eumolpo sembra prendere alla lettera il principio callimacheo di “andare 
alle fonti” e abbandona il Rubicone per trasferire il  setting della scena sulla 
cima di queste resolutae Alpes. Nelle sue Alpi domina proprio la componente 
acquea, nella dinamica di scioglimento e cristallizzazione, descritta con com-
piaciuto virtuosismo39, in particolare per quanto riguarda nuovi e inattesi flu-
mina (v. 189, v. 202), avversari più infidi e temibili del  parvus (benché strari-
pante!) Rubicone della  Pharsalia:  lo scenario alpino è un paesaggio dai con-
torni ambigui, che l’esercito di Cesare si trova ad affrontare – più precisa-
mente, come nel caso del Rubicone lucaneo, a rumpere e frangere40. 

37 In Lucan. 1, 219 queste Alpes sono da intendersi in senso metonimico (vd. Roche 2009 
ad loc.), ma a ragione Giusti 2015, 892-893 n. 7 mette in rilievo il potenziale sfondo anni -
balico, richiamando anche la piena della Durance prima del passaggio alpino del generale 
cartaginese (Liv. 21, 31,12).

38 Lucan. 1, 204-205 inde moras solvit belli tumidumque per amnem / signa tulit ;  213-219 fonte cadit 
modico parvisque inpellitur undis / puniceus Rubicon, cum fervida canduit aestas, / perque imas serpit 
valles et Gallica certus / limes ab Ausoniis disterminat arva colonis. / tum vires praebebat hiemps,  
atque auxerat undas / tertia iam gravido pluvialis Cynthia cornu / et madidis euri resolutae flatibus  
Alpes; cfr. Hor. C. 4, 2, 5-8 monte decurrens velut amnis, imbres / quem super notas aluere ripas, / 
fervet immensusque ruit profundo / Pindarus ore (con Thomas 2011 ad loc. sul rapporto proble-
matico con la poetica callimachea). Cfr. ancora Antoniadis 2018.

39 Sul simbolismo dell’“instabilità formale” (in relazione al Bellum e al Satyricon in generale) 
vd. Rimell 2007, 82-83 e Rimell 2008, 84-85.

40 Il rumpere/frangere figurato di Lucano diventa nel Bellum un atto ben concreto: Lucan. 1, 
220-222 primus in obliquum sonipes opponitur amnem / excepturus aquas; molli tum cetera rumpit / 
turba vado faciles iam  fracti fluminis undas (Roche 2009  ad loc.  cita Caes.  Gal. 7,  56, 3 vim 
fluminis refringere);  Bellum  vv. 187-192  sed postquam turmae nimbos  fregere ligatos / et pavidus 
quadrupes undarum vincula  rupit, / incaluere nives.  mox  flumina montibus altis / undabant modo 



Stefano Poletti                                                  236

Questa rappresentazione delle Alpi ha molto da spartire con l’immagina-
rio teorico-poetico di Eumolpo, in cui l’acqua (un ingens flumen, platealmente 
anticallimacheo)41 ricopre un posto centrale. La mente del poeta deve essere 
ingenti flumine  litterarum inundata  (118, 3),  una metafora poetica oggettivata ai 
vv. 189-190 flumina montibus altis / undabant, da confrontare ancora con l’amnis 
pindarico di Hor. C. 4, 2, 5 (monte decurrens velut amnis). Il classico haustus alla 
fonte viene sostituito da una violenta alluvione, necessaria a “riempire” (ple-
nus litteris [118, 6])42 un poeta che voglia affrontare il peso di un belli civilis in-
gens opus. Il risultato di un siffatto parto poetico viene così descritto da En-
colpio  in 124, 2: cum … ingenti volubilitate verborum effudisset43. Nella mente di 
qualsiasi lettore l’associazione fra flumen e guerra civile poteva significare solo 
“Rubicone”, ma Eumolpo non ha nessuna intenzione di accontentarsi delle 
parvi Rubiconis undae,  già trite nella narrazione storiografica e riproposte da 
Lucano (seppure in una versione un po’ più “impetuosa” ed epica). Il  liber 
spiritus del poeta furens va alla ricerca di fiumi (e altitudini) degni della sua alti-

nata, sed haec quoque – iussa putares – / stabant, et vincta fluctus stupuere ruina, / et paulo ante lues  
iam concidenda iacebat (cfr. anche v. 204  frangebat, su cui ritorneremo).  Mentre in Lucano 
l’esercito sa perfettamente come affrontare il fiume, nell’inatteso scenario “favoloso” del 
Bellum emerge per contro la sua (inevitabile) impreparazione.

41 Ingens  ricorre in modo martellante (cfr. anche la  membrana ingens  di 115, 2).  Sulla topica 
della “fonte poetica” vd. Merli 2013. Sulle immagini acquatiche anticallimachee (e antio-
raziane) di Eumolpo, oltre alle note di Habermehl  ad loc., cfr. Connors 1998,  131-134, 
143, Rimell 2002, 25-30, e soprattutto Farmer 2013. Importante il confronto con Petron. 
5, vv. 21-22 his animum succinge bonis: sic flumine largo / plenus Pierio defundes pectore verba.

42 Hardie 2009, 226 n. 160 nota che la congettura torrentem in luogo del tradito tormentum a 
118, 6 (cfr. supra pp. 1-5) potrebbe esplicitare ancor di più il rapporto con il Pindaro-tor-
rente di Orazio.

43 Il legame con la tradizione (il flumen litterarum, plenus litteris) non impedisce al poeta di go-
dere del suo liber spiritus, ma, nella logica di Eumolpo, ne rappresenta piuttosto la base e il  
presupposto: cfr.  Hardie 2009, 226 («The poetic spirit can only be free if  awash in the 
sea of  previous texts, so achieving the kind of  sublimity embodied in the hypercharged 
intertextuality of  Virgil’s Fama»). Slater 2012, 261, seguito da Habermehl, rimarca «the al-
most farcical mismatch of  metaphors in plenus and labetur: unless the poet is pumped full 
of  literature, he will slip and fall under the weight of  a work on the Civil War. But literat-
ure itself  must have weight and volume; so how does being weighed down with a load of  
literature help the poet carry another burden?».



Teologia della guerra civile                                         237

sonante e gonfia poetica.  La materia “liquida” si concretizza  nel panorama 
alpino in un senso infido, sfuggente e scivoloso (vv. 193-195 male fida prius 
vestigia  lusit  / decepitque pedes:  pariter turmaeque virique  / armaque congesta  strue  
deplorata iacebant), materializzando il rischio (e l’ambiguità) del “precipizio del 
sublime”: 118, 1 multos […] carmen decepit (con pedes metrici poco dopo); 118, 
6 sub onere labetur […]  praecipitandus est liber spiritus44.  Il  risultato, più che la 
grandiosità dell’amnis pindarico, rievoca il tumido epos storico del Furius Alpi-
nus criticato da Orazio, sensibile e acuto interprete del sublime e dei suoi pe-
ricoli45. 

44 Hardie 2009, 215-216 e 226. Cfr. anche Conte 1997, 72-74, con valorizzazione delle os-
servazioni a questo riguardo di Quintiliano (Inst. 12, 10, 73 vitiosum et corruptum dicendi 
genus […] praecipitia pro sublimibus habet  […] specie libertatis insanit; 7, 1, 44 in hac quaerentur 
sententiae, si fieri poterit, praecipites vel obscurae (nam ea nunc virtus est)) e Orazio (Ars 217-219 
facundia praeceps / […] et divina futuri / sortilegis non discrepuit sententia Delphis). Sul “fallimen-
to” del sublime di Eumolpo vd. l’acuta discussione di Ripoll 2019.

45 Trovo molto affascinante (e, direi, sottovalutato) il parallelo, sporadicamente citato dalla 
critica (vd. ad es. Norden 1927 a Aen. 6, 830, Paratore 399 n. 1, Steel 1960, 264-269, De-
hon 2000, 221-222), fra il  Bellum di Eumolpo e l’epos storico di  Furio Bibaculo (Annales 
belli Gallici), specialmente se si considera il ritratto oraziano: Hor. Sat. 1, 10, 36-37 turgidus 
Alpinus iugulat dum Memnona dumque / diffingit Rheni luteum caput ; 2, 5, 40-41 seu pingui tentus 
omaso / Furius hibernas cana nive conspuet Alpis  ~ fr. 15 Courtney Iuppiter hibernas cana niue 
conspuit  Alpes  (sul  problema  dell’identificazione  cfr.  Gowers  2012,  223-224,  Courtney 
1993, 198-200 e Kruschwitz 2010, scettico sul fatto che nell’Alpinus di Hor. Sat. 1, 10, 36 
vada riconosciuto Bibaculo). In pochi versi ricorre con enfasi la tematica alpina (cui si ag-
giunge anche un fiume, il Reno fangoso), strettamente connessa a uno stile e una poetica  
gonfi e magniloquenti. Forse un “erculeo” passaggio delle Alpi con protagonista Cesare 
figurava anche nel poema di Furio Bibaculo (cfr. il già citato Norden 1927 a Verg. Aen. 6, 
830) – un tema che verrebbe trasferito dalle guerre galliche alla guerra civile, caricandosi 
di un nuovo, inquietante significato. Suggestivamente Kruschwitz 2010, 301-302 ha acco-
stato il fr. 15 Courtney degli  Annales belli Gallici  a Flor.  Epit. 1, 45, 22 aberat tunc Caesar 
Ravennae dilectum agens, et hieme creverant Alpes: sic interclusum putabant iter. sed ille qualis erat ad  
nuntium rei – felicissimam temeritatem – per invios ad id tempus montium tumulos, per intactas vias et  
nives expedita manu emensus Galliam et  ex distantibus hibernis castra contraxit  et  ante in media  
Gallia fuit quam ab ultima timeretur (lo stesso evento è narrato in Caes. Gall. 7, 8, 2, con le 
Cevenne al posto delle Alpi: etsi  mons Cevenna, qui Arvernos ab Helviis discludit,  durissimo 
tempore anni altissima nive iter impediebat tamen discussa nive sex in altitudinem pedum atque ita viis  
patefactis summo militum labore ad fines Arvernorum pervenit). Biggs 2019, 986-987, in un suo 
contributo su Varrone Atacino e Lucano, ha letto il v. 143 del Bellum (Gallica proiecit, civilia 



Stefano Poletti                                                  238

Trattare il  tema della  guerra  civile  è  un pericoloso gioco d’azzardo,  è 
come camminare su ceneri ingannevoli, sotto cui cova ancora il fuoco: così  
si esprime proprio Orazio, nella sua famosa ode a Pollione (Hor. C. 2, 1, 6-8 
[…]  periculosae  plenum opus  aleae  /  tractas  et  incedis  per  ignis  /  suppositos  cineri 
doloso), un passo che potrebbe aver influenzato Sat. 118, 6 più di quanto si sia 
finora riconosciuto e che forse viene rivisitato nel Bellum, con la sostituzione 
della metafora ignea con un infido paesaggio nevoso. Certamente Cesare, il 
protagonista  della  scena  alpina  petroniana,  sembra  incarnare,  con  la  sua 
avanzata determinata, il desiderio del poeta di addentrarsi con sicurezza nel 
panorama sublime e insidioso del belli civilis ingens opus, il desiderio di essere 
arduus46. In tale prospettiva va interpretato l’uso del termine calcare. Nel suo 
preambolo Eumolpo lo impiega in relazione alla via ad carmen che molti timue-
runt calcare (118, 5), sulla scorta del callimacheo πατέω47, mentre è la “scalata” 
del monte Elicona (118, 1 putavit se continuo in Heliconem venisse) ad essere pre-
sentata come ovvio (ma niente affatto banale) obiettivo di ogni poeta48. Nel 
poema si descrive il luogo impervio sulle  aeriae Alpes con i tratti  titanici di 
Atlante (figura mitica e catena montuosa) – un luogo (non a caso) “domato” 

sustulit arma) come un segnale metapoetico di “distacco” dalla materia di Varrone (Gallica 
arma) per un nuovo tema (civilia arma). Se così fosse, il riferimento varrebbe certo anche 
per l’epos di Bibaculo.

46 V. 152  calcavit, v. 153  arripuitque  (mia congettura per il tràdito  optavitque), v. 184 insolitos 
gressu prior occupat ausus, vv. 203-206 nondum Caesar erat; sed magnam nixus in hastam / horrida  
securis frangebat gressibus arva, / qualis Caucasea decurrens arduus arce / Amphitryoniades, v. 209 
dum Caesar tumidas iratus deprimit arces (tumidus è in Lucano il Rubicone: Lucan. 1, 204). In 
particolare, aggettivi come arduus, horridus,  tumidus  hanno un’ovvia valenza metapoetica: 
cfr. Ripoll 2019, 3 («un contexte de triomphe sur les hauteurs escarpées […] qui pousse 
fortement à lui [all’agg.  arduus] donner une valeur métapoétique en liaison avec l’esthé-
tique du sublime»); Leigh 2006, 238 n. 93 («Eumolpus’ substitution of  ‘tumid’ for ‘sub-
lime’ at v. 209 is a pointer to his qualities as a poet»). L’illuminante saggio di Leigh 2006 
sulla valenza metapoetica del Capaneo staziano (soprattutto per quanto riguarda il subli-
me e i suoi pericoli) offre un ottimo punto di confronto per l’interpretazione del Cesare 
petroniano qui delineata.

47 Connors 1998, 132-134, Rimell 2002, 90.
48 Cfr. Connors 1998, 131. Accanto alle evidenti allusioni sessuali, la metafora della scalata  

del poeta (e dei suoi rischi) verso la sorgente di Pimplea viene resa efficacemente in Ca-
tull. 105 Mentula conatur Pipleum scandere montem; / Musae furcillis praecipitem eiciunt.



Teologia della guerra civile                                         239

da e sacro a Ercole49. Il verbo calcare  suggella la prima azione compiuta da 
Cesare appena comparso sulla scena (v. 152 iuga … calcavit Caesar): Eumolpo 
e il suo Cesare “aggrediscono” un locus fisico e letterario, in un atto che in sé 
condensa le aspirazioni eroiche del personaggio, l’impresa letteraria del poeta 
e il suo anelito al sublime. Quest’ultimo si oggettiva in  diversi “scalatori di 
iuga”, tutti in qualche misura figura del poeta (oltre all’eroe, Cesare, la Fama, v. 
211 summique petit iuga celsa Palati, e la  Discordia, v. 279 alta petit gradiens iuga 
nobilis Appennini)50.

Nella figura di Cesare, unico vero “protagonista umano” del  Bellum,  si 
ravvisa un chiaro rispecchiamento fra cornice romanzesca e poemetto. La di-
scesa dalle Alpi si riflette nel viaggio dei personaggi verso Crotone (città un 
tempo fiorente e ora corrotta dal malcostume dei cacciatori di eredità, sim-
bolo di Roma e della sua “guerra civile”)51. La vertiginosa visione panorami-
ca dell’Italia, che si offre a Cesare in apertura della narrazione della sua azio-
ne (vv. 153-154 summo de vertice montis / Hesperiae campos late prospexit; cfr. an-
che le tumidae arces [v. 209]), trova un parallelo nella scena di 116, 1 (carpimus 

49 Sull’elemento sublime-gigantomachico delle Alpi insiste Ripoll 2019 e §§ 4.3 e 5 in que-
sto capitolo. Oltre alla descrizione  liviana  (Liv. 21, 32, 7; 35, 4-36, 8 con Dehon 2000, 
220) e ad altre reminiscenze (per es. le zonae rigentes: Verg.  Georg 1, 233-236, [Tib.] 3, 7, 
151-157, Lucan. 4, 103-109), una fondamentale suggestione arriva dalla descrizione della 
catena montuosa dell’Atlante in Verg.  Aen. 4, 246-251:  iamque volans apicem et latera ardua 
cernit  /  Atlantis  duri  caelum qui  vertice  fulcit,  /  Atlantis,  cinctum adsidue  cui  nubibus  atris  /  
piniferum caput et vento pulsatur et imbri, / nix umeros infusa tegit, tum flumina mento / praecipitant  
senis, et glacie riget horrida barba. Il linguaggio antropomorfico si riconnette al mito di Atlan-
te trasformato in monte: cfr. Serv. Dan. ad loc. (Ovid. Met. 4, 621-662, su cui vd. Bömer 
1969-2006; Lucan. 9, 654-655). In Petronio il locus horridus alpino sacro ad Ercole è dun-
que argutamente rappresentato sotto forma di Atlante, protagonista di una delle fatiche  
(Connors 1998, 127 n. 64), come rende evidente in part. il vv. 150-151 glacie concreta rigent 
hiemisque pruinis: / totum ferre potest umeris minitantibus orbem. Qui la maggior parte degli in-
terpreti traduce orbis come “terra, mondo”, ma bisognerà appunto riconoscere un riferi-
mento alla figura di Atlante e alla volta celeste che sostiene sulle sue spalle (Verg. Aen. 8, 
137; Prop. 4, 9, 37; TLL 9.2.914.10-13). Stubbe (poco plausibilmente) ritiene che Eumol-
po  stia invertendo la tradizionale  imagery di Atlante, proponendo un  caelum ghiacciato 
(soggetto di ferre potest del v. 151) in grado di portare l’orbis, ovvero la sfera terrestre.

50 Cfr. Hardie 2009, 225-228 e Ripoll 2019, 3. Cfr. § 2.1 di questo capitolo e cap. 2 § 6.
51 Zeitlin 1971, 67ss.



Stefano Poletti                                                  240

iter  ac  momento  temporis  in  montem  sudantes  conscendimus,  ex  quo  haud  procul 
impositum arce sublimi oppidum cernimus), ove, non a caso, la città è descritta in 
termini poetici e “sublimi”52. 

Un altro elemento della cornice si inserisce in questa trama di rispecchia-
menti, se (come credo) è proprio il Bellum civile il poema che Eumolpo sta scri-
vendo furiosamente durante e dopo il naufragio della nave di Lica e da cui 
viene strappato “a forza” da Encolpio e Gitone (115, 2-4: vd. supra cap. 1 § 
1). La critica ha indagato accuratamente il rapporto del furor poetico di Eu-
molpo in 115 con l’oraziano poeta vesanus  e i “pericoli” del sublime (e della 
poesia epica), così come il legame fra la tempesta, il tema della guerra civile e 
l’impetus poetico che la racconta53. Assai stimolante è la prospettiva di Andrea 
Cucchiarelli: secondo lo studioso la furia della natura che si abbatte sul Cesa-
re petroniano trova la sua ragione d’essere proprio nelle peculiari condizioni 
sperimentate dal poeta durante la composizione del poema, in mezzo al for-
tunale54.

Il “viaggio favoloso” di Cesare nel Bellum si intreccia strettamente a quel-
lo  del poeta Eumolpo e, soprattutto, a quello della  stesura del suo poema, 
dalla concezione/composizione alla recitazione. Questi ed altri paralleli indi-
viduati dalla critica possono certo avere una valenza ironica, «to compromise 
the seriousness of  the verse and to expose its spurious grandeur», come af-
ferma Beck55. D’altra parte, come fa notare Connors, non va sottovalutato il 
richiamo agli illustri (e problematici) precedenti del viaggio verso Crotone 
(Ercole e Annibale): il  vagabondare “romanzesco” sembra in realtà seguire 
una strada ben battuta e trova in questi precedenti il suo (ambiguo) senso 56. 

52 Cfr. Habermehl ad loc. Hor. C. 4, 14, 11-12 arces / Alpibus inpositas tremendis (imprese belli-
che di Druso), con Thomas ad loc. (vd. anche Leigh 2006, 238, n. 93 per il parallelo fra il 
v. 209 e 116, 1). Rimell 2002, 90 ricorda ancora l’Elicona: «Eumolpus is far more modest: 
in reciting his poem he is merely climbing the hill up to Croton».

53 Labate 1995, Connors 1998, 141-146, Cucchiarelli 1998, Hardie 2009, 225-227, Carmi-
gnani 2011, Carmignani 2013.

54 Cucchiarelli 1998, in part. 132.
55 Beck 1979, 248, con paralleli. 
56 Connors  1998,  125-126,  130-131.  Ercole percorre questa tratta  di  ritorno dall’Iberia, 

dopo la fatica delle vacche di Gerione. Connors interpreta Ercole e Annibale come due  
momenti centrali nella storia di Crotone (fondazione e declino).



Teologia della guerra civile                                         241

Al di là dell’inevitabile risvolto ironico, i citati paralleli suggeriscono una vici-
nanza metapoetica fra Cesare ed Eumolpo, fra eroe e poeta, fra due imprese 
sublimi, pericolosissime e potenzialmente autodistruttive, che nel panorama 
alpino trovano appropriata metafora: gli ausus insolitos della guerra civile (che 
il condottiero quasi “aggredisce”: v. 184 insolitos gressu prior occupat ausus)57 e il 
belli civilis ingens opus (118, 6 ecce belli civilis ingens opus quisquis attigerit nisi plenus 
litteris, sub onere labetur)58.

Questo  rispecchiamento  sembra  confliggere (a  livello  metapoetico  ed 
estetico, ma anche, come vedremo, narrativo e teleologico) con l’immedesi-
mazione di Eumolpo con i suoi grotteschi deorum ministeria, simboli dell’auto-
distruzione “fine a se stessa” della guerra civile ed, esteticamente, della peri-
colosa caduta a precipizio dal sublime59. In realtà si tratta di due facce della 
stessa medaglia: il sublime (e furioso) Cesare non è altro che (inconsapevole) 
strumento del piano catastrofico di divinità furenti,  destinato a cadere vitti-
ma della potenza autodistruttiva del bellum civile – insieme al suo poeta60.

57 Vv. 183-184 fortior ominibus movit Mavortia signa / Caesar et insolitos gressu prior occupat ausus , 
da confrontare con Lucan. 1, 183-185 iam gelidas Caesar cursu superaverat Alpes / ingentisque 
animo motus bellumque futurum / ceperat; 204-205 inde moras solvit belli tumidumque per amnem / 
signa  tulit propere.  La  clausola  occupat  ausus presenta  un’interessante  risonanza,  ovvero 
l’uccisione di Remo da parte di Celere (versione edulcorata del famoso fratricidio): Ovid. 
Fast. 4, 843 nec mora, transiluit: rutro Celer occupat ausum (ove ausus è participio). Il sostantivo 
ausus, -ūs m., attestato per la prima volta in Petronio, ricorre anche per l’“audacia poetica” 
(Opt. Porf. Carm. 22, 10 ausibus in magnis [scil. poetae]; Macr. Sat. 6, 6, 1 ausu poetico).

58 Opus attingere significa «ein literarisches Projekt  in Angriff  nehmen» (Habermehl ad loc. 
con paralleli) e può essere detto  cum vi, hostiliter  (TLL 2.1144.50ss.; vd. “Angriff ” nella 
resa di Habermehl; Slater 2012, 261).

59 Cfr. Ripoll 2019, 3-4, che connette l’enfasi sull’imagery dell’abisso nel Bellum (vv. 67, 101, 
190, 254) al tema del bathos. Hardie 2009, 228 paragona la Discordia petroniana (e gli altri 
mostri infernali) alla disgustosa Achlys pseudoesiodea, ricordando il giudizio negativo su 
quest’ultima nel trattato Sul Sublime 9, 5 (cfr. anche Hardie 2009, 117 n. 141: «There is a 
fine line between the sublime and the unacceptably monstrous».). Connors 1989, 80-85, 
richiamandosi a Sublim. 9, 7 sulla teomachia di Il. 20, 61-65 (cfr. anche Schol. Il. 20, 56-57 
T, Plut.  Mor. 16 d-e), sottolinea come la rappresentazione del timore di Dite, “umano 
troppo umano”,  potesse  rappresentare  un’infrazione  del  sublime e  del  decorum epico 
(donde la necessità di una lettura allegorica della scena).

60 Cfr. cap. 2 § 6 e cap. 3 § 2.3.



Stefano Poletti                                                  242

2.3. Tralasciare il Rubicone: Eumolpo e una famosa reticenza nel 
De bello civili di Cesare

Spostare la scena dal Rubicone alle Alpi è dunque un espediente meta-
poetico  significativo, con cui il poeta, insieme al suo personaggio, mette in 
atto la sua “scalata al sublime” e si distingue da Lucano. Questo movimento 
sottende anche altre motivazioni e comporta rilevanti implicazioni (e allusio-
ni) storico-letterarie. La rimozione del Rubicone e la scelta delle Alpi si rial-
lacciano in modo originale a due insigni modelli: il De bello civili di Cesare e 
l’Eneide virgiliana.

L’omissione del fiume può essere ricondotta alla famosa reticenza circa il 
passaggio del Rubicone nei Commentarii cesariani. Cesare, com’è noto, dopo il 
racconto apologetico della contio a Ravenna, non cita il Rubicone (così come 
ogni  riferimento esplicito  alla  successiva presa di  Ariminum),  per  mitigare 
l’illegalità delle sue azioni  al principio della guerra61.  Quanto leggiamo nel 
poemetto petroniano sembra un’inversione (quasi caricaturale) di questa ri-
mozione. Nei Commentarii c’è un piccolo (e ben studiato) salto in avanti, nel 
Bellum, invece, un clamoroso salto all’indietro, in una “preistoria” che Cesare 
non aveva narrato (così come Lucano), con un’omissione ancora più ampia, 
che di fatto riguarda gli eventi fra la traversata delle Alpi e la fuga da Roma. 
In secondo luogo,  questa manipolazione dei  fatti  sembra  produrre effetti 
ideologicamente opposti – almeno sul piano “legalistico”. Mentre il Cesare 
del De bello civili ostenta le proprie capacità di mediazione, dissimulando la re-
sponsabilità dell’avvio del conflitto e addossandola ai suoi avversari, nel Bel-
lum la decisione di scatenare la guerra civile viene presentata non come  ultima 
ratio,  ma come un piano concepito già all’epoca dell’attraversamento delle 
Alpi62. È un’implicazione  stimolante,  un paradosso certamente ricercato da 
Petronio, che concorre all’ambiguità della figura di Cesare. Trovo però diffi-

61 Batstone–Damon 2006, 55-61, Grillo 2012, 131-136, Peer 2015, 59-60, Westall 2017, 45-
49, Riggsby 2018, 68.

62 Su questo Connors 1989, 107-108: «Eumolpus [o l’autore-Petronio?] manipulates histor-
ical traditions in order to argue that Caesar’s actions at the outbreak of  the war are the  
result of  a long-term plan for Civil War, and not simply a response to the flight of  the  
tribunes from Rome».



Teologia della guerra civile                                         243

cile ricondurre una siffatta “consapevolezza ideologica” (e, appunto, legalisti-
ca)  al  personaggio-Eumolpo,  che  non  sembra  interessato  a  condannare 
l’operato del suo Cesare e i suoi moventi contro l’ingrata Roma  (v. 64). Per 
Eumolpo allontanarsi dal Rubicone per approdare sulle Alpi significa (anche 
e soprattutto) liberarsi dai vincoli della  veritas  storica, forse percepita come 
scomoda63, sicuramente come “trita”, dalle narrazioni storiografiche e dalle 
loro trasposizioni in versi (il riferimento è, ovviamente, in prima linea a Lu-
cano). Il punto di partenza di tale licentia è offerto proprio dall’opera di Cesa-
re, che autorizza e incoraggia il poeta a tralasciare il Rubicone.

La comune (e sconcertante) rimozione del Rubicone, su cui Petronio atti-
ra l’attenzione, fa emergere una dialettica sofisticata nell’esposizione delle res 
gestae: l’evento  storico  (il  passaggio  del  fiume e  dintorni)  viene  visto  in 
un’ottica  sapientemente deformata e in definitiva  soppresso, a seconda di 
esigenze ideologiche (vedi Cesare) o poetiche (vedi Eumolpo). Nella rappre-
sentazione petroniana, il liber spiritus del poeta sortisce ancora una volta effet-
ti paradossali che vanno anche al di là degli intenti attribuibili al personaggio 
e aprono a una riflessione di grande interesse sul rapporto fra storia e poesia 
e sulla finzione nel racconto delle res gestae.

2.4. Cesare scende dalle Alpi: la profezia di Anchise in Aen. 6

Spunto importante per la scena alpina – o più precisamente per l’idea di  
un inizio della guerra civile (e di un epos su di essa) a partire dalla discesa dal-
le Alpi –  è la profezia di Anchise nel sesto libro dell’Eneide (Verg.  Aen. 6, 
826-831):

63 Su questo si deve ragionare in linea ipotetica, ma non escluderei un doppio livello “ideo-
logico” con cui interpretare la rimozione del Rubicone: forse il personaggio-Eumolpo è 
convinto di rimuovere un momento molto discusso (e scomodo) della biografia cesariana 
(in questo, in effetti, segue Cesare alla lettera); la conseguenza, però, ironicamente, è ren-
dere la rappresentazione del suo Cesare ancor più problematica. La stessa ambiguità si 
presenta per il modello del passaggio delle Alpi nel suo complesso: Eumolpo sembra 
proporci Ercole, ma emerge con evidenza il fantasma di Annibale (vd. infra).



Stefano Poletti                                                  244

illae autem paribus quas fulgere cernis in armis, 
concordes animae nunc et dum nocte premuntur, 
heu quantum inter se bellum, si lumina vitae 
attigerint, quantas acies stragemque ciebunt,
aggeribus socer Alpinis atque arce Monoeci 
descendens, gener adversis instructus Eois!

A  questo  passo  di  Virgilio  risale  quello  che  Norden  ha  definito  lo 
“ψεῦδος retorico” sviluppato da Eumolpo64. Anche qui, però, il poeta petro-
niano trova il modo di distinguersi. Nell’Eneide si fa riferimento alle Alpi Ma-
rittime e alla strada costiera,  come  si  evince dal richiamo all’Arx Monoeci, 
l’odierna  Monaco,  chiamata  anche  Herculis portus  o  Herculis  Monoeci portus. 
Monoecus è epiteto  attribuito ad Ercole: dalle fonti la città viene presentata 
come sede di culto dell’eroe (più specificamente di un tempio a lui dedicato)  
e talvolta Ercole stesso viene considerato suo fondatore65. Non a caso anche 
Lucano, riprendendo sicuramente Virgilio, cita Monaco, porto sacro ad Er-
cole, come «source for Caesar’s civil war forces»66. Eumolpo fa invece riferi-

64 Cfr. Norden 1927 a Verg. Aen. 6, 830: «Auf  einem rhetorischen ψεῦδος beruht die 830 f. 
angedeutete Situation, daß Caesar sein Heer über die Alpes (maritimae) nach Italien ge-
führt habe. Daß das Motiv in den Deklamationen vorkam, zeigt Petrons carmen de bello civ. 
144 ff.; vgl. Lucan 1, 183 iam gelidas Caesar cursu superaverat Alpes; auch in der pragmatia belli 
Gallici des von Horaz sat. 2, 5, 41 parodierten Furius scheint es so verwendet worden zu 
sein. Es war also ein Seitenstück zu Hannibals Alpenübergang, den Iuvenal 10, 166 als  
Тhema der Deklamatoren erwähnt» (su questo vd. n. 45). Dal punto di vista storico-geo-
grafico, sia per Petronio che per Virgilio vale quanto annotato da Horsfall 2013 a Aen. 6, 
830: «This is further geography of  the eye and mind, not of  the map. In Nov. 50 Caesar 
moved swiftly from the German frontier to Ravenna, without an army».

65 Cfr. Servio ad loc. ATQVE ARCE MONOECI de Liguria, ubi est portus Monoeci Herculis. 
dictus autem Monoecus vel quod pulsis omnibus illic solus habitavit, vel quod in eius templo numquam  
aliquis deorum simul colitur, sicut in Iovis Minerva et Iuno, in Veneris Cupido. Sul rapporto fra Er-
cole e Monaco (oltreché sul tempio e sulla definizione dell’insediamento, portus e arx) cfr. 
Reymond-Dugand 1970 (indice s.v. “Hercule”), Kajava 1997, 67-69, Binninger 2006.

66 Roche 2009 a Lucan. 1, 405-408: quaque sub Herculeo sacratus nomine (nomine MPG : numine 
ZUVC) portus / urget rupe cava pelagus (non corus in illum / ius habet aut zephyrus; solus sua litora 
turbat / circius et tuta prohibet statione Monoeci). L’ekphrasis lucanea su Monaco potrebbe esse-
re ripresa nei vv. 144-146 del Bellum: Graio numine ... descendunt rupes ... locus Herculeis aris sa-



Teologia della guerra civile                                         245

mento alle Alpi Graie, al  saltus Graius (vv. 144-145  Alpibus aeriis, ubi Graio 
numine pulsae / descendunt rupes et se patiuntur adiri) e in particolare alla famosa 
“via erculea”67.  Monaco e il  saltus Graius costituiscono alcune “tappe” delle 
peregrinazioni dell’eroe in occidente, un itinerario che ha lasciato tracce nelle 
leggende  su questi luoghi, oltreché ovviamente nell’eziologia dei toponimi 
(spesso in realtà di origine celtica, come nel caso di Monoecus e Graius)68. Eu-
molpo sembra proporre non solo una diversa tappa del viaggio erculeo e un 
diverso scenario montano, ma anche un diverso luogo sacro al dio (v. 146 est 
locus Herculeis aris sacer) – arae Herculeae di cui non si hanno altre attestazioni 
letterarie69. È improbabile che si tratti di un goffo scambio da parte di Eu-

cer (Bücheler e Müller attribuiscono la correzione del tràdito  nomine  in  numine  [v. 144] a 
Burman, ma la congettura è di Caspar von Barth, che la propose nella sua edizione di 
Claudiano [p. 332, Animadv. in Claud. De laud. Stilic. IV, v. 347], edita nel 1650).

67 Cfr.  Nep.  Hann.  3,  4  quas  nemo  umquam  cum  exercitu  ante  eum praeter  Herculem  Graium 
transierat (quo facto is hodie saltus Graius appellatur). Il Piccolo San Bernardo è il passo collo-
cato sulle Alpi Graie (cfr. Plin. NH 3, 123, Stubbe e Grimal 1977, 157). Stubbe cita an-
che il Moncenisio (fra le Graie e le Cozie), accreditato punto di passaggio di Annibale 
(vd. la sintesi di  Händl-Sagawe  1995, 224-234). Schmeling–Setaioli identificano il saltus 
Graius (e il passo petroniano) proprio con il Moncenisio, che definiscono «the traditional 
passage over the Alps by gods and generals». In realtà il passaggio più conosciuto e uti-
lizzato per trasferimenti di truppe era quello del Monginevro, sulle Alpi Cozie (DeWitt 
1941, 63, Jourdain-Annequin 2011, 87). Su questa base Jourdain-Annequin (in una mo-
nografia dal titolo ispirato alle Alpes aeriae petroniane: “Les Alpes voisines du ciel”) ritie-
ne che Petronio pensasse al Monginevro (cfr. anche Prieur 1968, 67 n. 2). Il saltus petro-
niano appare collocato sulle “Alpi Graie”, ma certo non si può escludere la suggestione  
degli (o una confusione, voluta o meno, con gli) altri passi (soprattutto il Monginevro), 
considerato anche il fatto che qui si parla di un passaggio con truppe . Baldwin sembra ri-
tenere si tratti di Monaco anche in Petronio (così anche Connors 1998, 126, Hardie 2009, 
228, Biggs 2019, 987).  Tale  interpretazione è poco probabile, a meno di pensare a una 
grossolana confusione del personaggio-Eumolpo.

68 Sulle peregrinazioni di Ercole in occidente (e specificamente sull’arco alpino) e sulla “via 
erculea” rimando a DeWitt 1941, Braccesi 2001, 75-80, Jourdain-Annequin 2011, passim.

69 Sulle attestazioni del culto di Ercole sull’arco alpino cfr. Jourdain-Annequin et al. 2004, 
99 e Jourdain-Annequin 2011, 67. L’area archeologica del Colle del Piccolo San Bernardo 
(in particolare la “colonna di Giove” e un cromlech denominato “cerchio di Annibale”) è  
stata talvolta messa in relazione proprio al passo del Bellum (cfr. ad es. già Wickham-Cra-
mer 1828, 97-98). Golosetti 2016, 159-163 passa in rassegna le possibili testimonianze ar-



Stefano Poletti                                                  246

molpo (o Petronio?) di Alpi Marittime e Graie – anche se siffatte confusioni 
sono tutt’altro che rare nella letteratura antica, proprio in relazione alle diver-
se “vie” battute da Ercole sull’arco alpino secondo la leggenda70. Più persua-
siva è l’idea di un consapevole cambiamento di setting, in uno sforzo di supe-
rare  il  modello  virgiliano  andando  a  esplorare  una  via  “non  battuta” 
nell’Eneide – e ben più “elevata e sublime” dell’arx Monoeci71. Eumolpo sceglie 
le Alpi Graie e, con ogni probabilità, inventa l’inedito locus Herculeis aris sacer, 
un’ulteriore audace finzione storico-geografica che il poeta sottopone al suo 
lettore,  caricando di  significato questo luogo “erculeo” e  trasfigurando il 
viaggio di Cesare e il proprio viaggio poetico in una sfida titanica, sulle orme 
di Ercole, ma anche di Annibale – sul rapporto con il generale cartaginese ci 
concentreremo nel § 4.

3. Lieti presagi di guerra civile

Nella Troiae halosis petroniana la figura di Laocoonte occupa una parte ri-
levante del racconto (Sat. 89 vv. 15-53, su un totale di 65 versi)72. Il prodigium 
della morte sua e dei figli,  avvenuto dopo che il  celebre cavallo è stato tra-

cheologiche a favore di un santuario di Ercole Graio sul Colle del Piccolo San Bernardo, 
di cui  il brano petroniano sarebbe l’unica attestazione letteraria. Al di là di possibili ag-
ganci ai  Realien, che non vanno certo sminuiti, credo che il fantastico  locus  petroniano, 
con le sue arae di Ercole,  vada interpretato  soprattutto come un parto della mente del 
poeta Eumolpo, denso di allusioni storiche e letterarie.

70 Proctor 1971, 196: «There does seem to have been some confusion about the Graian 
Alps among ancient writers, perhaps because the legend of  Hercules’ journey was dis-
tributed between a coastal route and a more northerly one». Cfr. anche Braccesi 2001, 
80. L’idea che Petronio possa aver commesso un errore di questo tipo era già di Cuverius 
(citato in Burman ad loc.).  Si potrebbe forse pensare anche a una sorta di “correzione” 
del racconto virgiliano, se è vero che, come fa notare Horsfall 2013 ad loc., la rappresenta-
zione virgiliana di un Cesare che prende la mosse dalla via costiera di Monaco è storica -
mente inverosimile (sulla via costiera, resa praticabile in età augustea, vd. DeWitt 1941).

71 Cfr. quanto detto sopra sul superamento del “piccolo Rubicone” lucaneo.
72 Vd. cap. 2 § 6 sulla Troiae halosis (sul narratore, sul rapporto con Virgilio, sul legame con il 

Bellum civile).



Teologia della guerra civile                                         247

sportato in città73, viene caratterizzato pateticamente dalla voce narrante (un 
Troiano che ha  assistito alla distruzione della propria patria: 89 vv. 11-12) 
come segno inequivocabile dell’abbandono di Troia peritura da parte degli dèi. 
Ci si distacca dunque dalla presentazione virgiliana dell’evento, dalla sua fun-
zione drammatica (ovvero indurre i Troiani a trasferire il cavallo in città), ol-
treché da qualsiasi orizzonte consolatorio74.  L’interpretazione del  portento 
come presagio dell’incombente fine di Troia non veicola il punto di vista dei 
Troiani all’epoca dei fatti, qui tralasciato (il prodigio come punizione per l’“af-
fronto” al cavallo?), ma appare semmai frutto della consapevolezza di come 
la vicenda andò a finire, in una narrazione dominata dal pessimismo e dal fa-
talismo di chi è tragicamente caduto in un inganno ispirato dal Delius (89 v. 
4) e favorito dai fata (v. 21).

L’omen di Laocoonte (un enigma che la frammentarietà delle altre testimo-
nianze rende ancora più oscuro) segna un momento cruciale nella storia di 
Troia, annunciando, per così dire, l’inizio della sua fine, e solleva, al contem-
po, un delicato e dibattuto problema teologico: i signa divini rivelano tutta la 
loro oscurità, ambiguità o addirittura il loro potenziale ingannatore75. Eumol-

73 Questo sembra implicare, seppur in modo assai ellittico, il distico ibat iuventus capta, dum 
Troiam capit, / bellumque totum fraude ducebat nova (89, vv. 27-28; vd. Habermehl ad loc.). Cer-
tamente non vi è una chiara indicazione del dibattito sul cavallo.

74 In Petronio è il fallimento dell’“attacco” di Laocoonte al cavallo a convincere i Troiani: il 
narratore lo presenta come voluto dai  fata, sollevando i Troiani da ogni responsabilità 
(cfr. 89, vv. 21-22 fata sed tardant manus, / ictusque resilit et dolis addit fidem , con Habermehl). 
Habermehl 155 commenta: «Das grausige Prodigium verliert seine dramaturgische Auf-
gabe in der Tragödie (als letzter Anstoß, das Pferd in die Stadt zu holen). In der TH je-
doch bleibt es unlöslich mit ihr verbunden. Denn mit einem Mal entpuppt das Sterben 
der drei sich als grausame Willkür dunkler Mächte».

75 Rimando a Casali 2019, 10-17 e alle sintesi di Stubbe 34-39 e Habermehl 150-155 per  
un’analisi delle fonti sul prodigium, per il rapporto con Sinone (figura ridotta in Petronio al 
minimo) e per bibliografia. Mi limito qui ai dati essenziali. Le testimonianze variano sia 
sulla natura del presagio sia sul coinvolgimento dei figli. Nelle fonti greche, precedenti a  
Virgilio, il prodigio avviene tendenzialmente quando il cavallo è già in città, è mandato da 
Apollo (non da Atena/Minerva, come in Virgilio) ed è spesso presentato come conse-
guenza di un sacrilegio commesso dal sacerdote nei confronti del dio (un dato assente in 
Virgilio e Petronio). Non è sempre perspicuo come e se ciò si colleghi all’opposizione di  
Laocoonte al cavallo. Igino (Hyg.  Fab. 135), che però contamina probabilmente diverse 



Stefano Poletti                                                  248

po ne fa tema portante del suo primo exploit poetico. Non sorprende, pertan-
to, che tanta parte del Bellum sia riservata ai presagi della guerra (sulla scia di 
Pharsalia 1). C’è un’importante differenza fra la voce narrante della Troiae ha-
losis  e quella del Bellum: Eumolpo, in quanto poeta epico e narratore, ha ac-
cesso ai deorum ministeria  e, in polemica con Lucano, si prefigge lo scopo di 
raccontarli al lettore. Nel capitolo 2 abbiamo analizzato i prodigi dei vv. 126-
140 in rapporto alla tradizione precedente (epica e non solo). Colpisce, a ri-
guardo, la loro opacità: pur essendo dichiaratamente espressione di clades ho-
minum venturaque damna (v. 126), lasciano nel dubbio sulla “prospettiva olimpi-
ca”, sul punto di vista degli dèi che li inviano (emblematica, in questo senso, 
anche la folgore di Giove che fa la sua laconica comparsa nei vv. 122-123); 
inoltre,  non  si  fa  cenno  alla  reazione  degli  uomini.  Ci  occuperemo  ora 
dell’analisi di un’altra scena del Bellum  che (con i dovuti distinguo) può esse-
re considerata un pendant del presagio di Laocoonte nella Troiae halosis76: Ce-
sare riceve omina che paiono spronarlo a scatenare la guerra civile, a dare ini-

fonti (fra cui Virgilio), parla di un fraintendimento dei Troiani, che interpretano il prodi-
gio come prova della falsità delle accuse sul cavallo, mentre in realtà Apollo uccide il sa-
cerdote a causa del suddetto sacrilegio. Nell’Ilioupersis (arg. 1-2 West) e nel perduto Lao-
coonte di Sofocle (fr. 373 Radt) il prodigio (non è chiaro se connesso al sacrilegio nei con-
fronti di Apollo) viene interpretato da Anchise (che si ricorda fra l’altro di “ordini di 
Afrodite”) come presagio dell’incombente distruzione della città; ciò induce Enea a fug-
gire prima della catastrofe (una versione rifiutata da Virgilio). Petronio sembra riprendere 
il setting all’interno della città e ripropone significativamente l’idea del prodigio come se-
gno della catastrofe imminente, pur nel diverso contesto sopra tratteggiato (nessun cen-
no, ovviamente, ad Enea e alla possibilità di una salvifica fuga).  Sull’interpretazione del 
presagio e sulla colpa di Laocoonte nell’Eneide cfr. Casali 2019, 16 («[…] sembra chiaro 
che in Virgilio non vi sia una “colpa” specifica di Laocoonte: i serpenti sono inviati da  
Minerva allo scopo di far pensare ai Troiani quello che effettivamente pensano, e cioè 
che le parole di Sinone riguardo al Cavallo siano veritiere») e Horsfall  2008,  79,  185 
(«Virgil has separated the spear-cast and the death, thus further wrapping the theological  
justification, if  any, for Laocoon’s death in characteristic uncertainty. […] The Trojans 
did not know that Laocoon had to die to serve as a portent for the fall of  Troy »). La par-
ticolare testimonianza di Quinto Smirneo (QS 12, 353-482), che fonde diverse fonti, pre-
senta i prodigi contro Laocoonte (cecità e, dopo l’ingresso del cavallo, morte dei due fi-
gli) come inviati da Atena per convincere i Troiani ad accogliere il cavallo.

76 Qualche spunto interessante sul confronto fra Laocoonte e Cesare in Yeh 2007 (cap. 4).



Teologia della guerra civile                                         249

zio alla distruzione della “nuova Troia”.  Anche in questo caso, seppur in 
modi e forme diversi, il senso ultimo dei presagi resta oscurato da una rete di 
ambiguità e paradossi che sembrano coinvolgere tanto il protagonista umano 
quanto la voce del narratore epico.

Ecco dunque i versi che descrivono gli omina dopo il discorso di Cesare 
sulla cima delle Alpi (vv. 177-184):

haec ubi personuit, de caelo Delphicus ales 
omina laeta dedit pepulitque meatibus auras. 
nec non horrendi nemoris de parte sinistra  
insolitae voces flamma sonuere sequenti. 
ipse nitor Phoebi vulgato laetior orbe 
crevit, et aurato praecinxit fulgure vultus. 
f  ortior ominibus   movit Mavortia signa
Caesar, et insolitos gressu prior occupat ausus.

Omina laeta si presenta come una sorta di glossa del narratore, che spiega 
il significato favorevole di questi segni a partire dal primo. Fortior ominibus (a 
chiusura del breve catalogo) sembra invece rispecchiare il punto di vista del 
personaggio-Cesare, che recepisce tali portenti come un incoraggiamento, in 
convergenza con la succitata definizione di  omina laeta. Eppure, poco dopo, 
Cesare si ritrova alle prese con una dura (e tutt’altro che “lieta”) avanzata in 
mezzo alle Alpi.  Per di più, nel finale del poema si schierano dalla parte di 
Pompeo Apollo, da cui provengono ben due segni (l’uccello e il sole), ed Er-
cole, il dio del luogo in cui essi si manifestano77. 

77 Questa “contraddizione” (soprattutto sul ruolo di Apollo) viene rilevata già dai  primi 
commentatori petroniani (vd. ad es. Bouhier al v. 181) ed è stata recentemente ripresa e 
indagata da Aresi 2019. Cfr. anche Paratore 400: «Agli omina di vv. 177-182 contraddico-
no le tempeste di vv. 187-202». Su Apollo e sulla sua funzione di “catalizzatore della cata-
strofe” si ricordi il ruolo del dio nel prodigio di Laocoonte e, nella Troiae halosis (89 v. 4 
Delio profante), nella costruzione del cavallo – due eventi che portano alla distruzione della 
città. Sulla menzione di Apollo ad Azio, “la catastrofe finale” nella profezia della Fortuna  
(v. 115), cfr. cap. 2 § 3.



Stefano Poletti                                                  250

Sorge spontanea la domanda se questi omina nascondano delle ambiguità 
– e con quali implicazioni. Si potrebbe pensare che l’interpretazione positiva 
dei prodigi rifletta la tendenziosa prospettiva di Cesare, che declina a suo fa-
vore segni di dubbio significato, se non addirittura negativi78.  Tale  ipotesi 
comporta però una forzatura non da poco e, soprattutto, non rende conto 
della  complessità  delle  dinamiche narrative in gioco in questo enigmatico 
passo e, più in generale, nel Bellum.  Si configura un rapporto narratologico 
più sottile: più che il personaggio-Cesare, è il narratore del poema che sem-
bra esplicitamente corroborare questa lettura degli omina e sottoporla al suo 
pubblico. Un eventuale “fraintendimento” dei  signa coinvolgerebbe dunque 
tanto il personaggio quanto, in qualche misura, la voce narrante. 

Come vedremo,  considerare  questi  segni  oggettivamente  sfavorevoli  o 
ambigui nei confronti di Cesare è una visione estrema e non pienamente 
condivisibile. Se di ambiguità si tratta, riguarda piuttosto la loro carica “para-
dossale”: sono segni favorevoli per l’impresa del generale, ma (in modo non 
dissimile  dal  catalogo raccontato poco prima)  si  confermano pur sempre 
premonizione della catastrofe cosmica della guerra civile, di cui anche Cesa-
re, suo malgrado, rimarrà vittima.

Questi presagi andranno inoltre inquadrati nella tradizione storica (Sveto-
nio, Plutarco) e poetica (Lucano) degli  omina al passaggio del Rubicone e 
nell’intreccio fra storia e finzione epica che si instaura a questo riguardo. Nel 
prossimo paragrafo (§ 4), sulla base del rapporto con alcune scene dell’Eneide 
e dell’aneddotica su Annibale e i segni divini da lui ricevuti prima del passag-
gio delle Alpi, valuteremo anche un’altra ipotesi, che, nonostante la “para-
dossale positività” degli omina per Cesare, si possa trattare di una sorta di in-
ganno del dio.

78 Questa, in sostanza, l’interpretazione di Aresi 2019, 180: «Nel finale del  Bellum civile, dun-
que, la voce narrante svela che il protagonista del proprio racconto epico, Cesare, è stato 
preso nel laccio di una rete di false interpretazioni, risultato di un processo di autocon-
vincimento e autoinganno: presagi ‘oggettivamente’ sfavorevoli o quantomeno ambigui 
sono decodificati come segnali di favore divino». A mio parere la voce narrante del Bel-
lum “svela” (e spiega) ben poco.



Teologia della guerra civile                                         251

3.1. Delphicus ales: un oscuro volatile

In omina laeta dedit  [v. 178], sintagma proposto  scientemente in apertura 
del piccolo catalogo, si può percepire uno studiato ribaltamento del bubo, ti-
pico uccello del malaugurio, che compare nei portenti prima della morte di 
Cesare nelle Metamorfosi (Ovid. Met. 15, 791 tristia mille locis Stygius dedit omina 
bubo, un parallelo stranamente non valorizzato dai commenti).

Dei volatili dalle qualità divinatorie sono  determinanti il volo (ales) e il 
canto (oscen). Qui non viene specificato se (e come) l’uccello canti, né viene 
precisata la direzione del volo79. Si indica  genericamente il suo  movimento 
con meatus (pepulit meatibus auras) e si assicura che esso sia foriero di omina lae-
ta.  Si hanno altre attestazioni dell’apparizione di uccelli i cui meatus sono in-
terpretati come segni favorevoli (le cosiddette praepetes aves)80. Va citato alme-
no il seguente passo della Tebaide (Stat. Theb. 3, 502-512):

“nonne sub excelso spirantis limite caeli,
Amphiarae, vides, cursus ut nulla serenos
ales agat liquidoque polum complexa meatu
pendeat aut fugiens placabile clanxerit omen?
non comes obscurus tripodum, non fulminis ardens
vector adest, flavaeque sonans avis unca Minervae
non venit auguriis melior; quin vultur et altis
desuper accipitres exultavere rapinis.
monstra volant: dirae stridunt in nube volucres,
nocturnaeque gemunt striges et feralia bubo
damna canens”.

Il discorso di Melampo ad Anfiarao (alle soglie dello scontro fratricida) è 
improntato alla prassi romana dell’auspicium81: il  meatus di tre uccelli (aquila, 
corvo e civetta, definiti secondo la divinità di cui sono messaggeri) è presa-

79 Cfr.  Pease  1920-1923 a Cic.  Div.  1, 12 e 2, 82,  Guillaumont 1985,  Driediger-Murphy 
2019, 103-112 (in part. 104 n. 150 per bibliografia).

80 A riguardo cfr. Oakley 1997 a Liv. 7, 26, 4.
81 Cfr. il commento di Snijder 1968 ad loc.



Stefano Poletti                                                  252

gio positivo, purtroppo assente; è presente, invece, una varietà di uccelli del 
malaugurio (vultur, accipitres, dirae volucres, nocturnae striges, bubo).

Il passo staziano, inoltre, è utile per l’identificazione del Delphicus ales, su 
cui ora ci concentreremo.  Stando alle attestazioni di simili espressioni nella 
letteratura latina, il corvo è senza dubbio il primo e naturale candidato: dota-
to di capacità profetiche, compare spesso come uccello sacro ad Apollo per 
antonomasia82. Anche altri volatili sono però riconducibili al dio. L’accipiter, il 
falco/sparviero, in particolare, ricorre quale “veloce messaggero di Apollo” 
in un omen (favorevole) in Hom.  Od.  15, 525-526  δεξιὸς ὄρνις,  / κίρκος, 
Ἀπόλλωνος ταχὺς ἄγγελος; Virgilio lo definisce  sacer ales (Aen.  11, 721, in 
una similitudine),  senza  però metterlo esplicitamente in relazione al dio83. 
L’accipiter è documentato in segni  tendenzialmente negativi per l’osservato-
re84. Dopo Omero la correlazione fra il falco e Apollo è testimoniata, seppur 

82 Il sintagma Delphicus ales appare una studiata variatio di ales Phoebeius di Ovid. Met. 2, 544-
545 e non sarà un caso che al v. 543 Apollo venga apostrofato proprio con l’epiteto Del-
phice: [scil. Coronide] placuit tibi,  Delphice, certe, / dum vel casta fuit vel inobservata; sed  ales / 
sensit adulterium Phoebeius utque latentem / detegeret culpam, non exorabilis index / ad dominum 
tendebat iter. Per altre attestazioni del corvo come uccello sacro ad Apollo: cfr. Ovid. Met. 
5, 329 (Apollo si trasforma in corvo), Fast. 2, 249 (Apollo si rivolge al corvo) “mea...avis”, 
Manil. 1, 417 (costellazione del corvo) Phoebo sacer ales, 782-783 commilitio volucris Corvinus 
adeptus / et spolia et nomen, qui gestat in alite Phoebum, Stat. Theb. 3, 506 sopra citato, Stat. Silv. 
2,  4,  17  Phoebeius  ales, Auson.  Griph.  15 Phoebeius  oscen,  Prud.  C.  Symm.  2,  567  corvus 
Apollineus. Sul suo valore divinatorio vd. anche Plaut. Asin. 260, Cic. Div. 1, 12 (con ricca 
nota di Pease 1920-1923); Liv. 7, 26, 3 e 10, 40, 14 (con nota di Oakley 1997), Verg. Ecl. 
9, 15, Georg. 1, 388, Prop. 4, 1, 105, Hor. C. 3, 27, 11, Fest. 214, Sen. NQ 2, 32, 5 (TLL 
4.1079.41-63). Sul corvo come segno nel mondo greco cfr. Patera 2012 (sul rapporto con 
Apollo vd. 165-172).

83 Cfr.  la  nota  di  Horsfall  2003  ad  loc.,  molto  cauta:  «[…] we  might  sense  a  play  […] 
between  ἱέραξ and  ἱερός; Callim.  on birds discussed the hawks (fr . 420 […]). Learned 
and verbal, therefore (in all probability), not cultic, though the κίρκος is called messenger 
of  Apollo at  Hom.  Od. 15, 526». Servio segnala la possibilità che l’uccello sia sacro a 
Marte (cfr. Drac. Romul. 8,  469) e il possibile gioco etimologico citato da Horsfall (su cui  
vd. O’Hara 1996, 232). Il nesso sacer ales (con l’aggiunta di Phoebo!) viene ripreso da Mani-
lio proprio per il corvo (vd. nota prec.). 

84 TLL 1.323.74-83: Cic. Nat. deor. 3, 47; Obseq. 58; Sil. 4, 104-107 augurium mentes oculosque 
ad sidera vertit. / accipiter […]  / dilectas Veneri […]  / turbabat […]  aves; Stat.  Theb. 3, 509. 
L’accipiter indica una forza ostile che incombe sull’osservatore.



Teologia della guerra civile                                         253

in modo sporadico, nelle fonti greche85, ma nel mondo romano non mi pare 
si possano trovare altre attestazioni. In questa rassegna di “ornitologia apolli-
nea”, va menzionato il cigno86, uccello dotato di capacità divinatorie e sacro 
ad Apollo, presentato come tale anche in Petron. fr. 45 Müller, v. 5 (parla un 
pappagallo:  “iam dimitte  tuos,  Paean o  Delphice,  cycnos”).  Mentre il  suo canto, 
com’è noto, è considerato presagio di morte, il suo volo rappresenta un omen 
favorevole87. Certo una sua apparizione nello scenario alpino sarebbe alquan-
to strana, assai meno credibile rispetto a quella del corvo e del falco.

Un’ultima interpretazione,  avanzata da alcuni88,  riguarda l’aquila,  la  cui 
presenza in simili contesti è tipica. Baldwin ad loc.  cita il Mario ciceroniano, 
che vede l’uccello  attaccare un serpente,  un omen favorevole (fausta  signa), 
confermato da un tuono a sinistra (clarum firmavit Iuppiter omen)89. Su questo 
punto il parallelo col Marius, che pure avremo modo di approfondire in que-

85 Cfr. Aristoph.  Av. 516 (ἱέραξ), Antonin. Liber. 28, 3 (Apollo si trasforma in ἱέραξ: cfr. 
Ovid.  Met.  5, 329 sopra citato). Eliano associa il falco-ἱέραξ a Horus-Apollo (NA 10, 
14), ma segnala l’esistenza di diverse specie, ognuna sacra a una divinità (NA 12, 4; vd. 
Smith 2014, 155). Porfirio (Abst. 3, 5) indica come κήρυκες di Apollo entrambi gli uccel-
li, ἱέραξ καὶ κόραξ. Sul falco cfr. Thompson 1936, 65-67, Gutzwiller 2005, 306-307 (in 
part. sul falco e Apollo), Arnott 2007, 66-68.

86 Così solo Grimal 1977, 165-166, 177 n. 50.
87 Cic. Tusc. 1, 30, 73 […] cygni, qui non sine causa Apollini dicati sint, sed quod ab eo divinationem 

habere videantur […].  Sul canto cfr. TLL 4.1584.31-41, sul cigno come avis auguralis cfr. 
TLL 4.1584.41-48. Linderski 1985, 232: «As ales the swan was a propitious sign for the 
sailors, but as oscen it could portend death». Cfr. anche Arnott 2007, 122-124. Si ricordi 
anche l’associazione con Venere/Afrodite (TLL 4.1584.57-61).

88 Vahlen 1854, 41 (seguito da Skutsch 1985, 302) e Pellegrino ad loc. (seguito da Schme-
ling–Setaioli).

89 Cic. fr. 17 Courtney (in Div. 1, 106) hic Iovis altisoni subito pinnata satelles / arboris e trunco, 
serpentis  saucia  morsu,  / subrigit  ipsa,  feris  transfigens  unguibus  anguem / semianimum et  varia 
graviter cervice micantem. / quem se intorquentem lanians rostroque cruentans / iam satiata animos,  
iam duros ulta dolores / abicit ecflantem et laceratum adfligit in unda / seque obitu a solis nitidos 
convertit ad ortus. / hanc ubi praepetibus pinnis lapsuque volantem / conspexit Marius, divini numinis 
augur, / faustaque signa suae laudis reditusque notavit, / partibus intonuit caeli pater ipse sinistris. / 
sic aquilae clarum firmavit Iuppiter omen. Altri esempi: Liv. 1, 34, 8 (Tarquinio Prisco), Svet. 
Aug. 94, 7 (Augusto).



Stefano Poletti                                                  254

sto capitolo, è però fuorviante: la stretta associazione del rapace con Giove 
induce ovviamente ad escludere questa possibilità. 

I  commentatori  petroniani  spesso non assumono una posizione netta, 
oscillando fra il corvo e il falco (talvolta proponendo anche l’aquila)90. L’insi-
stenza  delle  fonti  poetiche  latine  sulla  definizione  del  corvus  come  ales 
Phoebeius e la sua rilevanza nell’ambito augurale romano depongono decisa-
mente a favore del corvo. Certo non si può escludere di principio la possibi-
lità di un’allusione obliqua ad interpretazioni più rare, accipiter (κίρκος/ἱέραξ) 
o cigno. Non si può nemmeno escludere una consapevole ambiguità, ma, se 
così fosse, bisogna interrogarsi sulle sue conseguenze: le diverse identifica-
zioni (corvo, accipiter, cigno) sono compatibili con la definizione di omina laeta 
o una esclude l’altra? Che effetto può produrre (sul piano della lettura del 
presagio e dunque del personaggio-Cesare) una siffatta ambiguità?91

Partiamo dal falco. Come detto, la sua associazione con Apollo non è at-
testata nella tradizione poetica latina. Se si vuole soprassedere su questo, il 
parallelo omerico sembra assicurare che il κίρκος/ἱέραξ possa essere segnale 
positivo (δεξιός: “da destra” ovvero, nel mondo greco, “favorevole”). Il con-
testo predatorio in cui di norma il rapace è inserito (nel mondo romano con 
sfumature “sfavorevoli” per l’osservatore: vd. sopra) mal si combina però 
con la scena petroniana, in cui il volatile compare da solo. Il volo del cigno, 
come detto, può considerarsi segno positivo. 

Testimonianze di corvi quali omina negativi ovviamente non mancano, ma 
liquidare il corvus in modo unilaterale come “uccello del malaugurio” (come 
spesso si fa), quasi fosse assimilabile al bubo, sarebbe una grave semplificazio-
ne: nel mondo romano la percezione del suo valore divinatorio era senz’altro 

90 Limitandoci ai moderni, Baldwin e Stubbe non prendono posizione. Schmeling–Setaioli 
presentano entrambe le interpretazioni propendendo per il corvo, ma  avanzano anche 
l’ipotesi che si tratti di un’aquila. Cfr. già le obiezioni di Goldast/Erhard e Heinsius (ap. 
Burman) contro l’aquila a favore del corvo.

91 Aresi 2019 si limita a considerare il corvo come omen negativo e il falco come omen positi-
vo e non si sofferma sugli altri due omina. A parere della studiosa, avremmo a che fare 
con un’interpretazione “arbitraria” e di convenienza del prodigio da parte di Cesare, che 
penserebbe (o sosterrebbe) di aver visto un falco. 



Teologia della guerra civile                                         255

più sfaccettata92. È degno di nota che Seneca ponga l’aquila e il corvo sullo 
stesso piano come portatori di magnarum rerum auspicia93. Ho già citato Stat. 
Theb. 3, 506, ove il comes obscurus tripodum rimanda inequivocabilmente al cor-
vo (vd. il pun su obscurus), di cui è indicata la sfera d’appartenenza all’oracolo 
di Delfi (comes tripodum). In quel contesto il corvo, al pari dell’aquila e della ci-
vetta, viene annoverato fra gli omina potenzialmente positivi e contrapposto 
agli uccelli sinistri, presagi di sventura, fra cui il  bubo  e l’accipiter94. Anche in 
due famosi passi liviani il corvo segnala il favore divino in un contesto mili-
tare: il duello che vede protagonista Marco Valerio Corvo e la storia di Lucio 
Papirio Cursore e del pullarius95. Nel secondo episodio il prodigio si manife-

92 Cfr. Aresi 2019, 178 («un uccello del malaugurio»). Più sfumati, ad es., Pease 1920-1923 
a Cic.  Div.  1, 12 («either favourable or unfavourable according to circumstances»),  van 
Dam 1984 a Stat. Silv. 2, 4 («Ravens are […] not automatically seen as gloomy in Latin»), 
Carden 1974, 8 («the bird was not necessarily inauspicious»). Pease sottolinea che soprat-
tutto l’apparizione di gruppi di corvi fosse di cattivo auspicio; inoltre il suo canto e il suo  
volo da destra erano considerati positivi, da sinistra negativi (un’eccezione nella consue-
tudine romana: cfr. infra).

93 Sen. NQ 2, 32, 5 cur ergo aquilae hic honor datus est, ut magnarum rerum faceret auspicia, aut corvo 
et paucissimis avibus, ceterarum sine praesagio vox est?

94 Cfr. Snijder 1968 ad loc.: «The appearance of  this bird [ovvero il corvo], the eagle (sacred 
to Jupiter), and the owl (sacred to Minerva) must of  course be reckoned among the fa -
vourable omens». Snijder fa notare anche che il vultur è legato alla fondazione di Roma, al 
famoso auspicium di Romolo e Remo: «This is nothing to be surprised about. In appreci-
ating an omen we also must take regard of  the circumstances of  its appearance».

95 Liv.  7,  26,  3-5 minus  insigne  certamen  humanum  numine  interposito  deorum  factum;  namque 
conserenti  iam manum Romano  corvus  repente  in  galea  consedit  in  hostem versus.  quod primo  ut 
augurium caelo missum laetus accepit tribunus, precatus deinde, si divus, si diva esset, qui sibi praepetem 
misisset,  volens  propitius  adesset.  dictu  mirabile!  tenuit  non  solum  ales  captam  semel  sedem,  sed 
quotienscumque certamen initum est, levans se alis os oculosque hostis rostro et unguibus adpetit, donec  
territum prodigii talis visu oculisque simul ac mente turbatum Valerius obtruncat; corvus ex conspectu  
elatus orientem petit; 10, 40, 13-14 priusquam clamor tolleretur concurrereturque, emisso temere pilo 
ictus pullarius ante signa cecidit.  quod ubi consuli nuntiatum est,  “  d  i in proelio sunt”  inquit; “habet   
poenam noxium caput!”.    a  nte consulem haec dicentem corvus voce clara occinuit;  quo laetus augurio   
consul, adfirmans nunquam humanis rebus magis praesentes interfuisse deos, signa canere et clamorem 
tolli  iussit. Cfr.  ancora Oakley 1997  ad loc. Sull’episodio di Papirio, presentato da Livio 
come uomo pius e in armonia con gli dèi, e il pullarius bugiardo c’è una ricca bibliografia: 
Levene 1993, 237-239, Linderski 1995, 615-616, Driediger-Murphy 2019, 120-126. Altro 



Stefano Poletti                                                  256

sta appena dopo le parole del console (come nella scena del Bellum) a confer-
mare che gli dèi sono con lui. In entrambi i casi è interessante anche la for -
mulazione, in particolare l’aggettivo laetus, che veicola il punto di vista del 
personaggio (Liv. 7, 26, 4 augurium caelo missum laetus accepit tribunus; 10, 40, 14 
quo laetus augurio), in un uso (abbastanza diffuso) che prevede una specie di 
enallage (un  omen laetum viene recepito da un osservatore  laetus)96.  Com’è 
chiaro dal contesto (e ancor più dal resto della narrazione liviana), la pro-
spettiva del protagonista coincide con quella della divinità, in una piena sin-
tonia fra umano e divino. Nel Bellum gli omina sono definiti esplicitamente lae-
ta dalla voce narrante, non c’è nessuna enfasi sulla sua ricezione, sul punto di 
vista soggettivo, che sembra relegato a un secondo momento (fortior omini-
bus).

In conclusione, il corvo resta la spiegazione più probabile per il Delphicus 
ales, ma nessuna delle tre ipotesi per l’identificazione dell’uccello – falco, ci-
gno, corvo – mette seriamente in discussione la definizione di omina laeta, né 
autorizza una sua interpretazione “soggettiva” (se il narratore avesse voluto 
evidenziare questo aspetto,  ne avrebbe avuto tutti  i  mezzi: accipere,  laetus). 
Ogni  omen,  però, racchiude,  per sua stessa natura,  un grado di  ambiguità 
(come si è visto, la comparsa di ognuno dei tre uccelli può avere anche risvolti 
negativi, a seconda del contesto). Tale ambivalenza va valutata qui su un pia-
no più profondo e generale. La definizione di omina laeta risulta paradossale 
da diversi punti di vista. Non solo perché, come detto, Cesare e il suo eserci-
to si troveranno in men che non si dica in balia delle Alpi e delle loro tre-
mende intemperie (su questo ulteriore enigma ci concentreremo diffusamen-
te sotto). Poco prima il narratore aveva introdotto un altro catalogo di omina 
con  continuo clades hominum venturaque damna / auspiciis patuere deum  (vv. 126-
127), presentando come scelus l’incombente guerra civile (v. 131). Cesare usci-
rà vincitore dalla guerra preannunciata nel suo discorso: per lui gli omina non 
possono che essere laeta. Lo scenario resta però quello della lotta fratricida 
(dopo la vittoria lui stesso perderà la vita, come anticipato dal narratore: v.  
64). In questo il corvo, apparizione positiva per il grande generale, potrebbe 

esempio sono i corvi che guidano Alessandro e il suo esercito in Plut. Alex. 27, 2-3.
96 Cfr. Oakley 1997 ad loc. e  TLL 7.2.888.49-889.14.



Teologia della guerra civile                                         257

sottintendere anche il “prezzo di morte” che la vittoria di Cesare porterà con 
sé. Nel contesto della panoramica su Crotone dalla cima della collina (una 
scena che, come si è detto, ha molto da spartire con quella alpina del Bellum), 
troviamo proprio il corvo a chiudere il discorso del rusticus sulla “guerra civi-
le” crotoniate: nihil aliud est nisi cadavera quae lacerantur aut corvi qui lacerant (116, 
9).

3.2. Un presagio “sinistro”: il lucus, le voci, la fiamma

Ai meatus di buon auspicio segue un singolare omen: dalla parte sinistra di 
un bosco – verosimilmente un lucus sacro ad Ercole, il deus loci, così come le 
arae poco prima menzionate97 – risuonano voci misteriose accompagnate da 
un fiamma prodigiosa (vv. 179-180):

nec non horrendi nemoris de parte sinistra  
insolitae voces flamma sonuere sequenti. 

Voci nei/dai boschi sono un tipico presagio della guerra civile, come ben 
testimoniato dalla lignée che parte da Georg. 1 e arriva a Lucan. 198. Talvolta le 
voci ex luco sono portatrici di un chiaro messaggio degli dèi99, ma non sem-
brerebbe questo il caso. Nel passo petroniano la vaghezza del sonuere pare al-
ludere a un generico “risuonare”, senza specificare l’articolazione di queste 
voces in parole intellegibili e nemmeno il loro “atteggiamento” nei confronti 
di Cesare (vd.  minantia in Ovidio). L’aggettivo  insolitae,  ricorrente in questi 
contesti (cfr. v. 136 ignibus insolitis), sottolinea il carattere sovrannaturale delle 
voces.  

97 Cfr. Häußler 1978, 137.
98 Verg.  Georg. 1, 476-477  vox quoque per lucos vulgo exaudita silentis / ingens ; Tib.  2, 5, 74-75 

atque tubas atque arma ferunt strepitantia caelo / audita et lucos praecinuisse fugam ; Ovid. Met. 15, 
793  verba minantia lucis; Lucan. 1, 569-570 tunc fragor  armorum magnaeque per avia voces / 
auditae nemorum et venientes comminus umbrae. Cfr. in generale il cap. 2.

99 Liv. 1, 31 (con n. di Ogilvie 1965 ad loc.); 2, 7; 5, 32 (Aius Locutius, secondo Grimal 1977, 
166 la “fonte” di Eumolpo). Cfr. Cic. Div. 1, 101, con nota di Pease 1920-1923. Cfr. an-
che Krauss 1930, 161-164 e Horsfall 2000 a Verg. Aen. 7, 90.



Stefano Poletti                                                  258

Due ulteriori particolari distinguono questo omen dalle altre testimonianze 
e parrebbero orientarlo verso una “declinazione positiva”:  de parte sinistra  e 
flamma sequenti. Il primo dato precisa la provenienza del prodigio da sinistra, 
in genere elemento favorevole100. Il secondo è stato ricondotto dai commen-
tatori petroniani alle “fiamme straordinarie” attestate, per citare i due esempi 
più famosi, in Livio per Servio Tullio bambino e nell’Eneide per Iulo, premo-
nizioni della loro futura grandezza101. Abbiamo parlato di una declinazione 
positiva dell’omen delle voces, ma anche qui si tratta di una positività parziale e 
paradossale,  che  riguarda  solo  l’impresa  di  Cesare  e  comporta,  appunto, 
l’immane catastrofe della  guerra civile102.  Il  termine  sinister  appare avvolto 
dalle ben note ambiguità (frequenti in contesto divinatorio), carico di riso-
nanze davvero “sinistre”. Anche nella flamma petroniana si può leggere una 
componente violenta e distruttiva103. 

La relazione fra il passo petroniano e gli omina confermativi raccontati da 
Cicerone  (nel  Mario)  e  Virgilio  (Anchise/Ascanio)104 potrebbe  essere  più 
stretta di quanto si sia finora pensato. Molto suggestivo, in particolare, è il 
rapporto con l’epos storico ciceroniano che ha per protagonista lo zio di Ce-
sare in esilio. A questo proposito nei vv. 159-162 del Bellum (in part. vv. 161-
162 “dum Gallos iterum Capitolia nostra petentes / Alpibus excludo, vincendo certior 
exsul”) Cesare si rappresenta come degno erede dello zio: vincendo certior exsul, 

100 Driediger-Murphy 2019, 104 n. 150 (con bibliografia): «Cic. Div. 2.82 confirms that in a 
divinatory context the Romans regarded the left (laevum, sinistrum) as the favourable side, 
so much so that all favourable signs could be described idiomatically as sinister, even if  
they had actually occurred on the right».

101 Liv. 1, 39, 1-3, Verg. Aen. 2, 679-684. Cfr. Rogerson 2017, 101-122, in part. 101-110 per 
altri  esempi di fiamme straordinarie in «stories of  future glory» (rimanendo nell’Eneide, 
degni di nota sono anche Augusto sullo scudo di Enea in Aen. 8, 680-681 e Enea in 10, 
270-271), Görler 1986, 290-295, Grassmann-Fischer 1966, 9-28. Di norma la fiamma en-
tra in contatto con il personaggio (tipicamente intorno alle tempie) senza danno, cosa  
che qui non avviene. Stubbe ad loc. specifica inoltre che la flamma petroniana non va mes-
sa in relazione né a fulmini né al sole (di cui peraltro si parlerà subito dopo).

102 Cfr. Schmeling–Setaioli ad loc.: «A favourable omen, at least for Caesar».
103 OLD s.v. sinister 3 (ma cfr. anche 4-5). Vd. Guillaumont 1985, in part. 171-172 sulla scena 

petroniana (su sinister e sulla fiamma).
104 Cic. fr. 17 Courtney, v. 13 sic aquilae clarum firmavit Iuppiter omen; Verg. Aen. 2, 691 “haec 

omina firma” (cfr. Horsfall 2008 ad loc.).



Teologia della guerra civile                                         259

strenuo difensore dei Capitolia nostra (tessera che arriva dall’ultimo, propagan-
distico discorso di Giove nelle Metamorfosi, a proposito della difesa offerta a 
Roma da Augusto e dal Cesare divinizzato)105, con i Galli alle porte106. Inol-
tre, nella scena del Marius, si ritrae un pregnante momento “liminare”, quan-
do il generale riceve omina positivi appena prima di rientrare a Roma e di sca-
tenare un nuovo conflitto fratricida. Come anticipato, l’omen dell’aquila viene 
confermato a Mario da un tuono a sinistra (Cic. fr. 17 Courtney v. 12 partibus 
intonuit caeli pater ipse sinistris); il signum della fiamma nell’Eneide trova un’iden-
tica conferma, “corroborata” da una stella cometa, dopo la richiesta di An-
chise107. In Petronio l’apparizione di Giove è relegata all’ambiguo fulgur dei 
vv. 122-123. Negli  omina  dopo il discorso di Cesare non solo all’aquila del 
Marius subentra il corvo, ma si assiste anche a uno strano e oscuro surrogato 
del tuono “confermativo” a sinistra, voci e fiamme horrendi nemoris de parte si-
nistra  (con l’horrendum nemus  a sua volta surrogato del  lucus  in cui si trovava 
Mario). Tale espressione risulta in sé particolarmente bizzarra e per così dire 
perversa, presupponendo un osservatore che guarda non il cielo e le sue re-
gioni, ma un  horrendum nemus. Anche la “fiamma miracolosa” comporta ri-

105 Ovid.  Met. 15, 828 “servitura  suo Capitolia nostra Canopo”; 15, 841-842 “fac iubar, ut semper 
Capitolia nostra forumque / divus ab excelsa prospectet Iulius aede”. Sul discorso di Giove e la sua 
ripresa nel Bellum vd. cap. 2. Unica altra attestazione di Capitolia nostra in poesia è l’ironico 
Iuv. 14, 91 ut spado vincebat Capitolia nostra Posides. 

106 Schmeling–Setaioli ad loc. si soffermano sul v. 161: «The Gauls sacked Rome in 390 BC 
and are not a threat of  any kind after Aquae Sextiae and Vercellae. Has the defeat of  
Varus in AD 9 somehow contaminated Eumolpus’ mind?». Certo l’enfasi sul “pericolo 
gallico” (vd. Kneppe 1994, 54-57) doveva essere un motivo tipico della propaganda cesa-
riana. Baldwin e Stubbe ad loc. ricordano Cic. Prov. cons. 33 nemo sapienter de re publica nostra 
cogitavit iam inde a principio huius imperii, quin Galliam maxime timendam huic imperio putaret. Nel 
Bellum punto importante è però proprio il parallelo fra Mario e Cesare, esplicitato in Cic.  
Prov. cons.  32 (Canfora 1999, 101-102: «Certamente ciò che Cesare vuol sentirsi dire»). 
Grillo 2015 ad loc. osserva che «Caesar is fond of  presenting and justifying his campaign 
in Gaul as a continuation of  Marius’» e cita Caes. Gall. 1, 40, 5. Il parallelo trovava pro-
babilmente sviluppo nei poemi epici sulle campagne cesariane, come il Bellum Sequanicum 
di Varrone Atacino, gli Annales belli Gallici di Furio Bibaculo o il cosiddetto De expeditione 
Britannica di Cicerone (su cui Courtney 1993, 149, Kruschwitz 2014).

107 Verg.  Aen. 2, 691-694  “[…] haec omina firma”. /  vix ea fatus erat senior, subitoque fragore / 
intonuit laevum et de caelo lapsa per umbras / stella facem ducens multa cum luce cucurrit.



Stefano Poletti                                                  260

svolti ambivalenti, come ha ben dimostrato Rogerson a proposito di un ana-
logo  (e  più  lugubre)  prodigio  che  vede  protagonista  Lavinia:  namque  fore 
inlustrem fama fatisque canebant / ipsam, sed populo magnum portendere bellum (Verg. 
Aen. 7, 79-80)108. Anche a Cesare toccherà una fama immortale, ma al prezzo 
di una “grande guerra”... civile.

3.3. Dall’oscurità alla luce? Lo splendore del sole

Alla  menzione  della  fiamma  fa  seguito  un  altro  segno  di  carattere 
“igneo”, che coinvolge il sole (vv. 181-182):

ipse nitor Phoebi vulgato laetior orbe 
crevit, et aurato praecinxit fulgure vultus.

In una sorta di Ringkomposition l’aggettivo laetus viene riproposto per il ni-
tor Phoebi109: lo straordinario splendore del sole è anche qui ritratto come se-
gno favorevole. A questo si aggiunge una folgore dorata che “cinge” il disco 
solare.

Il contrasto col precedente catalogo di  omina appare stridente. Poco pri-
ma (vv. 127-129), seguendo la tradizione sui presagi della guerra civile, Eu-
molpo racconta un mutamento della luce del sole (rosso sangue) e una  dimi-
nuzione della sua luminosità (vd. la caligine)110:

108 Rogerson 2017, 109-122. Cfr. anche Grassmann-Fischer 1966, 67-77.
109 Per laetus in riferimento alla luminosità dei corpi celesti cfr. TLL 7.2.889.15-28 (da riget-

tare il latior in luogo di laetior generatosi in δ). Interessante il (discusso) dies laetior in Stat. 
Theb. 7, 701-702, che Smolenaars 1994 ad loc. difende come desiderio di Apollo di onora-
re gli ultimi momenti di vita di Anfiarao (a sostegno dell’idea di un “giorno/sole più lu-
minoso” il commentatore cita il passo petroniano e Claud.  VI Cons. Hon. 537-542  ipse 
favens votis solitoque decentior aer ). Stubbe aggiunge Petron. 127, 9 v. 7 candidiorque dies.

110 Il contrasto è rilevato fin da González de Salas ad loc.. Lebek 1976, 125 n. 32 interpreta i 
vv. 181-182 del Bellum come inversione di Lucan. 1, 235 maestam tenuerunt nubila lucem (al-
tro omen solare), ma bisogna  considerare, appunto, i due diversi  signa che vengono pre-
sentati nel poemetto petroniano. Sui vv. 127-129 cfr. cap. 2 §§ 1-2 (in part. pp. 85-86).



Teologia della guerra civile                                         261

                       namque ore cruento 
deformis Titan vultum caligine texit: 
civiles acies iam tum spectare putares.

Subito dopo, sulla stessa linea, viene raccontato come la luna “spenga il 
suo volto”, sottraendo la luce allo  scelus  (vv. 130-131). Ai vv. 181-182, per 
contro, si verifica un omen incoraggiante per il generale – un dato ancor più 
significativo se si pensa che un oscuramento del sole è l’evento che segnò la 
morte del dittatore, come attestato da diverse fonti e immortalato nelle Geor-
giche. In modo alquanto singolare, in un breve arco di tempo (o almeno di 
versi), al sole viene attribuito il compito di esprimere due diverse “prospetti-
ve” sulla guerra civile: il bellum civile come immane catastrofe per l’umanità e 
come lieto evento per Cesare. L’omen  solare dei vv. 181-182, in particolare, 
potrebbe essere ispirato al famoso prodigio che accolse Ottaviano al rientro 
a Roma da Apollonia dopo la morte di Cesare, all’inizio della seconda fase 
del conflitto fratricida: il sole venne avvolto da una specie di corona multico-
lore, presagio dei futuri successi del giovane111. L’espressione aurato praecinxit 
fulgure richiama Petron. 83, 2 qui pugnas et castra petit, praecingitur auro, ove prae-
cingitur auro indica appunto il successo militare (e, più materialisticamente, la 
ricchezza che ad esso si accompagna)112.

3.4. Omina al Rubicone e sulle Alpi: il dio si mostra a Cesare

Dall’analisi  degli  omina non emerge una loro univoca “negatività” (né, 
tanto meno, la possibilità di una interpretazione tendenziosa da parte di Ce-

111 Grimal 1977, 166, 177 n. 53 (sulla base di questo parallelo Grimal propone che vultus del 
v. 182 non sia il volto del sole ma quello di Cesare, un’interpretazione un po’ improbabi-
le: vd. vultus negli omina sui corpi celesti al v. 128 e 130). Per l’episodio della vita di Otta-
viano vd. Vell. 2, 59, 6, Sen. NQ. 1, 2, 1, Plin. Nat. 2, 28, 98, Svet. Aug. 95, 1, Cass. Dio 
45, 4, 4. Cfr. la dettagliata nota di Woodman 1983 a Vell. 2, 59, 6 e Cresci Marrone 2017, 
per il rapporto fra sole e Augusto (e altri “grandi uomini”). Cfr. anche Krauss 1930, 67-
71.

112 Setaioli 2011, 164-165. Per la possibilità di un riferimento all’uso dei militari di adornarsi 
la cintura con oro e oggetti preziosi vd. Habermehl ad loc. 



Stefano Poletti                                                  262

sare di presagi per lui potenzialmente negativi). Piuttosto, diversi aspetti con-
corrono a svelare la loro natura ossimorica di “omina laeta di guerra civile”. 

A questo punto, lasciando momentaneamente il micro-contesto del  Bel-
lum,  s’impone un confronto con le fonti sul passaggio del Rubicone113.  In 
tutte le testimonianze il momento precedente l’attraversamento del fiume è 
di grande indecisione e incertezza. Svetonio presenta una sorta di vera e pro-
pria “investitura divina” del generale. Secondo il resoconto del biografo ap-
parve un personaggio sovrannaturale (quidam eximia magnitudine et forma) che 
suonava un flauto; questi, dopo aver afferrato una tromba a un soldato, die-
de il segnale (simbolo del passaggio dalla pace alla guerra) e attraversò il fiu-
me, inducendo Cesare a sciogliere ogni indugio114. Plutarco (Caes. 32, 9) ante-
pone al Rubicone un sogno di Cesare (incesto con la madre) che altre fonti 
riportano nel contesto della sua questura115. Lucano, con la sua apparizione 
della Patria che intima al condottiero di fermarsi (Lucan. 1, 185-192), sembra 
fornire, come afferma Narducci, «un ostentum di senso opposto a quelli divul-
gati dalla propaganda filocesariana, della quale resta traccia […] nell’aneddo-

113 Limitandomi ai contributi più recenti: Narducci 2002, 194-207, Marinoni 2002, Moretti 
2007,  Rondholz 2009,  Montero 2010,  286-287,  Devillers 2010,  Beneker 2011,  Pelling 
2011, 312-319, Santangelo 2013, 236-237, Wardle 2019, 392-396.

114 Svet. Iul. 32-33 cunctanti ostentum tale factum est. quidam eximia magnitudine et forma in proximo 
sedens repente apparuit harundine canens; ad quem audiendum cum praeter pastores plurimi etiam ex 
stationibus milites concurrissent interque eos et aeneatores, rapta ab uno tuba prosilivit ad flumen et 
ingenti spiritu classicum exorsus pertendit ad alteram ripam. tunc Caesar: “eatur, inquit, quo deorum 
ostenta et inimicorum iniquitas vocat. iacta alea esto”. Il personaggio in questione è stato identi-
ficato con diverse figure:  Apollo, Pan, Romolo/Quirino (vd. la bibliografia nella nota 
precedente). Confrontando il passo di Svetonio con l’apparizione della Patria in Lucano, 
Marinoni 2002, 282 suggerisce (a mio parere un po’ audacemente) che «il quidam prono-
minale del testo svetoniano non esclude di per sé che anche lì si possa trattare di una fi -
gura femminile». 

115 Pelling 2011, 314 (con confronto del racconto di Plut. Pomp. 60, 4, ove Cesare è parago-
nato a una persona che si getta in un abisso). Appiano (BC 2, 35, 140-141), pur non fa-
cendo riferimento ad ostenta, presenta significativamente un Cesare “ἔνθους” mentre pas-
sa il Rubicone (sulla carica mistica dell’aggettivo vd. Carsana 2007, 131-133). L’entusia-
smo, la passione, il movimento inconsulto sembrano accomunare i resoconti di Plutarco 
e Appiano (Pelling 2011, 317).



Teologia della guerra civile                                         263

to di Svetonio»116. Le altre fonti non associano alcun prodigio o segno pre-
monitore al passaggio del Rubicone. È difficile definire con certezza la que-
stione in termini di  Quellenforschung e non stupisce che alcuni abbiano inter-
pretato il singolare prodigio svetoniano come un’invenzione dello storico117. 
Tuttavia,  mi pare  plausibile  l’ipotesi  di  Narducci:  probabilmente  l’ostentum 
rappresentato in Lucano vuole contrapporsi a una versione dell’evento quale 
quella attestata da Svetonio.

In questo contesto gli omina narrati nel Bellum costituiscono un capitolo 
prezioso, finora trascurato118. Se, come è stato notato, Lucano sembra trala-
sciare il  famoso detto cesariano al passaggio del Rubicone119,  Petronio ri-
sponde a questa “lacuna lucanea” con un’azione ben più audace: trasferisce il 
motto sul dado, cadat alea (v. 174)120,  elemento caratterizzante del Rubicone, 

116 Narducci 2002, 195-196 (sulla stessa linea Gascou 1984, 23-24 e Tucker 1988, 248). Cfr. 
anche Marinoni 2002, 285, Roche 2009, 205-206. Beneker 2011, 88-89 fa anche presente 
la possibilità che Svetonio stia rispondendo all’ostentum anticesariano di Lucano. Secondo 
Devillers 2010 l’aneddoto raccontato da Svetonio potrebbe provenire da Livio. Radicke 
2004, 170-178 non approfondisce il confronto con Svetonio e le altre fonti sul tema degli 
ostenta. Narducci 2002, 198-200 nota che possibile fonte di ispirazione di Lucano potreb-
be essere l’aneddoto che ha per  protagonista  Druso,  fermato da un’apparizione sulle 
sponde dell’Elba (Svet. Claud. 1, Cass. Dio 55, 1, 3). Sul rapporto con Annibale (eviden-
ziato da Devillers 2010) torneremo più sotto.

117 Hohl 1952, seguito di recente da Santangelo 2013, 257 n. 10.
118 Nonostante il palese rapporto fra la scena del Bellum e il passaggio del Rubicone, non mi 

pare sia stato adeguatamente messo a fuoco il legame fra gli omina laeta petroniani e i pre-
sagi al Rubicone riportati dalle altre fonti. Un breve cenno in Donié 1996, 145 n. 293 sul 
rapporto con Lucano.

119 Si è ipotizzato che Lucan. 1, 226 “te, Fortuna, sequor” (ripreso nel petroniano v. 174 “iudice 
Fortuna cadat alea”) possa rappresentare una variatio del famoso detto cesariano (cfr. Donié 
1996, 119 n. 36, Radicke 2004, 176-177, Rondholz 2009, 446, Devillers 2010, n. 33, Kim-
merle 2015, 229), ma bisognerebbe riflettere sulla stranezza di questa omissione, che va  
inquadrata nella serie di “innovazioni lucanee” della famosa scena (vd. anche la Patria).

120 Il cadat del Bellum costituisce una testimonianza significativa a favore della congettura esto 
in luogo del tràdito est in Svet. Iul. 32, 15 (la recente edizione di Kaster 2016 stampa iacta 
alea esto).  La frase, una citazione da Menandro (fr. 59, 4 Körte–Thierfelder), venne pro-
nunciata da Cesare in greco, “ἀνερρίφθω κύβος” (Plut. Pomp. 60, 2), e riportata in questa 
forma da Asinio Pollione, donde, con ogni probabilità, la derivano le fonti greche (Plut.  
Caes. 32, 6-8, App. BC 2, 35, 140), mentre Svetonio ne offre una traduzione. Per una re-



Stefano Poletti                                                  264

sulla cima delle Alpi. È questo l’indizio più scoperto dell’operazione messa 
in atto da Eumolpo, ovvero la sostituzione del passaggio del Rubicone con il 
(ben più spettacolare) passaggio delle Alpi. Mentre il legame fra il prodigio 
svetoniano al Rubicone e quello lucaneo appare più stretto (apparizione di 
un personaggio divino che in un caso invita espressamente Cesare a varcare 
il confine, nell’altro gli intima di non farlo), gli omina petroniani sono certo di 
natura ben diversa, più implicita, ma assolvono una funzione del tutto analo-
ga. Una volta attuato il cambiamento spazio-temporale, Eumolpo si può cer-
to permettere di deviare dalla tradizione (o dalle tradizioni) a riguardo  e dare 
una forma originale alla propria scena ominosa. 

Mentre l’ostentum in Svetonio dissolve un momento di incertezza (cunctan-
ti), nel Bellum la decisione di scatenare la guerra civile precede gli omina inco-
raggianti ed è da essi indipendente, come dimostra il discorso in cui Cesare 
di fatto “lancia il dado”. La risoluzione del generale è già stata comunicata ai 
vv.  141-143  (haec  ostenta  brevi  solvit  deus.  exuit  omnes  /  quippe  moras  Caesar, 
vindictaeque actus amore / Gallica proiecit, civilia sustulit  arma). Qui, nonostante 
una formulazione un po’ compressa, non si sta parlando di un Cesare inter-
prete degli ostenta appena descritti o addirittura incoraggiato da essi ad impu-
gnare le “armi civili”; piuttosto, dopo aver chiarito che gli auspicia deum pre-
annunciano il conflitto ormai imminente, il narratore puntualizza che gli dèi 
fecero presto seguire ai segni lo scioglimento (la “conferma”) degli stessi,  
ovvero l’inizio della guerra, con la discesa di Cesare in Italia121. I versi 141-
143 introducono, anticipano e riassumono la scena seguente (soprattutto il 
discorso in cui il generale effettivamente rompe gli indugi)122, ma non sem-
brano suggerire una qualche forma di interazione diretta fra il personaggio e 
i segni degli dèi.

cente discussione della questione cfr. Wardle 2019, 396.
121 Aresi 2019, 177-178 commenta, a mio parere erroneamente, i vv. 141-143: «[…] il con-

dottiero […] li interpreta sorprendentemente come presagi a proprio favore». Corretta-
mente Labate 2014, 184: «Il rompere gli indugi da parte di Cesare, che, abbandonate le 
armi galliche, impugna le armi della guerra civile, costituisce già un primo scioglimento 
del senso di questi presagi». Sull’interpretazione del v. 141 vd. supra p. 86 n. 93.

122 Di Cesare che decide di attraversare il Rubicone Lucano dice inde moras solvit belli (Lucan. 
1, 204). Nel Bellum petroniano exuit omnes / quippe moras Caesar, mentre il dio ostenta solvit.



Teologia della guerra civile                                         265

La rilettura petroniana del passaggio del Rubicone (e degli omina) pone 
l’eroe in un rapporto col divino alquanto singolare. Da una parte la guerra ci-
vile si configura come un “destino inevitabile”, su cui si accordano due mal-
vagie divinità (Dite e Fortuna) e che viene preannunciato dal canonico cata-
logo di omina. Dall’altra Cesare, pur con tutte le movenze apologetiche del 
caso, si assume la responsabilità di dare inizio alle ostilità fin dal momento in 
cui varca Alpi (come detto, un’interpretazione audace, dal punto di vista sto-
rico e ideologico) e, cosa che più ci interessa, prima dell’assenso e dell’inco-
raggiamento dei segni divini. Il personaggio li riconosce come omina favore-
voli, ma l’espressione fortior ominibus, ben diversa dal tipico laetus (accepit) e si-
mili123, sembra denotare una conferma posticcia, in sé non necessaria per Ce-
sare, già determinato e sicuro del successo dell’impresa124. I signa intervengo-
no ad assecondare una decisione già presa, suffragando, di fatto, la necessità 
della guerra pattuita da Dite e Fortuna e, al contempo, preannunciando la 
vittoria di Cesare.

Questo Cesare, fin da subito risoluto e ulteriormente rafforzato dai pre-
sagi, è ben lontano non solo dal ritratto svetoniano, con la divinità che scio-
glie gli indugi, ma anche da quello lucaneo, con la divinità che ostacola il ge -
nerale, il quale, dopo un iniziale sgomento, si dimostra pure risoluto125. Ep-

123 Vd. § 3.1 in questo capitolo.
124 Il senso dell’espressione fortior ominibus appare vicino ad omine firmans animum, nel conte-

sto del rito svolto con tutti i crismi da Cirene in Verg. Georg. 4, 384-386: ter liquido ardentem 
perfundit  nectare  Vestam,  / ter  flamma ad summum tecti  subiecta  reluxit.  /  omine  quo firmans 
animum sic incipit ipsa […]. Ma il Cesare petroniano ha davvero bisogno di firmare animum, 
di incoraggiamento? Il personaggio appare determinato, il suo esercito laetus (v. 152 milite 
laeto) già prima degli omina laeta. Cfr. Paratore 389: «Lo [scil. Cesare] si chiama addirittura 
con ammirazione fortior ominibus, quasi fosse lui a piegare col suo genio gli dèi dalla sua 
parte». Nella sua traduzione (sempre molto libera) Bouhier sembra suggerire l’ambiguità  
dell’espressione: «Phébus semble […]  rendre le courage aux cœurs les plus flottans. / 
Mais César fait lui seul plus que tous les auspices». Serpeggia insomma l’idea che non si 
parli di un Cesare “reso più forte dai presagi”, ma di un Cesare “più forte dei presagi”.

125 Bellum vv. 183-184 fortior ominibus movit Mavortia signa / Caesar, et insolitos gressu prior occupat 
ausus (cfr.  anche  i  citati  vv.  141-143),  Svet.  Iul.  32  “eatur,  inquit,  quo  deorum ostenta  et 
inimicorum iniquitas vocat. iacta alea esto”, Lucan. 1, 192-194 tunc perculit horror / membra ducis, 
riguere comae, gressumque cohercens / languor in extrema tenuit vestigia ripa ; 204-205 (dopo la ri-
sposta di Cesare alla Patria) inde moras solvit belli tumidumque per amnem / signa tulit propere ; 



Stefano Poletti                                                  266

pure il Cesare petroniano non figura nel discorso delle divinità ed è ridotto a  
semplice “pedina” (gli dèi lo usano per solvere ostenta e dare inizio al proprio 
piano). Riaffiora qui un certo grado di opacità dei segni divini e la confer-
ma ex post degli omina  sembra richiamare il  fulgur dei vv. 122-123 (dopo che 
Fortuna ha comunicato la sua decisione), riproponendone, pur in un nuovo 
contesto, i paradossi interpretativi126.

3.5. Omina inverosimili: la libertà delle finzioni epiche (e i suoi li-
miti)

La  poesia  non  deve  piegarsi  alle  leggi  della  storia:  questo  precetto  è 
espresso chiaramente nell’“ars poetica” di Eumolpo (118, 6).

non enim res gestae versibus comprehendendae sunt, quod longe melius 
historici faciunt, sed per ambages deorumque ministeria et fabulosum  † 
sententiarum tormentum  † praecipitandus  est  liber  spiritus,  ut  potius 
furentis animi vaticinatio appareat quam religiosae orationis sub testibus 
fides.

Il trasferimento del cadat alea dal Rubicone alle Alpi è un esempio della li-
bertà che si arroga il poeta. Bisogna dunque chiedersi come la versione dei 
prodigi inventata da Eumolpo si rapporti con il principio da lui esposto nel 
preambolo. Da questo punto di vista (più generale e teorico) si può rileggere 
quanto detto finora sul legame della scena del Bellum con le altre fonti.

Senz’altro i segni sovrannaturali che Cesare riceve rientrano appieno nel 
programma di ambages deorumque ministeria. In questo caso, come abbiamo vi-
sto, le fonti storiografiche potevano fornire una base per Eumolpo. Per di 
più, nella Pharsalia Lucano aveva offerto una (prima?) reinterpretazione epica 
di questi presagi: nella sua scena con Cesare e la Patria, all’inizio della narra-
zione, propone un germe di apparato divino in senso tradizionale, onde poi 

228-229 sic fatus noctis tenebris rapit agmina ductor / inpiger.
126 Sull’opacità dei segni degli dèi e del fulgur vd. supra cap. 2 §§ 2 e 5. Si ricordi che un fulgur 

ricorre anche negli omina laeta di Cesare (v. 182).



Teologia della guerra civile                                         267

virare in un’altra direzione127. È assai probabile che l’apparizione della Patria 
costituisca, in tutto o in parte, un’invenzione lucanea, anche se, come notato 
da Narducci, oltre alla possibile “polemica” con l’aneddoto attestato da Sve-
tonio, Lucano potrebbe rifarsi a un episodio riguardante Druso, che ebbe 
una simile visione sulla riva dell’Elba128.

Due generi “apparentati” come la storiografia e l’epica storica trovano 
nella presentazione degli ostenta un terreno comune – anche se, com’è noto, 
gli storici mettono spesso in guardia il lettore sulla loro natura fabulosa129. Da 
questo materiale i poeti attingono spunti per ampliamenti autonomi e origi-
nali. Eumolpo si inserisce in questa tradizione sui presagi prima del Rubico-
ne e ne propone una propria “rivisitazione epica”. Ho accennato sopra a un 
possibile modello per i prodigi petroniani finora poco valorizzato, quello del 
Mario ciceroniano che riceve segni alle soglie della sua guerra civile; ma il ri-
ferimento al Marius ha un significato ben più profondo, che va al di là di un 
semplice “rapporto intertestuale” per la rappresentazione degli ostenta. 

Proprio il frammento del Marius tràdito nel De divinatione potrebbe essere 
la scena di cui si discute all’inizio del De legibus. Qui un episodio del Marius, e 
più precisamente una discussione sull’identificazione (e sull’esistenza!) di una 
quercia, presso cui si sarebbero svolti dei presagi coinvolgenti un’aquila130, 
funge da apertura del dialogo e da punto di partenza per una riflessione sulla 
differenza fra verità e finzione, fra storia e poesia. Questo passo viene espli-
citamente ripreso nell’“ars poetica” di Eumolpo (soprattutto per quanto ri-

127 Feeney 1991, 270.
128 Sul dibattito a riguardo vd. il paragrafo precedente. Feeney 1991, 270-271: «The appari-

tion, on either interpretation, is just within the bounds of  what one might find in a his-
tory book; indeed, it appears that Lucan did find it in a history book».

129 Su questo vd. Feeney 1991, 260-262. Su epica e storiografia cfr. anche Woodman 2012,  
6-8, Manuwald 2014, Feddern 2018, 456-457.

130 Cic. Leg. 1, 2 […] quare “glandifera” illa quercus, ex qua olim evolavit “nuntia fulva Iovis miranda  
visa figura”, nunc sit haec.  sed quom eam tempestas vetustasve consumpserit, tamen erit his in locis 
quercus, quam Marianam quercum vocabunt (fr. 16-17 del Marius in Courtney 1993). Che nel 
poemetto si svolgessero presagi/fenomeni sovrannaturali presso la quercia è assicurato 
dai “paralleli” addotti da Cicerone a proposito delle fabulae leggendarie (fra cui l’appari-
zione di Romolo a Proculo, i colloqui di Numa con Egeria, l’omen dell’aquila per Tarqui-
nio Prisco: Cic. Leg. 1, 3-4).



Stefano Poletti                                                  268

guarda l’uso della metafora “giudiziaria” del testis:  non ut a poeta, sed ut a teste 
veritatem exigant) e sviluppato dal personaggio del Satyricon in una (ben più au-
dace) poetica della libertà del furor creativo131. Va specificato che è oggetto di 
dibattito se si tratti della stessa scena riportata nel De divinatione o di un altro 
omen, con protagonista un giovanissimo Mario, riferito da Plutarco e Appia-
no (il ritrovamento di sette aquilotti); pur con qualche incertezza, propende-
rei per la prima possibilità132. Comunque sia, questi omina, riferiti al personag-
gio storico di Mario nel poemetto ciceroniano, nel De legibus sono al centro 

131 Cic. Leg. 1, 4-5 ATTICUS. atqui multa quaeruntur in Mario fictane an vera sint, et a non nullis, 
quod et  in recenti  memoria et  in Arpinati  homine versere,  veritas a te  postulatur.  MARCUS.  et 
mehercule ego me cupio non mendacem putari; sed tamen nonnulli isti, Tite noster, faciunt imperite, qui 
in isto periculo non ut a poeta, sed ut a teste veritatem exigant; nec dubito, quin iidem et cum Egeria 
conlocutum Numam et ab aquila Tarquinio apicem inpositum putent. QUINTUS. intellego te, frater, 
alias in historia leges observandas putare, alias in poemate. MARCUS. quippe, quom in illa omnia ad 
veritatem, Quinte, referantur, in hoc ad delectationem pleraque; quamquam et apud Herodotum, patrem 
historiae, et apud Theopompum sunt innumerabiles fabulae (il passo è citato da Habermehl). È 
discusso se  a teste sia da rapportarsi all’autopsia  degli storici o alla metafora giudiziaria 
(cfr. Feddern 2018, 456-457 n. 89, con ulteriore bibliografia). Credo che proprio la rice-
zione del passo nell’ars poetica di Eumolpo induca a  non vedere la questione in termini 
troppo netti, ma ad apprezzare la polisemia di testis.

132 L’interpretazione tradizionale (cfr. ad es. Soubiran 1972, 261, Courtney 2003, 175-176,  
178, Dyck 2004, 54, 62, Wardle 2006, 364) pensa a un riferimento all’aneddoto riportato, 
con leggere varianti, da Plutarco (Mar. 36, 5-6) e Appiano (BC 1, 61; 75) su Mario ragaz-
zo e i sette aquilotti simbolo dei suoi futuri consolati; in entrambe le fonti l’evento della 
sua infanzia viene richiamato nel contesto dell’esilio dell’88, come segno del riscatto cui è 
destinato l’esule. Plutarco e Appiano non fanno riferimento né ad un albero né al volo di  
un’aquila (solo a un “nido di un’aquila” in Plutarco e ai suddetti aquilotti), mentre nel  De 
legibus non si fa cenno né agli aquilotti né alla giovanissima età di Mario. Soubiran 1972, 
261 fa notare che nell’88 (data di ambientazione della scena citata nel De divinatione) Ma-
rio non poteva essere ad Arpino. Inoltre, i frustuli tràditi in Cic. Leg. 1, 2 non hanno pun-
ti di contatto con i versi del Mario di  Div. 1, 106 (hic Iovis altisoni subito pinnata satelles / 
arboris e trunco, serpentis saucia morsu, / subrigit ipsa), ove si parla genericamente di  arboris e 
trunco  e non di una quercia. Stando all’interpretazione tradizionale, nella narrazione del 
Marius  troverebbero dunque spazio due presagi per certi versi simili, in cui figurano le 
aquile e un albero: un presagio tratto dall’infanzia di Mario, narrato probabilmente in  
analessi nel racconto del suo esilio (come in Appiano e in Plutarco) e uno avvenuto (a 
mo’ di conferma del presagio di infanzia?) proprio all’epoca dell’esilio. L’alternativa è 
pensare che nel prologo del De legibus si alluda alla stessa scena riportata nel De divinatione, 



Teologia della guerra civile                                         269

di una discussione sulla presenza di ficta (e fabulae) nell’epica. E, come detto, 
è possibile che proprio i prodigi del  Marius vengano adombrati negli omina 
laeta  del  Bellum133.  Nella  sua  personalissima  (ri)costruzione  dei  principi 
dell’epos tradizionale e di un controverso momento della biografia cesariana 
(e della guerra civile), Eumolpo si riallaccia programmaticamente a un testo 
teorico importante per la definizione della “libertà” della poesia; a livello per 
così dire pratico, recepisce e rivisita la scena del Marius ivi sottoposta a critica 
per i ficta e fabulosa (lontani dalla veritas storica)134 introdotti originalmente dal 
poeta. Nella “finzione” degli  omina  sul nipote di Mario Eumolpo ribadisce 
l’autonomia della poesia epica rispetto alle “leggi della storia”.

I prodigi e, più in generale, la rappresentazione del divino sono un campo 
in cui, appunto, il poeta può dare sfogo alla propria creatività: il  fabulosum im-
plica per definizione “l’incredibile”, “l’inverosimile”. In questo contesto va 
considerata una caratteristica degli omina petroniani spesso bollata come del 
tutto assurda. Diversi commentatori si sono interrogati sulla presenza di un 
bosco (il  nemus horrendum del v. 179) nel bel mezzo dell’inospitale panorama 
di nevi perenni sulla cima delle Alpi, descritto poco sopra come locus horridus 

riferendone altri particolari, donde la diversità dei frammenti (Pease 1920-1923, 291, nel-
la nota a Div. 1, 106, v. 2 arboris, non lo esclude; così più di recente Woodman 2012, 2-3, 
Feddern 2018, 451-453; cfr. anche i dubbi di Goldberg 2009, 178 n. 1: «The recollection 
at Cic. Leg. 1, 2 seems to confuse the two omens»). La questione è complessa (e finora 
non approfondita a dovere), ma l’eventualità che si tratti della stessa scena è tutt’altro che  
improbabile,  soprattutto  se si  considera la  centralità  che in entrambi i  casi  occupano 
l’albero e il volo dell’aquila (niente aquilotti). Anche in questo scenario, resta comunque  
probabile che l’aneddoto dei sette aquilotti fosse citato nel Marius, forse legato proprio a 
un nuovo presagio. L’episodio del Marius riportato nel De divinatione è senz’altro un’inven-
zione originale di Cicerone poeta, ispirata a  Il. 12, 200-207 (nulla di simile in Plutarco; 
cfr. Soubiran 1972, 261). Infine, sulla questione realtà/finzione, è interessante che Plutar-
co sottoponga l’episodio degli aquilotti a una critica razionalista, suggerendo che si tratti  
di un’invenzione di Mario.

133 Vd. sopra § 3.2.  
134 Sulla  definizione di  veritas  nel passo del  De legibus  cfr. la bibliografia citata sopra.  Dyck 

2004,  65 nota  che le parole  di  Attico (Cic.  Leg.  1,  4)  presuppongono «a  number of 
ζητήματα in the Marius raised by several individuals (a nonnullis)», ma «the intense scru-
tiny of  the Marius suggested in this passage is not otherwise attested».



Stefano Poletti                                                  270

ghiacciato e mai toccato dal sole (vv. 146-151); tutto sommato, anche gli altri  
omina (la presenza di un uccello, la fiamma e la luminosità straordinaria di 
Febo) destano qualche perplessità in questo senso135. 

Potrebbe certo trattarsi di  ζητήματα un po’ razionalistici e la cautela è 
d’obbligo. Per quanto riguarda gli altri omina, per esempio, sono senza dub-
bio straordinarie siffatte apparizioni in un luogo del genere (fauna-volatili, 
sole, fuoco). Discorso un po’ diverso vale per il bosco, che, com’è ovvio, non 
può materializzarsi all’improvviso alla stregua di un corvo, della luce del sole 
o di una fiamma miracolosa. Trovo singolare che un’analoga contraddizione 
sia stata rilevata dalla critica liviana nella narrazione del passaggio delle Alpi 
di Annibale nel ventunesimo libro (riferimento importante per la scena del 
Bellum), ove lo storico presenta a stretto giro una sorta di bosco di arbores im-
manes e nuda fere cacumina. Forse proprio questa “contraddizione liviana” vie-
ne riproposta nel  poemetto di Eumolpo – in maniera ben più enfatica e 
spiazzante136. Nel complesso le osservazioni sull’anomalia del nemus potreb-
bero aver colto nel segno. La critica petroniana ha finora liquidato questo 
elemento come errore di Petronio (così Baldwin) o come segno di una com-
posizione frettolosa (così Walsh, che immagino si riferisca ad Eumolpo, non 
a Petronio). Più che di errore petroniano o di “fretta” di Eumolpo io credo 
che questo dato vada inscritto nella cornice del discorso sulla libertà del poe-

135 Baldwin:  «Petronius has forgotten that his  hero is  among the eternal  snows»;  Walsh: 
«The ‘gloomy grove’ […] is out of  place in the eternal snows,  evidence of  hasty com-
position»; Schmeling–Setaioli:  «If  Caesar is on the heights of  the pass over the Alps,  
should there be trees?».

136 Liv. 21, 37, 2-6 […] arboribus circa  immanibus deiectis detruncatisque struem ingentem lignorum 
faciunt eamque, cum et vis venti apta faciendo igni coorta esset, succendunt ardentiaque saxa infuso aceto  
putrefaciunt. […] nuda enim fere cacumina sunt et, si quid est pabuli, obruunt nives (in Sil. 3, 630-
644 si parla di silva densissima montis e fuoco, ma niente aceto; vd. Spaltenstein 1986-1990 
ad loc.). Polyb. 3, 55, 9 non menziona né alberi né fuoco né la tecnica dell’aceto .  Sulla 
“contraddizione” cfr. Händl-Sagawe 1995, 238-239 e 241: «[…] scheint die Haupttraditi-
on gerade im Kontext des Abstiegs, sachlich übertrieben, die Kahlheit der Alpenhöhen 
betont  zu haben […],  ein Widerspruch zur  Version von der  Essigsprennung,  die die 
Existenz von arbores circa immanes voraussetzt». Nel Bellum al bosco alpino si associa una 
fiamma, che, a quanto pare, non lo danneggia (in Livio gli alberi in questione vengono 
abbattuti appunto per accendere un fuoco).



Teologia della guerra civile                                         271

ta nel reame dei ficta e del fabulosum. Negli omina sulla cima delle Alpi, pren-
dendo spunto e al contempo distaccandosi nettamente dalle fonti (storiche e 
poetiche), Eumolpo esprime la propria sovrana creatività in modo program-
matico (vedi anche i possibili richiami al De legibus e al Marius). Ma c’è un li-
mite a tutto e forse il poeta furens si è fatto prendere un po’ troppo la mano. 

Pur con tutte le citate cautele del caso, si può trarre qualche conclusione.  
Gli omina di Eumolpo attirano l’attenzione del lettore sulla loro natura arte-
fatta, sul loro essere “finzione”, in quanto licentia poetica rispetto alla veritas 
storica, ma probabilmente  anche per la mancanza di un rapporto organico 
con la trama del poemetto (in questo si va oltre l’intenzione del personaggio-
Eumolpo,  sconfinando  nell’ambito  dell’ironia  dell’“autore  nascosto”). 
L’enigmatico nemus, in definitiva, potrebbe essere letto in termini parodici e 
annoverato fra i “fallimenti” del poetastro. Tuttavia, questo “fallimento” sti-
mola, ancora una volta, un livello di lettura più profondo. Nel prodigioso bo-
sco sul ghiacciaio alpino si avvertono le difficoltà (quasi il disagio) del poeta 
epico a ricostituire il proprio rapporto con il divino, a gestire la propria liber-
tà poetica nell’innestare il fabulosum nella materia storica, a incanalare il suo li-
ber spiritus in un senso coerente.

4. Cesare fra Ercole e Annibale. Segni divini e “tempeste epiche” 
sulle Alpi

Lucan explicitly compares Caesar to Hannibal several times, 
and first does so implicitly in the simile comparing Caesar to a 
Libyan lion as he crosses the Rubicon at  Ph.  1.205-12. Eu-
molpus transfers Caesar’s attack on Italy from the banks of 
the  Rubicon to the  Alps  in  order  to  compare  Caesar  with 
Hannibal; Lucan takes the opposite approach to ‘Hannibaliz-
ing’  his  representation  of  Caesar  when  he  invokes  the 
memory  of  Hannibal’s  invasion  by  comparing  Caesar  to  a 
Libyan lion on the banks of  the Rubicon. […] In Eumolpus’ 
poem, history is a series of  re-enactments: Caesar walked over 
the  Alps  in  Hannibal’s  footsteps;  Hannibal  walked  in  Her-



Stefano Poletti                                                  272

cules’, undoing his civilizing progress with war and destruc-
tion137.

Con il consueto acume Catherine Connors descrive una delle inevitabili 
ripercussioni del trasferimento dal Rubicone alle Alpi, cioè il parallelo fra Ce-
sare e Annibale. Lucano allude spesso a questo rapporto, fra l’altro proprio 
nella scena del passaggio del Rubicone, con la similitudine del leone libico, 
che rievoca il generale cartaginese (Lucan. 1, 205-212)138. La studiosa ha dato 
un impulso decisivo all’indagine di questa singolare triade (Ercole-Annibale-
Cesare) e alla problematizzazione del Cesare petroniano all’interno di una 
siffatta cornice.  A questo proposito è lecito chiedersi, a livello preliminare, 
quali siano le finalità dell’“annibalizzazione” di Cesare nell’orizzonte delle in-
tenzioni del personaggio-Eumolpo. 

Si tratta di un terreno molto incerto. Il modello che Eumolpo propone 
esplicitamente per il suo eroe è proprio Ercole, come suggeriscono la similitu-
dine finale (vv. 205-206) e l’itinerario “erculeo” sulle Alpi Graie. Nel Bellum 
Casare stesso si presenta propagandisticamente come degno erede dello zio 
Mario, difensore dei Capitolia nostra contro i Galli invasori (vv. 161-162)139. 
D’altra parte il precedente (il modello?) di Annibale risuona nel discorso alle 
truppe con vista sull’Italia e nella descrizione della difficoltosa avanzata sulle 

137 Connors 1998, 129-130.
138 Su Cesare e Annibale in Lucano vd. Ahl 1976, 107-112, Connors 1998, 129 n. 72 e da ul-

timo Karakasis 2018, 359-360 (con bibliografia). Sui “tratti annibalici” dell’entrata in sce-
na di Cesare (in Lucano e nella profezia di Anchise) cfr. §§ 2.2 e 2.4 di questo capitolo. Il  
parallelo Cesare-Annibale, com’è noto, risale  già a Cicerone: Cic.  Att. 7, 11, 1  utrum de 
imperatore populi Romani an de Hannibale loquimur? 

139 Su Cesare-Mario vd. § 3.2 di questo capitolo (ovviamente questo confronto con un pro-
tagonista delle guerre civili romane è a doppio taglio). Richiamando il passaggio delle  
Alpi, il Cesare lucaneo (1, 304-305) rifiuta nel suo discorso alle truppe il parallelo con  
Annibale, ma, come nota Roche 2009 ad loc., di fatto «Caesar is made to strengthen fur-
ther the similarities between his and Hannibal’s respective invasions of  Italy». Nel suo di-
scorso dalle vette alpine, l’Annibale siliano paragona l’assalto alle Alpi proprio a un attac-
co al Campidoglio: Sil. 3, 509-510 “nunc, o nunc, socii, dominantis moenia Romae / credite vos 
summumque Iovis conscendere culmen” (dopo l’incendio il Campidoglio diventa luogo simbolo 
del disastro della guerra civile: Chaudhuri 2014, 242-251).



Teologia della guerra civile                                         273

cime ghiacciate,  che  presuppongono la  narrazione di  Liv.  21 quale chiara 
fonte di ispirazione140, così come nel conseguente terrore a Roma. In se stes-
sa l’impresa – un’avventurosa traversata delle Alpi da parte dell’esercito cesa-
riano, in mezzo a intemperie violente ed incredibili – si risolve in un’ulteriore 
invenzione del poeta, una rivisitazione poetica del precedente annibalico, at-
traverso il topos della tempesta epica, con i suoi elementi straordinari e le di-
mensioni cosmiche141.

L’idea di una intenzionale caratterizzazione “negativa” di Cesare da parte 
di Eumolpo va trattata con molta cautela: si rischia di attribuire in modo al-
quanto automatico, ove non arbitrario, una coloritura (e una consapevolezza) 
ideologica ad Eumolpo, in un poema in cui dominano l’ambiguità e il para-
dosso e in cui è importante (ma arduo) distinguere il piano del personaggio-
Eumolpo da quello dell’autore-Petronio. La triangolazione Ercole-Annibale-
Cesare potrebbe essere letta in altro senso: ad Annibale, un aspirante Ercole, 
un nemico di Roma destinato alla sconfitta, Eumolpo contrappone un più 
degno successore dell’eroe mitico, il romano Cesare, che si fa figura del poe-
ta e delle sue aspirazioni epiche. Questa sembra essere la prospettiva veicola-
ta dalla similitudine dei vv. 205-206, che si muove in una direzione consape-
volmente diversa rispetto a quella lucanea del leone libico (minaccioso alter 
ego di Annibale) nel passaggio del Rubicone. Le due similitudini, tematica-
mente affini (passaggio Alpi – passaggio Rubicone, con oggetto Cesare, ira-
tus e securus)142, stanno in un gioco di corrispondenze sicuramente non casuali 
e, fra l’altro, si collocano nel medesimo giro di versi dall’inizio del poema 
(Lucan. 1, 205-212; Bellum vv. 205-208)143.

140 Dehon 2000.
141 Sulla “finzione” vd. § 2.1 di questo capitolo.
142 Cfr. v. 204 horrida securis frangebat gressibus arva; v. 209 dum Caesar tumidas iratus deprimit arces 

– Lucan. 1, 207 totam dum colligit iram; 212 per ferrum tanti securus volneris exit (incurante della 
ferita, come il Cesare petroniano della furia degli elementi, un «suicidal element» [Roche 
2009 ad loc.]). 

143 Queste corrispondenze vanno ovviamente considerate con molta cautela, anche a causa 
di alcuni passaggi sospetti (vd. il v. 23, dove Bücheler e Müller pongono una lacuna a mio  
parere ingiustificata, e il v. 47, probabilmente da espungere con Broukhusius). Da notare 
che l’inizio della discesa dalle Alpi nel Bellum (v. 183) potrebbe corrispondere all’entrata 
in scena di Cesare nella  Pharsalia  (Lucan. 1, 183). Sulle corrispondenze strutturali fra i 



Stefano Poletti                                                  274

Se si approfondisce la relazione con la figura di Ercole, sorge però qual-
che problema. In quanto segue, si cercherà di esplorare lo sfondo erculeo/
annibalico  della  scena  petroniana  e  segnatamente  i  suoi  risvolti  teologici. 
Punto di partenza imprescindibile è il modello virgiliano di Aen. 8 (l’Ara Ma-
xima, l’episodio di Ercole e Caco e il catalogo di signa che Enea riceve). Pas-
sando al confronto con Annibale, un aspetto interessante (e finora indagato 
solo in parte) riguarda il legame fra l’impresa dell’attraversamento delle Alpi 
e il rapporto con il divino, segnatamente con Ercole (la presenza di un luogo 
sacro all’eroe e di segni “incoraggianti”). In questo la vicenda annibalica si 
interseca con quella di Cesare e della sua investitura divina (per come viene 
presentata nel  Bellum  e nelle fonti storiografiche),  venandola di ambiguità. 
Eumolpo propone la metamorfosi del suo Cesare in Ercole, nel probabile 
tentativo di contrapporlo a un falso Ercole, Annibale, ma la potenziale “an-
nibalizzazione” del personaggio rimane come pericoloso effetto collaterale 
di questa operazione – un effetto collaterale che rischia di de-costruire la sua 
stessa costruzione eroica e il tentativo di emancipazione dal Cesare “anniba-
lizzato” della guerra civile lucanea. Se è arduo definire con nettezza la possi-
bile diversità di vedute fra il personaggio-Eumolpo e l’autore-Petronio, anco-
ra una volta resta centrale il problema della rappresentazione del divino – 
nella storia, nell’epica che canta le res gestae e, in particolare, nell’epos sovverti-
to della guerra civile. In questa indagine verrà valorizzato il confronto con 
l’Annibale siliano (finora impiegato strumentalmente per proporre una data-
zione  bassa  del  Satyricon)144,  con il  ruolo  del  divino  e  il  modello  erculeo 
nell’episodio alpino dei Punica. Seppur con le dovute differenze, sia il Cesare 
di Petronio che l’Annibale di Silio sono interpretabili come tentativi di reagi-
re al Cesare della Pharsalia e di “ricostruire” la figura dell’eroe epico dopo la 
rivoluzione lucanea145.

due poemi cfr. Soubiran 1987.
144 Sulla datazione e il rapporto con l’epica flavia vd. cap. 1 § 3.2 e cap. 3 § 5.
145 Hardie 1993, 80-81:  «Hannibal attempts to be another Hercules but succeeds only in 

playing the role of  a Titan or Giant. It is true that along the way Silius plays with ambi -
valence, and where he does he is often indebted to Lucan: Hannibal does have some 
claim to our admiration as a Herculean and demonic hero. [...] There is more than a hint  
of  Lucan’s Caesar in him». Sul rapporto fra Cesare lucaneo e Annibale siliano cfr. Tip-



Teologia della guerra civile                                         275

4.1. Arae Herculeae: segni divini e altari di Ercole nell’Eneide

Est locus Herculeis aris sacer: queste arae Herculeae collocate in un sublime lo-
cus horridus, parto della fantasia del poeta furens Eumolpo, si configurano come 
crocevia di allusioni e come elemento cruciale nella decrittazione del rappor-
to fra l’eroe-Cesare e il mondo divino. Il viaggio di Ercole in occidente ha la -
sciato traccia in molti luoghi sacri al dio146. I più famosi sono senza dubbio il 
tempio di Gades, nella penisola iberica, e l’Ara Maxima, qui evocati in un 
sottile gioco di richiami storico-letterari.

L’Ara Maxima è al centro della visita di Enea ad Evandro nell’ottavo libro 
dell’Eneide  (Verg.  Aen. 8, 271-272), con il famoso racconto eziologico della 
lotta di Ercole e Caco147. La simbologia gigantomachica dell’episodio è stata 
analizzata dalla critica, che ha messo in rilievo come la chiave di lettura pane-
giristico-augustea (Ercole “civilizzatore e pacificatore” = Enea = Augusto vs 
Caco = Turno = Antonio) venga destabilizzata da alcuni tratti comuni fra 
Ercole e Caco (l’ira, la brutalità, la mostruosità), con una disturbante assimi-
lazione che trasforma la loro lotta in un prototipo mitico di guerra civile 148. Il 
Cesare petroniano, che apre le ostilità dalle  Herculeae arae – un personaggio 
sospeso simbolicamente fra Ercole e Annibale, fra Giove e i Giganti – , si in-
serisce nell’instabile universo semantico della lotta fratricida, cui l’epos luca-
neo dà pieno sviluppo, e presuppone una lettura “a doppio taglio” della vi-

ping 2010, 90-91, Chaudhuri 2014, 243, Stocks 2014, 67-70 (con ulteriore bibliografia, 
anche sul rapporto Lucano-Silio). Sul legame fra Annibale ed Ercole in Silio (Scipione è  
il “vero Ercole”, ma lo stesso modello erculeo si presta ad ambivalenze) cfr. Augoustakis 
2003, Moretti 2005, Asso 2009, Tipping 2010, 70-80, Stocks 2014, 218-221.

146 Vd. § 2.4 in questo capitolo.
147 Il rapporto fra l’Ara Maxima e le arae petroniane viene sporadicamente citato nella biblio-

grafia (Grimal 1977, 158, Connors 1998, 126, Aresi 2019, 171-172, con qualche conside-
razione sull’ambiguità dell’Ercole virgiliano), ma mi pare non siano stati valorizzati a do-
vere i signa di Aen. 8, 524-529 e l’altare di Aen. 8, 542 Herculeis sopitas ignibus aras.

148 Morgan 1998, 185: «A kind of  mythical model for the Civil Wars». Della sterminata bi-
bliografia (su cui Fratantuono–Smith 2018 a Aen. 8, 184-212) vd. in questo senso Lyne 
1987, 27-35, Lowe 2015, 220-226, Quint 2018, 130-139. Sugli elementi gigantomachici 
Hardie 1986, 110-118.



Stefano Poletti                                                  276

cenda eneadica e, in particolare, della figura dell’Alcide – un modello in se 
stesso instabile, figlio di Giove e insieme potenziale Gigante149. 

Lucano rielabora il racconto dello scontro fra Ercole e Caco nel quarto li-
bro della Pharsalia, problematizzando in modo radicale il rapporto fra il pre-
sente della guerra civile e i modelli del passato, mitico e storico150. Nel passo 
lucaneo il cesariano Curione si ritrova in un altro “luogo erculeo”, questa 
volta in Africa, i  regna Antaei, denominati  castra Cornelia  dopo la vittoria di 
Scipione. Ercole, Scipione, Curione: anche qui una triade storico-mitica, un 
gioco di rispecchiamento (e di deformazione) fra presente e passato, in un 
tentativo (fallito) di appropriarsi di un modello storico. Curione percepisce la 
storia del luogo in se stessa come un omen a lui favorevole, ma, come com-
menta il poeta con ironia tragica, è tutto un equivoco (Lucan. 4, 663-665 […] 
felici  non  fausta  loco  tentoria  ponens  /  indulsit  castris  et  collibus  abstulit  omen  / 
sollicitatque  feros  non aequis  viribus  hostis):  il  nuovo aspirante Ercole-Scipione 
sembra essere destinato a giocare la parte dello sconfitto Anteo-Annibale 
(Annibale,  un altro aspirante Ercole fallito)151.  Nel  Bellum l’appropriazione 

149 Sull’instabilità/ambiguità del modello erculeo cfr. Hardie 1993,  67: «Hercules becomes 
the imperial hero above all. But official imperial imagery scarcely contains and controls  
the figure of  Hercules: like Hercules the emperor may turn out to be saviour or savage;  
imperial Rome may be a version of  Heaven or of  Hell. The godlike, even divine, em-
peror may all too quickly turn into a raging beast indiscriminate in his anger – the epic  
emotion, and the one that was most dangerous for a subject in the princeps». Su Ercole 
come “Gigante/teomaco” cfr. Chaudhuri 2014 (cap. 4) e la sua analisi dell’Hercules furens 
senecano.

150 Oltre a Virgilio e Lucano sono da segnalare le rivisitazioni dell’episodio di Ercole e Caco 
in Prop. 4, 9, 1-20 e Ovid.  Fast. 1, 543-581, che pure sono state interpretate come una 
forma di  relativizzazione  e  problematizzazione del  modello  virgiliano:  su  Ovidio vd. 
Schubert 1991 e Merli 2000, 283ss.; su Prop. 4, 9 vd. Spencer 2001 e Fedeli 2014; sul  
mito di Ercole e Caco nella letteratura augustea (compreso Liv. 1, 7, 4-7) vd. la visione 
d’insieme in Holzberg 2012.

151 Su questo episodio cfr. Narducci 2002, 169-171, Asso 2002, Asso 2010, 220-222; Am-
bühl 2015, 137-139 n. 146 per ulteriore bibliografia. La difficoltà di stabilire, anche a li-
vello interpretativo, il parallelo fra presente e passato è un elemento centrale dell’episodio 
lucaneo (Ahl 1976, 99-103). L’episodio virgiliano sarà ulteriormente rielaborato da Silio 
nella storia di Regolo (Sil. 6, 140-293 su cui Fucecchi 2020, 26-28), da Stazio in quella di 
Corebo (Stat. Theb. 1, 557-668).



Teologia della guerra civile                                         277

del paradigma storico-mitico da parte del personaggio-Cesare e il suo rap-
porto con il divino (e con Ercole) sono più impliciti (ci ritorneremo). Resta, 
in ogni caso,  la  difficoltà  interpretativa di  “incasellare” la sua figura sullo 
sfondo della storia e del mito, all’interno del panorama gigantomachico della 
guerra civile, di un mondo dai confini labili, in cui è arduo stabilire la diffe -
renza fra un Ercole e un Annibale.

Oltre all’episodio di Ercole e Caco, il libro ottavo dell’Eneide contiene un 
catalogo di portenti (mandati da Venere), che di fatto chiude l’alleanza fra 
Enea ed Evandro e funge da catalizzatore dell’azione dell’eroe152. Gli  omina 
in questione non avvengono presso l’Ara Maxima, ma sulla scena compare 
un altare provvisto di “fuochi erculei”, presso cui Enea compie un sacrificio 
subito  dopo  l’apparizione  sovrannaturale  (l’espressione  Herculeis  ignibus… 
aras,  su cui si è molto dibattuto, mira senz’altro a creare un parallelo con 
l’Ara Maxima)153. Anche qui incontriamo signa nei pressi di un altare di Erco-
le che incoraggiano l’eroe a scatenare la guerra nella parte iliadica del poema. 
Date queste somiglianze (testuali e contestuali), un rapporto diretto con la 
scena petroniana è molto probabile154.  Sicuramente il  confronto fra questi 
due episodi di ricezione di omina da parte dell’eroe risulta molto istruttivo. 

I prodigi di  Aen.  8 valgono «come segno dell’aiuto divino ai vincitori e 
come sanzione di una guerra catastrofica», in un conflitto ideologico che ac-

152 Verg.  Aen.  8,  520-531  vix ea fatus erat,  defixique ora tenebant / Aeneas Anchisiades et  fidus  
Achates, / multaque dura suo tristi cum corde putabant, / ni signum caelo Cytherea dedisset aperto. /  
namque  improviso  vibratus  ab  aethere  fulgor  /  cum  sonitu  venit  et  ruere  omnia  visa  repente,  / 
Tyrrhenusque tubae mugire per aethera clangor. / suspiciunt, iterum atque iterum fragor increpat ingens. 
/ arma inter nubem caeli in regione serena / per sudum rutilare vident et pulsa tonare. / obstipuere 
animis alii, sed Troius heros / agnovit sonitum et divae promissa parentis.

153 Verg.  Aen.  8, 541-543 haec ubi dicta dedit, solio se tollit ab alto / et primum Herculeis sopitas  
ignibus aras / excitat […]. Cfr. Gransden 1976 e Fratantuono–Smith 2018  ad loc.; per la 
doppia enallage (Herculeis sopitas ignibus aras = Herculeas sopitis ignibus aras) vd. Conte 2002, 
48.

154 Da notare l’accoppiata di  ara e dell’aggettivo Herculeus (proprio nella forma Herculeis, in 
enallage rispetto ad aras) nel medesimo verso, attestato solo qui in poesia prima di Hercu-
leis aris di Bellum v. 146; poi in Silio, se lo si considera posteriore (Sil. 2, 237; 7, 50 [Ara 
Maxima]).



Stefano Poletti                                                  278

compagna la narrazione della guerra nel Lazio155 – con i dovuti distinguo, si 
confronti quanto detto sopra sui paradossali “lieti presagi di guerra civile” 
nel Bellum. Come è stato notato, gli omina di Aen. 8, in parte affini ai prodigi 
connessi alla morte di Cesare, sono letti in modo alquanto parziale e ottimi-
stico da Enea e il prezzo di sangue della guerra (la morte di Pallante) è passa-
to sotto silenzio156. Al di là di queste (pur importanti) rimozioni, connaturate 
a molti  omina  e profezie eneadici, nella scena dell’Eneide viene proposto un 
modello di comunicazione collaborativo fra umano e divino, tanto sul piano 
della narrazione quanto su quello del personaggio: sia dalla diegesi che dalle 
parole di Enea emerge un rapporto  stretto e “trasparente” fra il figlio e la 
madre che invia i signa, i cui moventi sono riconoscibili e riconosciuti157.

Come visto, anche nel Bellum gli omina sono presentati come favorevoli al 
personaggio (omina laeta), ma le potenziali ambiguità del modello eneadico si 
ripropongono in una forma nuova e ben più sconcertante: nella relazione fra 
uomo e dio regna un notevole grado di opacità, quasi di asimmetria. Cesare 
non chiede né si aspetta né interpreta in maniera “approfondita” gli  omina 
che a lui appaiono. Un po’ come il suo progenitore mitico, anche lui avrebbe 
potuto permettersi di dire: “Questi sono i segni della mia Dione” – eppure il 
Cesare di Eumolpo non appare interessato a marcare la sua linea di discen-
denza divina158. Egli non si cura di riflettere su quanto ha appena visto, di ap-

155 Barchiesi 1984, 87: «Se uno stesso prodigio vale insieme come segno dell’aiuto divino ai  
vincitori e come sanzione di una guerra catastrofica (le armi del cielo, le armi nel cielo),  
questo ci rimanda inevitabilmente ad una più generale riflessione ideologica, che verte 
sulla natura del potere». 

156 Grassmann-Fischer 1966, 29-38, Barchiesi 1984, 78-88, Görler 1986, 290-295, O’Hara 
1990, 50-51 («What Vergil does show clearly is an encouraging interpretation of  an omen 
that is more complex and ambiguous than the characters know or admit»), Fratantuono–
Smith 2018, 20, O’Hara 2018 ad Aen. 8, 520-553.

157 Cfr. in part. Verg. Aen. 8, 523 ni signum caelo Cytherea dedisset aperto; 530-531 Troius heros / 
agnovit sonitum et divae promissa parentis; 534 “hoc signum cecinit missuram diva creatrix”.

158 Su Venere nella  Pharsalia  cfr.  Fratantuono 2012,  221:  «Venus is  conspicuously  absent 
from the epic that so concerns her descendant Caesar». Nel Bellum il sostegno di Venere 
è esplicitato dal poeta ai vv. 266-267 Dione / Caesaris arma (arma Passerat: acta codd.) ducit. 
In Eneide 8 Venere si serve del fulgor (Fratantuono–Smith 2018, 20; O’Hara 2018 ad Aen. 
8, 524 «vibratus “hurled”, but by whom? Venus? Jupiter?»).  Come Enea, anche il Cesare 
petroniano avrebbe forse potuto interpretare come “mandati da Venere” omina che appa-



Teologia della guerra civile                                         279

propriarsene in senso personalistico (e, se si vuole, propagandistico), di ap-
profondire e definire il proprio rapporto col divino, nemmeno con Ercole.  
Cesare pronuncia un discorso presso il suo altare, ma non lo invoca/evoca. 
Lo stesso gesto di sollevare le mani al cielo risulta in realtà alquanto aggressi-
vo (v. 154) e, dopo una sbrigativa allocuzione di rito (vv. 155-156), sparisce 
ogni traccia di sentimento religioso (l’ultima parola spetta solo alla Fortuna: 
iudice Fortuna [v. 174])159. L’attenzione del generale è tutta incentrata sul vulnus, 
sulla ferita al suo onore, non certo sulla possibile valenza teologica (e teleolo-
gica) della sua azione160. Last but not least, pur avendo comodamente a dispo-

iono apollinei (o erculei).
159 Vv. 154-155  et ambas / intentans cum voce manus ad sidera dixit: / “Iuppiter omnipotens, et tu,  

Saturnia  tellus”.  Häußler 1978,  137 parla  di una preghiera «ohne rechte Ausdauer und 
Ernsthaftigkeit». Connors 1989, 113-114 n. 35 nota acutamente come il gesto di Cesare,  
intentare manus (al posto del più comune intendere), sembri avere una connotazione aggres-
siva, che ben si confà alla sua ambigua e sbrigativa “preghiera” (intentans in apertura di 
verso in Verg. Aen. 6, 572 [Tisifone] torvosque sinistra / intentans anguis vocat agmina saeva 
sororum). Importanti sono il primo gesto di Enea appena entrato in scena (Verg. Aen. 1, 
93 duplicis tendens ad sidera palmas / talia voce refert) e l’invocazione agli dèi del Cesare luca-
neo in Lucan. 1, 195-203 (vd. § 4.3 in questo cap.). Rilevanti sono anche altre reminiscen-
ze eneadiche: la preghiera/lamentela di Turno in Verg.  Aen. 10, 667-668 (et duplicis  cum 
voce manus ad sidera tendit: / “omnipotens genitor […]) e l’allocuzione di Enea agli dèi e all’Ita-
lia, per cui ha tanto penato (Aen. 12, 176-180 “esto nunc Sol testis et haec mihi Terra vocanti, / 
quam propter tantos potui perferre labores, / et pater omnipotens et tu Saturnia coniunx, / iam melior, 
iam, diva, precor; tuque inclute Mavors, / cuncta tuo qui bella, pater, sub numine torques”). Cfr. an-
che 3, 176-177 “tendoque supinas / ad caelum cum voce manus” (con n. di Horsfall per paralle-
li). Da segnalare le risonanze delle preghiere a Giove nell’Eneide e la loro relazione coi si-
gna. Come sintetizza Dingel 1997 ad Aen. 9, 624 (passo in cui Ascanio invoca Iuppiter om-
nipotens [9, 625]): «Zu Jupiter beten Fürsten, so Anchises (2, 689ff.), Aeneas (5, 687f.; 7, 
139; 12, 496), Dido (1, 731ff.), Iarbas (4, 205ff.), Euander (8, 572f.)». Tre di queste figure 
(gli antenati di Cesare: Anchise, Enea in Aen. 5 e Ascanio-Iulo) impiegano proprio la for-
mula  Iuppiter omnipotens e alla loro preghiera seguono signa mandati da Giove (per Enea 
cfr. anche Aen. 7, 140-141; Didone è l’unico altro personaggio dell’Eneide ad impiegare la 
formula Iuppiter omnipotens, ma non ci sono omina). Ascanio, in particolare, invoca Iuppiter 
omnipotens, riceve l’omen  favorevole di Giove e, dopo la sua prima azione bellica, vi è il 
noto intervento di Apollo (Aen. 9, 638-644). 

160 Zeitlin 1971, 77-78 propone un interessante confronto fra i vv. 158-159 (“testor ad has acies 
invitum arcessere Martem, / invitas me ferre manus. sed vulnere cogor”)  e l’inizio del discorso di 
Enea a Didone nell’Ade (Verg. Aen. 4, 458-463 “per sidera iuro, / per superos et si qua fides 



Stefano Poletti                                                  280

sizione un altare, l’eroe non si premura di compiere alcun rito dopo la visio-
ne degli omina, al contrario di quanto fa Enea, secondo uno schema tradizio-
nale161. Tale approccio frettoloso si spiega col fatto che la decisione è già pre-
sa, come suggerisce la particolare espressione fortior ominibus (v. 183), in con-
trasto con la scena eneadica, dove Venere interviene invece a sciogliere un 
momento di dubbio e aporia162. In tal senso il Cesare petroniano sembra ave-
re molto da spartire con quello lucaneo e non è da escludere anche un riferi -
mento obliquo al notorio scetticismo del generale nei confronti degli omi-
na163. Per parte sua, il narratore-Eumolpo non ci dà alcuna informazione pre-
cisa sul dio e sui suoi moventi, lasciando nel vago chi manda i segni (Febo-
Apollo ed Ercole? Altri?) e soprattutto il perché164. Al confronto della scena 
eneadica si ha l’impressione di una frattura fra dio, eroe e narratore-poeta, di 
una comunicazione resa più opaca (entro certi limiti anche goffa), che fatica 
a “conferire senso” alla narrazione epica.

tellure sub imast, /  invitus, regina, tuo de litore cessi. /  s  ed me   iussa deum, quae nunc has ire per 
umbras,  / per loca senta situ  cogunt noctemque profundam, / imperiis egere suis”) e commenta: 
«Caesar is not on his way to the Elysian fields to hear of  Rome’s destiny; he is on his way 
to make war upon Rome». Questo possibile parallelo mette in rilievo anche un altro 
aspetto: alla teleologia divina, cui l’eroe è costretto ad allinearsi, accantonando la propria  
volontà in vista di un fine superiore, si sostituisce un vulnus tutto personale, che in Petro-
nio rende nel complesso meno credibile l’aggettivo invitus (per quanto retoricamente mo-
tivato).

161 Si potrebbe ipotizzare che in fortior ominibus sia “riassunta” una scena con gli elementi ap-
pena citati (per es. un breve discorso di Cesare sugli omina, una preghiera o simili), ma sa-
rebbe un’interpretazione alquanto audace. Fa riflettere,  piuttosto, proprio la “reazione 
sbrigativa” di Cesare. Su questo punto, per quanto molto stimolante, non concordo con 
la tesi di fondo dell’articolo di Aresi 2019, secondo cui il Cesare petroniano cercherebbe, 
abusivamente e smaccatamente, di appropriarsi del divino, degli omina così come della fi-
gura di Ercole. È il narratore-Eumolpo, casomai, che, in questa scena, sembra sforzarsi  
di costruire una “sovrastruttura divina” per il suo Cesare (gli omina, l’assimilazione ad Er-
cole), mentre il personaggio pare quasi disinteressarsi della questione.

162 Vd. § 3.4 sulla tradizione degli omina al Rubicone e su fortior ominibus.
163 Sullo scetticismo di Cesare vd. supra p. 61 n. 30. Sul Cesare di Lucano e il suo rapporto 

con la religione/gli dèi cfr. Leigh 2010, Chaudhuri 2014, 159-165, Kersten 2018, 60-97.
164 Häußler 1978, 137 rileva anche una sorta di “asimmetria” fra invocazione e risposta degli  

omina: «So werden Juppiter und die Saturnia tellus von Caesar […] angerufen: die Antwort 
geben... Apoll und Herkules». 



Teologia della guerra civile                                         281

In questo contesto, illuminante è anche un breve confronto con la rela-
zione umano-divino che coinvolge Turno in apertura del libro nono, un rap-
porto più problematico, che Virgilio sembra rappresentare in modo antiteti-
co rispetto all’Enea del libro precedente (al netto delle suddette ambiguità 
nel signum di Aen. 8)165. Dopo l’invito di Iride ad attaccare battaglia, Turno, in 
un monologo rivolto alla dea ormai fuggita, afferma di vedere un prodigio, 
un cosiddetto discessus caeli, e di voler seguire segni così potenti (omina tanta), 
qualunque sia la divinità che lo incita a combattere, e, infine, prega gli dèi166. 
Come giustamente rilevato dalla critica, il portento del discessus caeli (ammes-
so che abbia effettivamente luogo e non sia frutto dell’immaginazione di  
Turno: è lui che lo racconta!) ha una valenza negativa: può indicare al più la  
guerra incombente, ma non può essere interpretato come presagio di vittoria 
per il personaggio. Turno, incoraggiato dalle ingannevoli parole di Iride, in-
terpreta arbitrariamente questo segno e ammette di non sapere quale divinità 
lo abbia mandato. Il contrasto con il racconto di Aen. 8 è eloquente e stimola 
qualche riflessione sulla scena petroniana: gli omina visti da Cesare sono pre-
sentati come omina laeta nella diegesi (dal narratore, non dal personaggio) e 
come tali sono recepiti; al contrario sia di Enea che di Turno,  Cesare reagi-
sce però in modo assai sbrigativo; resta aperta la domanda su chi mandi tali 
segni (e perché), tanto nella scena petroniana quanto in quella eneadica ri-
guardante Turno.

165 Sulla scena Görler 1986, 290-295, O’Hara 1990, 70-73, Hardie 1994 a Aen. 9, 19-21, Din-
gel 1997 a Aen. 9, 21. Molta attenzione ha ricevuto anche la scena delle metamorfosi del-
le navi nello stesso libro (Aen. 9, 110-122), un portento che Turno interpreta a proprio 
favore – un altro grosso errore interpretativo del villain dell’Eneide (Phillips 1997, 49-53, 
O’Hara 1990, 74-78).

166 Verg. Aen. 9, 16-24 agnovit iuvenis duplicisque ad sidera palmas / sustulit ac tali fugientem est voce 
secutus:  / “Iri,  decus  caeli,  quis  te  mihi  nubibus  actam / detulit  in terras?  unde haec  tam clara  
repente / tempestas? medium video discedere caelum / palantisque polo stellas. sequor omina tanta, / 
quisquis in arma vocas”. et sic effatus ad undam / processit summoque hausit de gurgite lymphas /  
multa deos orans, oneravitque aethera votis.



Stefano Poletti                                                  282

4.2. Segni divini al tempio di Gades: Annibale, Cesare e l’assalto a 
Roma (e alle Alpi) 

Il tempio di Ercole a Gades/Cadice167 – un luogo di culto erculeo alla 
“fine del mondo”, sulle rive dell’Oceano, connesso alle leggendarie colon-
ne168 – ha molto da spartire con le arae Herculeae petroniane, un altro luogo-
limite, sul “tetto del mondo”. Dato ancor più importante, esso appare stret-
tamente legato sia alla figura di Cesare sia a quella di Annibale, al loro viag-
gio di conquista verso l’Italia sulle orme di Ercole e ai segni divini che lo ac-
compagnano169.

Proprio il  tempio di  Ercole a Gades è pregnante  setting di  un famoso 
aneddoto  della  biografia  cesariana:  Cesare  pianse  davanti  a  una  statua  di 
Alessandro lì collocata, rimproverandosi di non aver compiuto nessuna im-
presa memorabile all’età in cui il Macedone sottomise il mondo intero. La 
notte successiva Cesare sognò di avere un rapporto sessuale con la propria 
madre; il sogno lo turbò molto, ma venne interpretato in senso favorevole 
dagli indovini, come segno della futura conquista del mondo (madre = terra) 
– aneddoto, questo del sogno, che in Plutarco troviamo attestato la notte pri-

167 Il tempio di Gades era originariamente dedicato a una divinità tirio-cartaginese, Melqart,  
in seguito associata a Eracle/Ercole (cfr. Händl-Sagawe 1995, 134-135, con bibliografia). 

168 Curt. Ruf. 10, 1, 17 Gadis […] (ibi namque columnas Herculis esse fama vulgaverat).
169 La valorizzazione del tempio di Ercole a Gades come luogo simultaneamente legato sia a  

Cesare che ad Annibale non mi pare sia stata mai messa adeguatamente in rilievo per 
l’interpretazione del Bellum. Il legame con Cesare è citato fugacemente da Grimal 1977, 
157, quello con Annibale da Connors 1998, 128 n. 67. Sul rapporto Ercole-Alessandro-
Annibale-Cesare in relazione all’aneddotica che stiamo per analizzare cfr. Cipriani 1984, 
106-107, Devillers 2010, Giusti 2018, 181-184. Si ricordi che fra le (perdute) opere giova-
nili di Cesare si annoverano una tragedia, l’Oedipus, e le Laudes Herculis, la cui pubblicazio-
ne fu vietata da Augusto (Svet. Iul. 56, 7): cfr. Casali 2018, 207 («Augustus attempted to 
prevent the Caesarian-Antonian opposition from reading those writings “prophetically”: 
Caesar  heroized  and  worshipped  like  Hercules,  and  Caesar,  father  of  two  “sons,” 
Octavian and Antony, who sparked off  a devastating civil war, like Oedipus»). A questo 
proposito interessante anche una terza opera, un poema intitolato Iter, che Cesare scrisse 
mentre si recava da Roma in Spagna nel 46 a.C. (Svet. Iul. 56, 5), ripercorrendo a ritroso 
il viaggio di Ercole. Cfr. Courtney 1993, 187-188.



Teologia della guerra civile                                         283

ma del passaggio del Rubicone170. Il tempio di Ercole a Gades segna un mo-
mento chiave in questa lignée Ercole-Alessandro-Cesare e, in particolare, è le-
gato a un omen sulla futura gloria del generale… e sul suo assalto alla madre-
patria. Se gli omina del Bellum, come sopra delineato, hanno qualcosa da spar-
tire con quelli tràditi da altre fonti a proposito del passaggio del Rubicone,  
l’immagine del Cesare petroniano (in un luogo sacro ad Ercole, in procinto 
di attaccare l’Italia) si arricchisce di queste notevoli risonanze.

Nella succitata  lignée va inserito però un “quarto incomodo”: Annibale. 
L’associazione fra Ercole e Annibale, incoraggiata propagandisticamente già 
da quest’ultimo all’epoca della seconda guerra punica, è un argomento assai 
noto su cui non c’è bisogno di soffermarsi171. Nel mondo romano è un tema 
“caldo”, nella misura in cui coinvolge la religiosità (o almeno il rapporto col 
divino) di uno dei più grandi nemici di Roma – e i Romani ebbero buon gio-
co a trasformare la devozione di Annibale nei confronti del dio in un’ubristi-
ca aemulatio. L’episodio che più ci interessa è la visita del condottiero cartagi-
nese al tempio di Gades, tramandata da Livio, su cui si basa Silio Italico. An-
nibale vi si recò per sciogliere voti ad Ercole (probabilmente per passate im-
prese, come la presa di Sagunto da poco avvenuta) e per farne di nuovi (in 
vista della traversata delle Alpi e dell’assalto all’Italia?)172. Livio racconta che 
poco dopo, accampato sulle rive dell’Ebro, il generale ebbe un sogno, in cui 
gli apparve uno iuvenis divina specie, che si dichiarava mandato da Giove come 
suo dux nell’invasione dell’Italia. Nel De divinatione Cicerone riporta la versio-

170 Svet. Iul. 7, Cass. Dio 37, 52, 2. L’aneddoto su Cesare e Alessandro si legge in forma va-
riata in Plut. Caes. 11, 5-6 (Cesare legge un libro su Alessandro e si commuove). Vd. Pel-
ling 2011, 182-183 per il confronto delle varie versioni e per la conferma della datazione 
svetoniana dell’aneddoto (al tempo della questura 69-68 a.C.). Sugli omina prima del pas-
saggio del Rubicone e sul sogno in Plutarco vd. § 3.4 (da notare che Plutarco non esplici -
ta il senso favorevole del sogno).

171 Della vasta bibliografia vd. Rawlings 2005 e Fabrizi 2015 (in part. 129-136).
172 Liv.  21,  21,  9 Gades  profectus  Herculi  vota  exsoluit  novisque  se  obligat  votis,  si  cetera  prospera 

evenissent. Cfr. Sil. 3, 14-60. Sull’episodio in Livio Händl-Sagawe 1995, 154, in Silio Gib-
son 2005 e Ariemma 2007. A ragione Ariemma 2007, 18-19 n. 3 osserva che, dopo la  
presa di Sagunto (città il cui nume tutelare era proprio Ercole), «sarà […] da verificare se 
il progressivo procedimento di autoassimilazione del condottiero [scil. Annibale] ad Erco-
le non risulti velleitario e fallace proprio in virtù di questo irredimibile peccato originale».



Stefano Poletti                                                  284

ne dello storico Sileno di Calatte, seguito da Celio Antipatro, in cui Giove 
convoca Annibale nientemeno che in un concilium deorum, gli ordina di invade-
re l’Italia e gli dà come guida un dio del concilium. In entrambi i resoconti si 
vieta ad Annibale di guardarsi alle spalle, ma questi disobbedisce e vede un 
mostro che, secondo la guida, rappresenta la vastitas Italiae173. Una differenza 
significativa riguarda proprio questo divieto: in Livio si invita il generale a la-
sciare il fato in occulto, mentre in Cicerone lo si esorta a guardare avanti senza 
preoccuparsi di quel che accade alle spalle.

Sull’interpretazione di questo sogno e delle diverse versioni c’è una ricca 
bibliografia174.  In  generale,  si  è  sostenuto,  con  ragioni  convincenti,  che 
l’aneddoto si sia originato in ambiente filocartaginese (vd. Sileno) e serva a 
dimostrare il  sostegno divino alla missione di Annibale. Livio, per contro, 
cerca di ridimensionare (o perlomeno di rendere più ambiguo) il favore divi-
no concesso al cartaginese; la sostituzione del concilio divino alla presenza di 
Giove con lo iuvenis divina specie risulta alquanto emblematica in questo senso. 
Punto di arrivo di questa tendenza è la narrazione di Silio Italico, ove l’ambi-
guità teologica viene risolta e il sogno si configura apertamente come “in-
ganno del dio” nei confronti di Annibale: per il tramite di Mercurio, Giove 
incita il generale ad attraversare le Alpi ed invadere l’Italia, ma solo perché 
Roma, attraverso la guerra punica, possa uscire dalla sua progressiva deca-
denza e acquistare gloria175.  Con questo escamotage  Silio risolve un aspetto 
particolarmente delicato della teologia del poema: il poeta deve ribattere alla 
fama di un sostegno divino ad Annibale e, più in generale, fornire una “giu-
stificazione divina” alla devastazione che arrecherà176. Il cartaginese accoglie 
il sogno come un omen faustum, sicuro segno del favore divino, e compie riti 

173 Liv. 21, 22, 5-9; 23, 1; Cic. Div. 1, 49.
174 Cipriani 1984, 116ss., Levene 1993, 45-47, D’Arco 2002, Devillers–Krings 2006, Gigout 

2010, 6-7, Sacerdoti 2019, 106-110 (gli ultimi due studi su Silio).
175 Sil. 3, 163-169 tum pater omnipotens, gentem exercere periclis / Dardaniam et fama saevorum tollere  

ad astra / bellorum meditans priscosque referre labores, / praecipitat consulta viri segnemque quietem /  
terret et immissa rumpit formidine somnos. / iamque per humentem noctis Cyllenius umbram / aligero  
lapsu portabat iussa parentis (segue la narrazione del sogno in 172-213). Sacerdoti 2019, 110: 
«Il dio gli [scil. ad Annibale] risponde che gli appaiono le guerre tremende appunto desi -
derate (vero), e che sarà vittorioso su Roma (ingannevole)».

176 Feeney 1991, 304-306, Marks 2005, 13-15.



Teologia della guerra civile                                         285

in onore di Giove, Marte e Mercurio, secondo il topos (Sil. 3, 217-219 iamque 
deum regi Martique sub omine fausto / instauratus honos, niveoque ante omnia tauro / 
placatus meritis monitor Cyllenius aris; vd. sopra Enea in Aen. 8). Con ogni pro-
babilità proprio all’aneddoto del sogno di Annibale e al dux divino si riferisce 
indirettamente Polibio nel già citato passo del terzo libro delle sue Storie, ove 
vengono criticati gli storici che, allo scopo di impressionare il lettore, esage-
rano la componente “mirabile” del passaggio delle Alpi sconfinando nella 
menzogna e sono di conseguenza costretti, alla stregua di tragediografi, a in-
trodurre ex machina  dèi e figli di dèi (θεοὺς καὶ θεῶν παῖδας; ἥρωάς τε καὶ 
θεοὺς) che mostrino la via al cartaginese – alcuni studiosi hanno pensato 
proprio ad Ercole177. 

Sia per Annibale che per Cesare il tempio di Ercole a Gades è associato a 
un momento decisivo dei loro piani di conquista (più o meno imminenti) e,  
soprattutto,  alle  premonizioni  del  loro  assalto  all’Italia  –  un  interessante 
sfondo per lo scenario erculeo e per i segni divini del Bellum. Inoltre, un altro 
tipo di rapporto lega l’aneddoto annibalico a Cesare. Olivier Devillers178 ne 
ha osservato le somiglianze con il passaggio del Rubicone (come narrato da 
Svet.  Iul. 32: l’apparizione del  quidam eximia magnitudine et forma che “guida” 
Cesare  oltre  il  fiume)  e  il  già  menzionato  episodio  di  Druso  sulla  riva 
dell’Elba. Il fine di Devillers è duplice: da una parte ricostruire un possibile 
trittico risalente a Livio179; dall’altra indagare la ricezione di questo trittico in 
Lucano, ove la scena del Rubicone si carica di un’analogia fra Cesare e Anni-
bale. Al di là dell’ipotesi dell’ascendenza liviana, rilevante per il discorso sul 
Bellum è il possibile intreccio fra vicenda annibalica e passaggio del Rubicone, 
intreccio che poteva legittimare la sovrapposizione fra le due figure (e il con-
seguente trasferimento dal Rubicone alle Herculeae arae sulle Alpi). 

177 Polyb. 3, 47, 6-9; 48, 7-9.  Cfr. da ultimo Rawlings 2005, 156, con ulteriore bibliografia. 
Cfr. Connors 1998, 128 n. 67.

178 Devillers 2010.
179 Devillers si concentra in particolare sulla presenza del fiume, Ebro-Elba-Rubicone, ma è 

importante notare che il sogno di Annibale (così come la guida divina) va riferito anche e 
soprattutto a un altro “passaggio decisivo”, quello appunto delle Alpi (esplicita in questo 
senso la citata presa di posizione di Polibio).



Stefano Poletti                                                  286

Ai nostri fini ancor più significativo, però, è proprio la peculiare relazione 
col divino che emerge da questo parallelo, in particolare riguardo l’ambiguità 
del “segno del dio” nell’episodio annibalico e, in maniera diversa, nel Bellum. 
In entrambi i casi i personaggi ricevono omina incoraggianti. Tuttavia l’aned-
doto annibalico (dove pure si presenta un Annibale pius) si è prestato a una 
varietà di interpretazioni, che, in ambito romano, miravano sempre più a mi-
nare  la  supposta  positività  di  questi  omina,  fino  ad  approdare  a  Silio  e 
all’esplicito inganno del dio. Il poeta dei Punica si serve di un topos dell’epica: 
la divinità manda di proposito segni ingannevoli al personaggio, il quale li in-
terpreta “correttamente” – ovvero si ritrova ad assecondare inconsapevol-
mente il piano divino180. Una simile dinamica, come abbiamo visto, è in atto 
anche all’inizio di Eneide 9 nella scena con protagonista Turno e nel pur con-
troverso episodio di Laocoonte, narrato nella Troiae halosis e parallelo a quel-
lo cesariano del Bellum (vd. supra pp. 245-248).

Accanto alla (e al di là della) possibilità di un rapporto di dipendenza, il 
confronto con il fallace omen faustum di Silio è particolarmente istruttivo: in-
duce a chiedersi se, come l’Annibale siliano, anche il Cesare petroniano, nel 
suo progetto di varcare le Alpi e invadere l’Italia, non si imbatta in omina laeta 
inviati da un dio ingannatore. È fondamentale una differenza: al contrario di 
Silio,  nel Bellum non viene  fornita  al  lettore  un’esplicita  rappresentazione 
dell’apparato divino tradizionale che manda  omina,  il  che,  come già  detto, 
oscura i moventi di questi segni divini e la loro esegesi. C’è qualche indizio 
che possa corroborare il sospetto di un “inganno del dio”? La presenza del 
termine laeta nella diegesi, le caratteristiche stesse degli omina e la futura vit-
toria di Cesare nella guerra civile sembrano contraddire questa interpretazio-
ne. Se però si considera il contesto del Bellum, si può rintracciare qualche se-
gnale che va nella direzione opposta. In primo luogo, appena dopo aver rice-
vuto questi presagi incoraggianti, l’esercito cesariano si ritrova alle prese con 
una  serie  di  intemperie  dalle  conseguenze  disastrose.  In  secondo  luogo, 
Apollo ed Ercole, le divinità apparentemente responsabili dei segni che Ce-
sare riceve sulle Alpi, vengono ritratti dal poeta come fautori di Pompeo – 

180 Cfr. la sintesi di Tarrant 2012 a Aen. 12, 257-265: «Portents are often misinterpreted by 
those to whom they are given, but this portent is intended to deceive and is thus ‘cor-
rectly’ understood by Tolumnius».



Teologia della guerra civile                                         287

uno “sguardo sugli dèi olimpici” di cui però, ancora una volta, non vengono 
specificati i moventi181.

Non è dunque solo il richiamo alla traversata delle Alpi da parte del co-
mandante cartaginese a  gettare ombre sul  Cesare petroniano.  Il  dibattuto 
rapporto con il divino (e segnatamente con Ercole) e il famoso (e “favolo-
so”) episodio del sogno di Annibale si intrecciano con l’aneddotica cesariana 
(probabilmente già a livello delle fonti di Petronio) e spingono a rileggere in 
quest’ottica  anche  l’enigmatica  scena  petroniana.  Quella  dell’“inganno del 
dio” resta un’interpretazione affascinante, incoraggiata dalla descrizione della 
traversata delle Alpi e, soprattutto, dalla successiva menzione di Apollo ed 
Ercole. Tale lettura non viene però autorizzata esplicitamente dal poeta, al con-
trario di quanto accade di norma (vedi il caso di Silio); anzi, in questa scena, 
Eumolpo sembra voler orientare il lettore in un’altra direzione, quella appun-
to degli omina laeta, di un Cesare-Ercole (non di un Cesare-Annibale). Non si 
può dire che il tentativo sia pienamente riuscito. Se di inganno del dio si trat -
ta, è il poeta stesso (ancor più del suo personaggio) a rimanerne coinvolto. 
Eumolpo, in altre parole, non riesce a costruire un apparato divino coerente 
e, soprattutto, trasparente. Di conseguenza, il lettore è indotto a dubitare del-
la correttezza dell’interpretazione degli omina proposta dalla voce narrante e, 
in generale, della plausibilità della sua costruzione poetica.

Anche la relazione fra divino e umano risulta particolarmente sbilanciata 
e incoerente. A tal proposito si può sviluppare quanto già osservato nel para-
grafo precedente, soprattutto alla luce del paragone con Annibale. Sul piano 
umano, Cesare accoglie positivamente i segni, ma non approfondisce il suo 
legame col divino né tanto meno con Ercole: così è, di fatto, anche nell’epi-
sodio del tempio di Gades, in cui il confronto con Alessandro resta al centro 
della  scena,  in netto contrasto con l’aneddotica sul paradossale “Annibale 
pius”, tradizionalmente preoccupato di instaurare un legame tutto personale 
con Ercole nel suo tempio, per quanto strumentale e discutibile potesse ap-
parire agli occhi dei Romani (si veda anche il rito compiuto dall’Annibale si-
liano). A livello divino, mentre il ruolo degli dèi olimpici nel poemetto resta 

181 Vv. 269-270 Magnum cum Phoebo soror et Cyllenia proles / excipit, ac totis similis Tirynthius actis  
(cfr. cap. 3 § 3). Su queste “contraddizioni” vd. supra pp. 248-249.



Stefano Poletti                                                  288

nel complesso poco sviluppato, le divinità dotate di potere decisionale, Dite 
e soprattutto Fortuna, non si mostrano affatto attente a Cesare, che si confi-
gura come mera pedina nel loro disegno182. La possibile suggestione dell’“in-
ganno del dio”, pure non autorizzata dal poeta, non è altro che un sintomo 
dell’incoerenza teologica di  fondo del  Bellum,  in cui una parte importante 
giocano proprio la marginalizzazione del punto di vista olimpico e l’incomu-
nicabilità:  le  divinità  cardine  del  poema  si  disinteressano  del  destino 
dell’eroe-Cesare; per contro, l’eroe-Cesare non appare particolarmente inte-
ressato all’apparato divino dell’epos di cui fa parte. A metà strada fra il suo 
eroe e i suoi dèi, il poeta del Bellum resta ben lontano dal colmare questa la-
cuna.

4.3. Paradossi teologici di una poetica tempestas… sulle Alpi

Con grande acume (seppur molto cursoriamente) Philip Hardie ha notato 
che gli ostacoli naturali affrontati da Annibale e dai suoi soldati nel terzo li-
bro dei  Punica  (Pirenei,  Rodano, Durance e ovviamente la traversata delle 
Alpi in Sil. 3, 477-556) possono essere interpretati come «un’estesa allusione» 
alla tempesta che apre il primo libro dell’Eneide, con un gioco di studiate in-
versioni: dal mare si passa alle vette alpine; il protagonista umano, che aggre-
disce tali vette, non è vittima degli dèi e delle loro trame (come l’Enea nella 
tempesta  di  Aen.  1),  ma  si  trasforma in  una  sorta  di  Gigante  all’assalto 
dell’Olimpo e di Roma, delle cui “mura” le Alpi sono metafora. Al contem-
po questa allusione si intreccia con il passaggio del “tumultuoso” Rubicone 
nella Pharsalia, anch’esso  momento  liminare  dell’epos lucaneo183.  L’acuto 

182 Vd. cap. 3 § 2.3 e § 3.4 di questo capitolo.
183 Ho rielaborato qui con qualche aggiunta gli spunti di Hardie 1989, 15, 19 n. 51. Fra le va -

rie reminiscenze quasi programmatica è la «relocation of  Aeolus’ mountain kingdom» 
sulle Alpi: Sil. 3, 491-492 iam cuncti flatus ventique furentia regna / Alpina posuere domo (i venti 
sono simbolo della gigantomachia e della guerra civile e  non mancano in Petronio: vv. 
197-198). Sul titanismo nel passaggio delle Alpi cfr. Fucecchi 1990 e il capitolo siliano in  
Chaudhuri 2014. Simili aspetti teomachici nella lotta dell’eroe con le forze della natura si  
riscontrano nel  topos  della  μάχη παραποτάμιος (Bolt 2019, Biggs–Blum 2019), di cui il 
passaggio del Rubicone lucaneo (non diversamente dalla “lotta” contro gli insidiosi flumi-



Teologia della guerra civile                                         289

spunto di Hardie non sembra essere stato sviluppato a dovere184. Ai nostri 
fini, una siffatta chiave di lettura risulta assai preziosa anche per il Bellum di 
Eumolpo: per questa via si apre una prospettiva stimolante per interpretare 
l’enigmatica scena alpina e, insieme, riconsiderare in una nuova luce il  topos 
della poetica tempestas (secondo la famosa definizione di Iuv. 12, 23-24). Que-
sta viene posta tradizionalmente in apertura dell’epos e, proprio in virtù di 
tale funzione incipitaria, lo caratterizza in modo decisivo. In questo contesto 
Silio offre un interessante punto di confronto. Data l’incertezza della que-
stione, al contrario di quanto tentato finora dalla critica, non tratterò il rap-
porto con i Punica in un’ottica di dinamica imitativa, con un’analisi puntuale 
delle possibili reminiscenze. Credo che possa essere fruttuoso invece consi-
derare le due scene in termini “strutturali”: entrambe rappresentano una re-
interpretazione del  topos  della tempesta epica e testimoniano, seppur con le 
dovute differenze, un momento decisivo nell’evoluzione dell’apparato divino 
epico (e del suo ruolo nella poetica tempestas). 

Come hanno ben sintetizzato Biggs e Blum, al centro del topos c’è:

[…]  the  disparity  between  divine  and  human  perspectives, 
moving from the omniscient view of  the gods to the confu-
sion of  the hero faced with his own mortality. As such, early 
instances of  the sea-storm serve as a proving ground for the 
hero’s  endurance  and  piety.  The  sea-storm also  provides  a 
space for illustrating the parameters that govern the behaviour 
of  poetic worlds. With Vergil’s construction of  Aeneas as the 
representative Roman hero, this struggle takes on wider im-

na alpini in Petronio) costituisce una brillante variazione. 
184 Per es., il rapporto fra la tempesta di Aen. 1 e il passaggio delle Alpi di Punica 3 non viene 

approfondito da Chaudhuri 2014. Nemmeno Biggs–Blum 2019 si soffermano su questo 
aspetto.  Un simile “cataclisma incipitario”,  metafora della  guerra fratricida,  ricorre in  
Stat. Theb. 1, 324-389. Anche lì (come nel Bellum e nei Punica: vd. infra), il modello epico 
della tempesta marina si palesa in una sorta di “similitudine intertestuale” (Stat. Theb. 1, 
370-375). Vd. Briguglio 2017, 33-48, in part. p. 38: «Anche Stazio, come da tradizione, 
colloca all’inizio del suo poema l’episches Unwetter, apportando, però, al modello virgiliano 
significative modifiche. […] La tempesta non si svolge in mare, ma sulla terra (raro caso);  
eppure il mare sarà recuperato retoricamente, all’interno della similitudine conclusiva».



Stefano Poletti                                                  290

plications through political allegory. The opposing forces that 
meet in the space of  the sea-storm figure the obstacles and 
imperatives that dictate Rome’s historical narrative.185

Eppure, ancora una volta, l’opacità circa la “prospettiva divina” (ovvero i  
moventi divini soggiacenti al cataclisma) costituisce, nel Bellum, l’aspetto più 
interessante e, insieme, più enigmatico, che problematizza il senso poetico ed 
ideologico di questa scena, della similitudine che la suggella (Cesare come 
Ercole e come Giove che combatte i Giganti) e, in generale, del personaggio 
di Cesare.

In primo luogo, come suggerito da Hardie per Punica 3, anche per il Bel-
lum si può parlare, a mio avviso, di “extended allusion” alla tempesta di Aen. 
1. Tale rapporto allusivo non mi pare sia stato indagato in profondità. Già 
Cucchiarelli, tuttavia, ha evidenziato come gli ostacoli naturali affrontati da 
Cesare sulle Alpi possano essere messi a confronto con il fortunale speri-
mentato da Eumolpo sulla nave di Lica (Sat. 114-115) e, per questa via, con 
il tema della guerra civile – la tempesta è metafora del conflitto fratricida e, 
dunque, fonte di ispirazione per un poema sul bellum civile; non a caso, il tema 
della “nave in tempesta” è oggetto della similitudine ai vv. 233-237, in riferi-
mento alla città di Roma186. Nel Bellum si propone una rilettura del passaggio 
del Rubicone lucaneo proprio attraverso la tempesta in apertura dell’Eneide – 
con la furia degli elementi che però sopraggiunge in Petronio dopo il discor-
so del personaggio (e non prima). Appena entrati in scena, sia il Cesare pe-
troniano che il suo progenitore Enea si ritrovano entrambi in viaggio verso 
l’Italia, ormai vicina, con i propri uomini laeti187. Come prima azione nel poe-

185 Biggs–Blum 2019, 125.
186 Cfr. Cucchiarelli 1998.
187 Vv. 153-155 haec ubi calcavit Caesar iuga milite laeto / arripuitque locum, summo de vertice montis / 

Hesperiae campos late prospexit  (su  arripuitque vd. p. 228  n. 17);  Verg.  Aen. 1,  34-35  vix e 
conspectu Siculae telluris in altum / vela dabant laeti. La caratterizzazione dei personaggi appe-
na entrati sulla “scena epica”, laeti (prima attestazione del termine laetus nell’Eneide e nel 
Bellum), ha ricevuto una certa attenzione nell’esegesi virgiliana antica (soprattutto per la 
problematica relazione con la morte di Anchise: cfr. Gioseffi 2000, 187-189) e moderna.  



Teologia della guerra civile                                         291

ma, entrambi i personaggi si rivolgono al cielo in preghiera188. Entrambi si 
presentano come esuli: Enea è esule da Troia, perché sconfitto dalle forze 
greche, e persegue la missione della fondazione di Roma; il Cesare petronia-
no è esule da Roma stessa, considerato “pericoloso” proprio a causa delle 
sue clamorose vittorie contro i popoli stranieri, e ora, per vendicarsi, ha in-
tenzione di scatenare la guerra (civile)  contro i suoi nemici politici (Verg. 
Aen.  3,  11  “feror  exul  in  altum”;  Bellum  v.  160  “pulsus  ab  urbe  mea”;  v.  162 
“exul”)189.  Sullo sfondo aleggia ovviamente la sceneggiatura della  Pharsalia: 

La laetitia viene spiegata come gioia per l’avvicinamento all’Italia (Tib. Claud. Don. ad loc. 
laetabantur autem quod haut procul esset Italia) e come causa maior iracundiae per Giunone (Serv. 
ad loc. offre anche un’esegesi più sfumata: alacres et veloces; πρόθυμοι nell’auctus). I moderni 
pongono l’accento soprattutto  sull’ironia  tragica della  situazione (Austin ad  loc.:  «The 
Trojans delight was the last straw for Iuno, and their happiness is charged with irony »; 
Lyne 1989, 181-185: «disaster-prone happiness»; Anderson Wiltshire 2012, 71-76): in ar-
rivo sono appunto l’ira di Giunone, la tempesta, il naufragio. Le possibili risonanze enea-
diche della laetitia dell’esercito petroniano appaiono particolarmente significative – anche 
e soprattutto in vista dell’opacità dell’apparato divino sotteso alla furia degli elementi sul-
le Alpi. Va da sé che questa laetitia alle soglie della guerra civile abbia sfumature parados-
sali (vd. quanto detto sugli  omina laeta  [v. 178]; sui paradossi della felicitas  in Lucano cfr. 
Lancellotti 2020).

188 Quella di Enea in mezzo alla tempesta è più precisamente una supplica:  Verg. Aen. 1, 93-
94. Per l’aggressività del gesto di Cesare (intentare manus) e per le reminiscenze eneadiche 
nell’invocazione cfr. supra p. 279 n. 159. Come il Cesare petroniano, anche Enea, dopo la 
tempesta, si rivolgerà ai suoi compagni di viaggio, rimembrando i trascorsi comuni (Aen. 
1, 198-207).

189 La tessera  pulsus ab urbe  potrebbe avere risonanze sinistre: in poesia ricorre solo per il 
malvagio Licabante ovidiano, un personaggio costruito sul modello di Mezenzio (Ovid. 
Met. 3, 624-625 Lycabas, qui Tusca pulsus ab urbe / exilium dira poenam pro caede luebat). Il “les-
sico dell’esilio” impiegato da Cesare potrebbe forse richiamare anche il (ben più patetico) 
discorso di Mezenzio:  Bellum vv. 159-162  “sed  vulnere cogor, /  pulsus ab urbe mea / […] / 
vincendo certior  exsul”; Verg. Aen.  10, 849-852 “heu, nunc misero mihi demum / exitium infelix, 
nunc alte vulnus adactum! / […]  pulsus ob invidiam solio sceptrisque paternis”. Al v. 850 gli editori 
non concordano:  exitium MP1Rωγ1, Tib. (Mynors, Conte):  exilium Panγ, Serv. (Williams, 
Goold, Geymonat, Harrison). Cfr. Conte 2019, che commenta ad loc.: «dicolon abundans 
est:  bis  Mezentius  adfirmat  Lauso  perempto  se  ipsum  quoque  perisse  (exitium  ~ 
uulnus)» (cfr. anche Rosati 2017a, 379 n. 8). Per argomenti in difesa di exilium vd. Dewar 
1988 e Harrison 1991 ad loc.. Secondo Harrison 1991, che accetta exilium, vulnus non sa-
rebbe però (come nel  Bellum) metaforico: «[…]  the reference being to Mezentius’ real 



Stefano Poletti                                                  292

anche l’entrata in scena del Cesare lucaneo è caratterizzata da un pattern ana-
logo, con una simile invocazione apologetica agli dèi (Lucan. 1, 195-203), in 
cui il generale risponde alle accuse della Patria addossando la colpa ai nemici 
politici, e con l’invasione degli Hesperiae arva (Lucan. 1, 224)190. 

Abbiamo sopra descritto come la componente acquea “ambigua” dello 
scenario alpino, che Cesare e il suo esercito devono affrontare ( frangere, rum-
pere), funga da allusione all’attraversamento del Rubicone lucaneo191. In que-
sta ambiguità rientra a pieno titolo anche lo scenario marino dell’Eneide. Il 
rapporto con il topos della tempesta marittima e con Aen. 1 nello specifico si 
svela in una vera e propria “similitudine intertestuale” in cui le violente pre-
cipitazioni vengono  paragonate  esplicitamente  (benché  sinteticamente)  a 
un’unda ponti (vv. 196-200)192: 

ecce etiam rigido concussae flamine nubes 
exonerabantur, nec rupti turbine venti 
derant, aut tumida confractum grandine caelum. 
ipsae iam nubes ruptae super arma cadebant, 
et concreta gelu ponti193 velut unda ruebat.

wound and not to the metaphorical wound of  exile, as some have thought».  Cfr. Harri-
son 2007 (in part. 133-136) sul tema dell’esilio nell’epica latina. 

190 Da notare che «exile is a clear debating topic between the sides in the opening book of 
Lucan’s poem, where both use it to argue for their own position» (Harrison 2007, 138, 
cui rimando per paralleli). Nella Pharsalia la posa dell’esule di stampo eneadico è però so-
prattutto appannaggio di Pompeo:  Lucan. 3, 728-730 cum coniuge pulsus / et natis totosque 
trahens in bella penates / vadis adhuc ingens populis comitantibus exul ; 7, 379 “Magnus, nisi vincitis, 
exul” (vd. Narducci 2002, 281-286 e Ambühl 2015, 210 n. 83). Un cenno intertestuale in 
questa direzione anche nel Pompeo petroniano (Bellum v. 293  “Epidamni moenia quaere”; 
Verg. Aen. 2, 294 “his moenia quaere”; cfr. supra pp. 202-203).

191 Cfr. supra pp. 234-236.
192 Cucchiarelli 1998, 33 valorizza la similitudine marina collegandola alla scrittura del  Bellum 

in mezzo alla tempesta sulla nave di Lica: «L’imperversare del mare doveva suggerire (o  
imporre?) ad Eumolpo le immagini utili per descrivere la catastrofe alpina: di là dalle 
fiancate c’era un referente reale assai concreto per il paragone con l’unda del mare a cui 
Eumolpo ha creduto opportuno ricorrere». Dietro a Cesare (e a Eumolpo) c’è l’archetipo 
dell’Enea di Aen. 1.

193 In questi versi va messo in rilievo il possibile gioco di parole sul termine pontus/Pontus, in-



Teologia della guerra civile                                         293

Anche nella traversata alpina siliana si ritrova, non a caso, una (più estesa) 
similitudine a tema nautico194.  Poco prima dello scatenarsi della tempesta, 
inoltre, la descrizione dell’esercito cesariano ridotto miseramente a una strues 
congesta potrebbe richiamare il naufragio di Aen. 1, con i viri e gli arma (ovvero 
gli “oggetti” dell’epos) travolti dalle intemperie195 (vv. 194-195 pariter turmaeque 
virique / armaque congesta strue deplorata iacebant; Verg. Aen. 1, 118-119 apparent 
rari nantes in gurgite vasto, / arma virum tabulaeque et Troia gaza per undas). Il carat-
tere cosmico del fenomeno atmosferico, tipico del topos, si palesa alla fine, in 
cui l’universo intero (terra, cielo, fiumi) sembra sconvolto dalla neve – tutto 
tranne Cesare: vv. 201-204 victa erat ingenti tellus nive victaque caeli / sidera, victa 
suis haerentia flumina ripis; / nondum Caesar erat. sed magnam nixus in hastam / 
horrida securis frangebat gressibus arva. Il momento di difficoltà (insieme all’iden-
tificazione intertestuale con l’eroe-Enea) viene  confermato dall’allusione a 
Verg. Aen. 12, 398-399 stabat acerba fremens ingentem nixus in hastam / Aeneas.

Passando al confronto con Punica 3, sia la scena petroniana che quella si-
liana possono essere lette nella cornice dell’evoluzione del topos della tempe-
sta epica, spesso posto, come detto, in apertura delle “vicende umane” nei 
poemi epici, con i pregnanti risvolti allegorici ad esso connessi – gigantoma-
chia e guerra civile  in primis. Da ricordare ovviamente anche la rivisitazione 
del topos in Ovid. Met. 1, con gli dèi che decretano lo sterminio del genere 

sieme al richiamo al topos del “Ponto ghiacciato” immortalato da Ovidio (cfr. e.g. Ovid. 
Pont. 4, 7, 7  ipse vides certe glacie concrescere Pontum): non solo una generica “onda marina 
ghiacciata”, ma forse più precisamente “un flutto ghiacciato del Ponto”. Interessante che 
i Catalecta di Scaligero, la Tornesiana e le Pithoeane stampino proprio Pontus con la maiu-
scola (non così i moderni editori). Da segnalare che ai vv. 239 e 241 si ha una ripetizione 
del termine pontus a breve distanza (in relazione a Pompeo come vincitore sui pirati e su 
Mitridate), il che ha portato molti critici a dubitare del testo tràdito (v. 239 Parthi Büche-
ler; «displicet parvo intervallo iteratum Pontus» Müller1). Proprio la possibilità di un gio-
co di parole, che verrebbe ripetuto qui in forma variata, fornisce a mio parere una difesa  
convincente del testo tràdito – e chiedersi dove vada messa la maiuscola (le moderne edi-
zioni variano a riguardo) significa cadere nella “trappola” di Eumolpo.

194 Sil. 3, 535-539 medio sic navita ponto, / cum dulces liquit terras et inania nullos / inveniunt ventos  
securo carbasa malo, / immensas prospectat aquas ac victa profundis / aequoribus fessus renovat sua  
lumina caelo.

195 Sulla pregnanza metapoetica del nesso arma virum cfr. Mac Góráin 2018, 435. 



Stefano Poletti                                                  294

umano tramite  un diluvio universale196.  La  famosa  tempesta  marittima di 
Aen.  1, 34-158, con l’eroe vittima di forze  gigantomachiche, viene ribaltata 
(l’inversione del setting, mare-montagna, è sintomatica in questo senso): l’eroe 
(Cesare, Annibale) sfida le forze della natura, provocando egli stesso il disordi-
ne cosmico che rende difficoltosa la sua avanzata, e si guadagna così una sta-
tura “titanica”197. 

In questo senso è da valorizzare l’anticonvenzionale rielaborazione del to-
pos in  Pharsalia  5 (Lucan. 5, 476-721), sicura fonte di ispirazione per Petro-
nio198, ma senz’altro ben presente anche a Silio,  ove una tempesta “cosmica” 
si abbatte su Cesare che sfida la natura e la sua stessa fortuna. Non è mia in-
tenzione addentrarmi nell’interpretazione di questa complessa scena, in cui 
la tracotanza di Cesare, personaggio nella  Pharsalia  favorito dalla Fortuna  e 
dall’oscura “provvidenza crudele”, viene ostacolata dalla furia degli elementi, 
anche se alla fine il generale avrà salva la vita. Le diverse letture del passo si  
concentrano su un’ambiguità di fondo, che, di fatto, costituisce il tratto più 
innovativo della rivisitazione lucanea del topos: l’assenza della rappresentazio-
ne esplicita degli dèi che “provocano” la tempesta, diversamente da quanto 
accade in Aen. 1 (ma anche, per es., in Ovid. Met. 1, Sil.  Pun. 12 e 17)199. Si 

196 Su Ovidio vd. ancora la sintesi di Biggs–Blum 2019. Sul rapporto sovversivo del diluvio 
di Met. 1 con l’Eneide e lo stretto legame fra la scena delle Metamorfosi e Petronio cfr. cap. 
3 § 2.1-2.

197 La stessa revisione del topos (non più lotta col mare, ma con la montagna) comporta un 
ben diverso tipo di “dinamismo” dell’eroe. Mentre in mare la capacità di azione dell’eroe 
è ridotta ed egli si ritrova fondamentalmente vittima degli eventi, nello scenario alpino c’è 
un margine di azione/reazione più ampio: l’eroe “aggredisce” la natura.

198 Interessante, in Petronio e Lucano, è l’immagine della tellus victa dalla furia degli elementi: 
v. 201 victa erat ingenti tellus nive; Lucan. 5, 616-617 quam celsa cacumina pessum / tellus victa de-
dit.

199 Cfr. in generale Biggs-Blum 2019, 150: «The absence of  epic’s traditional divine appar-
atus from the Bellum Ciuile [di Lucano] is particularly evident in the sea-storm, which, as 
we have seen, usually provides a point of  contact and demarcation between the divine 
and human spheres». Una fugace (e pregnante) apparizione del rector Olympi è in Lucan. 
5, 620-626, che però non offre una vera “prospettiva divina” su quanto sta accadendo e 
diventa simbolo emblematico della sua assenza. Sull’episodio di Lucano segnalo gli studi 
più recenti: Narducci 2002, 247-258, Matthews 2008, Day 2013, 143-155, Kersten 2018, 
137-152, Biggs-Blum 2019, 150-153 (Francesca Econimo ha in preparazione un lavoro 



Teologia della guerra civile                                         295

tratta di una somiglianza notevole fra la scena del  Bellum e le intemperie di 
Punica 3, ove pure bisogna riconoscere la mancanza di questo ingrediente tra-
dizionale. Fra l’altro sia in Petronio che in Silio si poteva (e si potrebbe) facil-
mente immaginare proprio Ercole come divinità “responsabile” delle condi-
zioni avverse a Cesare e ad Annibale, suoi tracotanti imitatori. 

L’assenza di un apparato divino che provochi (e spieghi) la furia della na-
tura raccontata da Eumolpo si fa sentire in un particolare significativo, nella 
descrizione dei  flumina, di cui in un inciso si dice  iussa putares: vv.  189-191 
mox flumina montibus altis / undabant modo nata, sed haec quoque – iussa putares – /  
stabant. Nelle altre attestazioni del topos, in effetti, la comparsa di un prodigio-
so ostacolo naturale (la “tempesta cosmica”) è il frutto di una catena di co-
mando rigidamente gerarchizzata: in Aen. 1 Giunone ordina (Verg. Aen. 1, 77 
iussa) a Eolo di scatenare la tempesta, poi sedata da Nettuno, che rimprovera 
il re dei venti per aver travalicato i limiti del suo potere; in Met. 1 appare il ty-
rannus-Nettuno, che dà ordini proprio ai fiumi, i quali prodigiosamente “al-
lentano” le loro fonti e danno piena forza al loro corso (Ovid. Met. 1, 281-
282 iusserat; hi redeunt ac fontibus ora relaxant / et defrenato volvuntur in aequora 
cursu)200.  Iussa putares, apparentemente un’innocua formula retorica, sottende 
argutamente un tratto tipico del topos, ovvero la presenza di una divinità re-
sponsabile del comportamento anomalo (e assai pericoloso!) dell’elemento 
naturale – ingrediente di cui però nel Bellum civile  (così come in Silio) si av-
verte la mancanza. Il poeta epico Eumolpo “evoca” il ruolo del divino, ma,  
quasi rimanendo in dubbio  insieme al lettore, si limita al paradossale  puta-
res201.

Va però considerata una differenza importante fra Lucano, Petronio e Si-
lio. Come abbiamo visto, sia in Silio che in Petronio i personaggi hanno rice-

che reinterpreta la scena lucanea in un’ottica gigantomachica).
200 Sul rapporto Eneide-Metamorfosi cfr. Barchiesi 2005 ad loc.
201 Un breve cenno a riguardo in Connors 1989, 118, che interpreta iussa putares come «sug-

gestion of  the role of  the gods controlling the action of  his poem». Il punto resta però 
l’assenza di una presentazione esplicita, che la formula retorica del putares sembra proprio 
“decostruire”. In questo senso il  topos epico della “catena di comando” che scatena le 
forze della natura dà a iussa putares uno sfondo significativo (chi ordina? E perché?). Sul 
putares di v. 129, una sorta di “congettura” sul punto di vista del Sole, vd. supra pp. 85-86.



Stefano Poletti                                                  296

vuto omina  favorevoli prima della partenza, al contrario del Cesare lucaneo, 
che non si lascia affatto scoraggiare dai signa meteorologici avversi preannun-
ciati dal suo nocchiero Amicla, dimostrando tutta la sua hybris (Lucan. 5, 531-
559)202. Questa “contraddizione”, in un netto (verosimilmente voluto) con-
trasto  con  la  dinamica  rappresentata  nella  Pharsalia,  genera  una  tensione 
nell’apparato divino epico del  Bellum e, in diversa misura, dei  Punica. I  signa 
dei rispettivi poemi giocano un ruolo differente e anche su questo punto, 
come sopra suggerito, bisogna rilevare un margine di opacità nel  Bellum di 
Eumolpo e, per contro, una soluzione ben più “trasparente” di Silio. In en-
trambi i casi, tuttavia, la stessa avanzata sulle vette, che, per quanto difficol-
tosa, alla fine ha successo (al contrario del viaggio del Cesare lucaneo, che 
certo sopravvive al portentoso fortunale, ma si ritrova sulla stessa sponda da 
cui è partito), diventa simbolo della sfida rivolta agli dèi e della conquista di 
uno statuto titanico. L’incoraggiamento dei  signa, ammesso pure si tratti di 
“inganno del dio”, sembra paradossalmente ritorcersi contro l’Olimpo.

In Eneide 1 sono gli elementi della natura, e segnatamente i venti, a rap-
presentare le forze gigantomachiche, a evocare il pericolo di un caos primor-
diale,  una  minaccia  per  l’ordine  naturale  che  è  anche  politico  e  poetico 
(l’attacco all’eroe  e alla  sua  missione,  l’arresto della  narrazione  epica).  Ai 
venti-Titani  reagisce  Nettuno  ristabilendo  il  cosmo:  la  similitudine  con 
l’uomo politico (Aen. 1, 148-153) chiarisce il valore simbolico della tempesta. 
L’entrata in scena di Venere e Giove fornisce ulteriori rassicurazioni sul suc-
cesso dell’eroe contro le forze del caos203. In Petronio e Silio l’eroe stesso è 
caratterizzato  come “forza  aggressiva”,  come Titano.  Qual  è  la  reazione 
dell’apparato divino a una tale aggressione? In Silio, a rendere palese la corri-
spondenza  strutturale  fra  la  scena  alpina  dei  Punica e  la  scena  marittima 
dell’Eneide (e la conseguente inversione di senso), interviene finalmente Gio-
ve, nella sua prima apparizione estesa nell’epos siliano. In una sorta di anticli-
max, l’impresa titanica di Annibale sulle Alpi viene subito ridimensionata dal 
pronto intervento di Venere e soprattutto dalla prospettiva provvidenziale (e 

202 Per contro, Aresi 2019, 176 postula una piena consonanza fra Cesare lucaneo e petronia-
no nel loro “disprezzo” per signa negativi.

203 Cfr. Hardie 1989, 85-97 e, ancora, la sintesi di Biggs–Blum 2019.



Teologia della guerra civile                                         297

imperiale) del sommo dio204 – anche se, come notato da Chaudhuri, il rap-
porto fra l’Annibale siliano e il Cesare lucaneo provvede a problematizzare il 
quadro ottimistico-consolatorio della scena divina205. 

Anche nel Bellum entra in azione Giove, ma in una forma implicita e ben 
più enigmatica, in una similitudine che, oltre al paradigma erculeo, rivela fi-
nalmente la valenza gigantomachica dell’episodio: Cesare che lotta contro la 
furia della natura viene paragonato a Giove che lotta contro i Giganti (vv. 
205-208). 

qualis Caucasea decurrens arduus arce
Amphitryoniades, aut torvo Iuppiter ore, 
cum se verticibus magni demisit Olympi 
et periturorum disiecit206 tela Gigantum.

204 Pur riconoscendo una certa “opacità” sul senso della tempesta, Reitz 2012, 33 suggerisce 
ingegnosamente che le difficoltà dell’avanzata di Annibale sulle Alpi  potrebbero rispec-
chiare il fallimento a cui è destinata la sua missione, messo in rilievo da Giove: «Man 
könnte den Eindruck gewinnen, der verlustreiche Weg der Punier sei die direkte Folge 
von Jupiters Schicksalsspruch. Die Juxtaposition der Szenen und ihrer Stimmung, hier 
der das Schicksal herausfordernde und beinahe scheiternde Hannibal in seiner Hybris, 
dort die ruhige Zuversichtlichkeit der Prophezeiung, in der wohlgemerkt die panegyri -
sche Vorhersage der flavischen Dynastie den Höhepunkt bildet, verleiht der Relation der 
beiden Erzählebenen einen Deutungshintergrund, der gar nicht explizit gemacht werden 
muss». Eppure è proprio questa avanzata, per quanto disastrosa, che allarma Venere, che 
si ritrova a temere l’Annibale-Titano. Sulla profezia di Giove vd. Fucecchi 2020, cap. 2,  
con ulteriore bibliografia. 

205 Chaudhuri 2014, 234-243, cui rimando più in generale per una lettura della “gigantoma-
chia” di Annibale e della reazione di Giove: «In having Hannibal re-echo Caesar, and 
thereby reaffirming a connection between the two heroes already present in the Bellum 
Civile [scil. di Lucano], Silius blurs the line between foreign and civil war». In questa pro-
spettiva il  Cesare di  Petronio costituisce un tassello di  notevole interesse (Chaudhuri  
2014, 240 n. 23 lo cita cursoriamente).

206 L’attraente disiecit congetturato da Gulielmius (stampato fra gli altri da Müller3-4) in luogo 
del tràdito deiecit riceve il forte sostegno di Verg. Georg. 1, 281-283 (i fratelli Oto ed Efial-
te) ter sunt conati imponere Pelio Ossam / scilicet, atque Ossae frondosum involuere Olympum;  / ter 
pater exstructos disiecit fulmine montis (cfr. Baldwin ad loc.; il TLL 5.1.1382.55 confronta Ps. 
Sall. Rep. 2, 2, 4 inimicorum arma inermis disiecit). Deiecit può essere forse difeso nel senso di 
“atterrare”,  “abbattere”, humi  prosternere  (TLL 5.1.395.3ss.),  diffuso  de  hoste  interficiendo 



Stefano Poletti                                                  298

Dopo la tempesta epica dell’Eneide così come dopo la sua rivisitazione nei 
Punica, il sommo dio entra in scena di persona. Quasi del tutto assente nei 
primi libri del poema siliano (in una maniera molto “lucanea”), Giove fa la 
sua comparsa, prende la parola e segue il “copione virgiliano”. Nel Bellum la 
possibile aspettativa virgiliana viene frustrata e la similitudine (una presenza-
assenza  di  Giove)  sembra  quasi  prendersi  gioco  di  queste  attese.  Come 
l’enigmatico fulgur dei vv. 122-123 (non a caso in chiusura della scena con i 
protagonisti divini, Dite e Fortuna)207, così anche la similitudine a conclusio-
ne dell’episodio incentrato sull’eroe del poema, Cesare, assurge a simbolo di 
una mancanza – quella del sommo dio e del suo senso direttivo nella narra-
zione epica. 

A questo punto, irrimediabilmente, si  separano le strade dei due poeti 
“classicisti” postlucanei, Eumolpo e Silio, nel loro viaggio sulle Alpi (in mez-
zo ad una poetica tempestas e alla sua enigmatica teologia) e nel loro tentativo di 
ricostruire la forma epica tradizionale dopo Lucano – un dato assai significa-
tivo su cui riflettere, comunque si intenda l’incerta questione della datazione 
e della dinamica imitativa.

5. L’eroe e il suo poeta: una similitudine e le sue aspirazioni epiche

Come abbiamo visto, i Romani sono presentati da Dite (tendenziosamen-
te) come nuovi Giganti che sovvertono l’ordine naturale e,  in quanto tali, 
sono puniti con la guerra civile208. Cesare sta invece dalla parte giusta, dalla 

(TLL 5.1.395.71ss.) e attestato proprio per “l’abbattimento” dei mostruosi nemici degli 
Olimpici (in Petronio ci sarebbe dunque un uso traslato, riferito ai loro  tela):  Ciris 32 
aurata deiectus cuspide Typhon; Ovid. Met. 3, 303 quo centimanum deiecerat igne Typhoea. Stubbe 
ad loc. cita anche Verg. Georg. 1, 331-333 ille [scil. Giove] flagranti / aut Atho aut Rhodopen aut 
alta Ceraunia telo / deicit.

207 Cfr. cap. 2 § 5.
208 Cfr. cap. 3 §§ 2.2-2.3. Nel loro attacco all’Oltretomba i Romani-Giganti sembrano imita-

re proprio il modello di Ercole, una minaccia per l’Ade (vd. e.g. Sen. HF 49-56 [rapimen-
to di Cerbero], in part. v. 51 Dite domito, con nota di Billerbeck 1999; cfr. anche l’eroe che 
apre la caverna di Caco paragonato a un terremoto che “scoperchia” il regno dei morti in  
Verg. Aen. 8, 241-246).



Teologia della guerra civile                                         299

parte del “cosmo” contro il “caos”? Cesare è Giove, non un Titano? Ercole,  
non Annibale? Al contrario di quanto accade nei Punica, il punto di vista divi-
no resta fuori dal campo d’azione e non convalida univocamente l’interpreta-
zione di questa enigmatica scena: la sfida di Cesare alla natura (ovvero la sfi-
da della natura a Cesare). La similitudine sembra invece esprimere la prospet-
tiva del poeta e, in ultima analisi, le sue aspirazioni epiche: Eumolpo vuole 
presentarci il suo Cesare come un nuovo Ercole, come un nuovo Giove. Tale 
confronto, tuttavia, arriva al termine di un episodio in cui la figura di Cesare 
appare sospesa fra Ercole e Annibale, fra Giove e i Giganti209. L’imagery gi-
gantomachica ed erculea tradisce una certa reversibilità, quasi a suggerire che 
proprio in quanto nuovo Annibale (e nuovo Gigante) Cesare è giunto a con-
quistare l’Olimpo, ad essere “come Giove”. 

La similitudine ha una struttura complessa, che nasconde interessanti as-
sociazioni di idee. In primo luogo la componente della discesa dalla vetta, 
presente sia nella sezione su Ercole (dal Caucaso) che in quella su Giove 
(dall’Olimpo), fornisce l’immediato common ground per il confronto con Cesa-
re che scende con aria sicura e imperiosa dalle Alpi. Il primo paragone con 
Ercole rende esplicito il paradigma mitico che, fin dall’inizio della scena, il 
poeta suggerisce per la traversata cesariana delle Alpi: un’impresa degna di 
Ercole, proprio perché l’eroe fu il primo a compierla (sulla peculiare e un po’  
inaspettata citazione del  Caucaso ritorneremo più sotto).  Il  paragone con 
Giove, cruciale e particolarmente compresso, fonde tre ambiti importanti, 
quello delle intemperie che sfidano l’eroe, quello della gigantomachia e quel-
lo della guerra civile, secondo un’associazione tipica del topos della “tempesta 

209 Connors 1989, 120. Per quanto ingegnosa, trovo nel complesso poco convincente l’idea 
di Aresi 2019, secondo cui la similitudine servirebbe unicamente ad oggettivare il punto di 
vista del personaggio-Cesare e le sue  ambizioni (frustrate, come quelle di un Encolpio 
“mitomane”). A mio avviso,  una similitudine del genere esprime primariamente la pro-
spettiva del poeta, un mezzo con cui Eumolpo cerca di dare un senso simbolico alla sce-
na appena narrata (in una maniera non dissimile dalle altre “prime similitudini” epiche: 
vd. infra) e, in una certa misura, di dare voce alle proprie aspirazioni (sublimi ed epico-
virgiliane). Si tratterebbe di un tentativo di “portare un senso”, che, come spesso nel Bel-
lum, genera ambivalenze e paradossi. Ciononostante, diverse osservazioni di Aresi 2019 
(vd. in part. pag. 181, sull’ambiguità della figura di Cesare-Titano, sul rapporto con Luca-
no e sull’assenza del tradizionale disegno divino) sono senz’altro pertinenti e stimolanti.



Stefano Poletti                                                  300

epica” a partire da  Aen.  1. Nella similitudine i  tela Gigantum rimandano alle 
forze contrapposte a Giove. Gli elementi naturali che ostacolano Cesare nel-
la sua avanzata vengono paragonati esplicitamente ai Giganti. D’altra parte, 
Cesare, scendendo dalle Alpi, sta andando a scontrarsi con i suoi nemici po-
litici. Così la lotta fra Olimpo e Giganti diventa metafora della guerra civile. 
L’ira di Giove (v. 206 torvo ... ore) si riflette in quella di Cesare (v. 209 iratus, 
dopo la similitudine) e lo scontro con gli elementi naturali diventa preludio al 
(e simbolo del) conflitto fratricida210. Come al v. 140, Giove “scende” minac-
ciosamente dal cielo (sanguineoque recens descendit Iuppiter imbre –  vv. 206-207 
torvo Iuppiter ore / cum se verticibus magni demisit Olympi) e con lui arrivano Cesa-
re e la guerra civile.  

Il  nesso  fra  guerra  civile  e  gigantomachia  e,  in  senso  celebrativo,  fra 
l’imperatore e Giove che lotta contro i Giganti è centrale nella poesia augu-
stea211.  I versi petroniani potrebbero  evocare, più specificamente, un testo 
fondativo dell’encomiastica augustea, ovvero la chiusa delle Georgiche, in cui il 
lessico  gigantomachico  lascia  trasparire  alcune  significative  ambivalenze 
(Verg. Georg. 4, 559-562):

haec super arvorum cultu pecorumque canebam 
et super arboribus, Caesar dum magnus ad altum 
fulminat Euphraten bello victorque volentis 
per populos dat iura viamque affectat Olympo.

210 In arces (v. 209 dum Caesar tumidas iratus deprimit arces) alcuni commentatori (ad es. Mössler 
e Schmeling–Setaioli) hanno letto proprio un’allusione alla “conquista” delle prime città 
dopo la discesa di Cesare in Italia – una possibilità scartata già da Stubbe. Si fa qui riferi-
mento proprio alle cime alpine (vd. non solo pochi versi prima Caucasea arce, ma anche 
Manil. 4, 659 ignibus Alpinas cum contudit Hannibal arces, cui forse il verso petroniano allude; 
ulteriori paralleli in Stubbe). D’altra parte bisogna sottolineare la  polisemia presente in 
questi  versi e segnatamente nella similitudine:  la lotta contro la natura  è preludio alla 
guerra civile.

211 Esempio emblematico è Hor. C. 3, 4. Cfr. Connors 1998, 121-125 (in part. 123, con ri-
chiami anche a Lucano e alla poesia flavia) e Hardie 1986, 85-90 per l’analisi della topica.



Teologia della guerra civile                                         301

Il contesto è diverso e l’allusione appare sottile, ma gli echi lessicali e te-
matici  non  vanno  sottovalutati  (Caesar dum magnus ad  altum  /  fulminat 
Euphraten  […]  viamque  affectat  Olympo –  Bellum  civile vv.  206-209 aut  torvo 
Iuppiter ore, / cum se verticibus  magni demisit  Olympi  / et  periturorum disiecit tela 
Gigantum. / Dum Caesar tumidas iratus deprimit arces […]): in entrambi i casi vie-
ne  ritratto un Cesare/Giove (insieme all’atto di  scagliare  fulmini)  mentre 
compie imprese memorabili (a nord, sulle Alpi e contro le tumidas arces; a est, 
presso l’altum Euphraten)212, introdotte dalla movenza dum Caesar / Caesar dum. 
Da notare è l’azione opposta attribuita ai due Cesari: l’uno scende dalle Alpi 
(come Giove dall’Olimpo), l’altro invece si appresta a salire sul monte degli 
dèi213. Il paragone, rafforzato dal possibile richiamo all’Ottaviano virgiliano, 
suggerisce che la “discesa” del Cesare petroniano sia da interpretare come 
un’ascesa all’Olimpo, per diventare (come) Giove. Nel passo delle Georgiche è 
stato  individuato  però  un  paradosso  (in  una  certa  misura  connaturato 
all’encomiastica imperiale): «The verb  fulminat suggests an association with 
Jupiter, but the princeps’ attempt on Olympus (562 viam ... adfectat Olympo) per-
haps aligns him rather with Jupiter’s foes, the Giants»214. 

La similitudine petroniana ha una funzione strutturale da diversi punti di 
vista. Da una parte, come abbiamo detto, risponde al paragone lucaneo fra 
Cesare e il leone “annibalico”215 – e proprio la tematica gigantomachica è es-
senziale per comprendere il senso di questa risposta. D’altra parte, il passo 
sembra inserirsi nella tradizione delle similitudini in posizione incipitaria dei 

212 Sulle operazioni di Ottaviano in Oriente dopo Azio (indicate qui assai vagamente) cfr.  
Mynors 1990 e Thomas 1988 ad loc.

213 Inoltre, mentre nelle Georgiche il tremendo fulminat … bello viene temperato da volentis per 
populos dat iura, nel Cesare petroniano prevale, inevitabilmente, la violenza distruttiva.

214 Gale 2003,  327-328 (con bibliografia),  che  aggiunge:  «Virgil’s ambiguous portrayal  of 
Octavian here resembles the “confusion of  Heaven and Hell” that Hardie sees as charac-
teristic both of  the Aeneid and of  post-Virgilian epic». Ovidio impiega spesso il verbo af-
fectare per i Giganti: Ovid. Met. 1, 152 adfectasse ferunt regnum caeleste Gigantas, Fast. 3, 439, 
Pont. 4, 8, 59. Un po’ troppo rigido Mynors 1990 su fulminat: «It would be a mistake to 
see an allusion here to Jupiter the thunder-god». Contra Thomas 1988, che su viamque ad-
fectat  Olympo commenta:  «The words strengthen the sense that Octavian in some way 
supplants, rather than merely joins, Jupiter».

215 Cfr. supra pp. 271-273.



Stefano Poletti                                                  302

poemi epici, tutte più o meno esplicitamente legate al parallelismo fra piano 
umano e divino e alla gigantomachia. Il confronto petroniano, in particolare, 
sembra presupporre la revisione del tema della gigantomachia presente nella 
Pharsalia (a partire dall’iniziale elogio di Nerone e poi in tutto il poema, in cui 
Cesare è “come Giove”). Lucano porta all’estremo il paradosso virgiliano del 
viam affectare Olympo. Su questo punto conviene ora concentrarsi.

Come sopra accennato, la similitudine che chiude la “tempesta epica” di 
Aen. 1 (Verg.  Aen. 1, 148-153, la prima dell’Eneide) ha un forte valore pro-
grammatico e offre un’interpretazione della lotta fra dèi e Giganti e del suo 
rapporto con la discordia civile. Ovidio propone una rilettura della prima si-
militudine dell’Eneide. In Met. 1, dopo che Giove in persona comunica al con-
cilium il tentato assassinio ordito contro di lui da Licaone, la pietas  degli dèi 
nei suoi confronti viene associata a quella nei confronti di Augusto quando 
subì un attentato (Ovid.  Met.  1,  199-206). La ripresa ovidiana apre a una 
nuova concezione della divinità, della sua valenza provvidenziale e del suo le-
game con l’umanità, mettendo in discussione sottilmente la relazione fra or-
dine politico, provvidenza e potere divino proposta da Virgilio, in una deli-
berata “attualizzazione del mito” nel nuovo contesto politico e nell’innovati-
vo epos delle Metamorfosi216. In questa dinamica rilevante è il punto della narra-
zione in cui l’episodio si inserisce, ovvero la presentazione del rapporto con-
flittuale fra uomini e dèi, che tanta parte ricopre nella costruzione della scena 
divina del Bellum217: l’attentato di Licaone e, più in generale, l’empia umanità 
vengono da Giove paragonati al pericolo della gigantomachia, riferita pochi 

216 Cfr. Barchiesi 2005, 187: «Se quest’ultimo [Virgilio] offriva ai lettori un breve riepilogo 
della transizione dalla crisi repubblicana al nuovo ordine (in cui non vanno sottovalutate 
le implicazioni di violenza […]), Ovidio sembra aggiornare il quadro: complotto e re-
pressione sono le nuove manifestazioni del potere proiettate dall’analogia, già virgiliana,  
tra  Iuppiter e il principe di Roma». Feeney 2014, 221-222: «Virgil had used the realm of 
human politics  to illustrate  the providential  natural  order;  now Ovid uses threatened 
chaos in the realm of  human politics to illustrate the threat of  chaos to Jupiter’s provid-
ential dispensation». Per l’attualizzazione del mito vd. Lenzi 2015, 51-57. A questi tre stu-
di rimando per un’analisi del rapporto fra le due similitudini (con bibliografia e rassegna  
sui problemi più puntuali, come l’identificazione dell’attentato in questione e il possibile 
riferimento alle idi di marzo).

217 Cfr. cap. 3 § 2.



Teologia della guerra civile                                         303

versi prima; come punizione arriverà il diluvio universale, a sua volta esplicita 
ripresa (e inversione) della tempesta virgiliana. 

Passando a Lucano, gli studi lucanei tendono a considerare come “prima 
similitudine” del suo epos, in diretto contrappunto a Virgilio, il paragone fra 
la distruzione della repubblica romana durante la guerra civile e la catastrofe 
universale stoica (Lucan. 1, 72-81)218. Senz’altro questa è la prima similitudine 
“esplicita” all’interno dell’epos,  ma credo che,  nel gioco di corrispondenze 
strutturali con i poemi epici precedenti, adeguata riflessione meriti la “simili-
tudine implicita” contenuta pochi versi prima nel famoso elogio di Nerone, 
con un parallelo fra la gigantomachia e le guerre civili, due mali necessari per 
arrivare al dominio del Tonante e dell’imperatore (v. 35 servire: un dominio ti-
rannico)219. Questo “paragone incipitario” si inserisce in modo assai consa-
pevole nel confronto fra piano umano e divino profilatosi nelle prime simili-
tudini di Eneide e Metamorfosi e, sulla scorta soprattutto di queste ultime, nella 
tematica panegiristica dell’imperatore come Giove. Com’è noto, la lode di 
Nerone è uno dei passi più controversi della Pharsalia. Non mi addentro nel-
lo spinoso dibattito, ma è ormai assodato da gran parte della critica che tale 
elogio venga relativizzato dalla concezione della guerra civile nel resto del 
poema e che in esso si insinuino elementi ambigui e potenzialmente sovver-
sivi. In questo contesto anche il richiamo alla gigantomachia ha ricevuto una 
certa attenzione. Recentemente, nel suo brillante studio sulla teomachia nella 
poesia imperiale, Chaudhuri ha sottolineato l’ambivalenza, o meglio, la com-
plessità interpretativa del tema gigantomachico, confrontando l’elogio di Ne-
rone, assimilato a Giove, con la similitudine fra i repubblicani/Pompeiani e 
gli dèi olimpici che si preparano alla lotta contro i Giganti del settimo libro 

218 Viene valorizzata come “first simile” ad es. da Feeney 1991, 278, Hershkowitz 1998, 228, 
Feeney 2014, 223, Roche 2005, Roche 2009 a Lucan. 1, 67-97.

219 Lucan.  1,  33-38  quod  si  non  aliam  venturo  fata  Neroni  /  invenere  viam  magnoque  aeterna 
parantur / regna deis caelumque suo servire Tonanti / non nisi saevorum potuit post bella gigantum, /  
iam nihil, o superi, querimur, scelera ista nefasque / hac mercede placent .  Già Hardie 1986, 381 
suggeriva che «the analogy of  Gigantomachy is also introduced at the outset (1.36)» (cor-
sivo mio), ma non mi pare che questa sua suggestione abbia trovato adeguato sviluppo 
negli studi sulla “prima similitudine” nel poema lucaneo. La bibliografia sul passo è ster-
minata. Mi limito a rimandare, oltreché al ricco commento di Roche 2009, ai lavori di  
Chaudhuri 2014, 171-172 e Kersten 2018,  264-312.



Stefano Poletti                                                  304

(Lucan. 7, 144-150)220. Qui Lucano sembra invertire il topos augusteo della gi-
gantomachia: saranno i rabidos Gigantas (7, 145), le forze del furor e del caos, 
ovvero Cesare e i  suoi,  ad avere la  meglio,  non quelle  della  razionalità  e  
dell’ordine221. Più in generale, Chaudhuri ha definito le «competing notions 
of  how one might be like, or struggle against, the gods» nella  Pharsalia  e il 
ruolo del “teomaco-Cesare”, che va ad occupare il posto lasciato vacante da-
gli dèi (e segnatamente da Giove)222. In questa peculiare revisione (e ripropo-
sizione) del parallelo fra gigantomachia e guerra civile, tipico della propagan-
da augustea, si annida il germe del rovesciamento. Nell’ottica di una lotta fra-
tricida, i Giganti e gli Olimpici non sono poi così diversi fra loro; a seconda 
dei punti di vista, (un) Cesare può essere un Giove o un Gigante, o meglio, 
un Gigante che si è conquistato il posto di Giove223. Ciò costituisce uno degli 
aspetti più significativi nella “teleologia minata” racchiusa nell’elogio di Ne-
rone.

Solo  in  una  siffatta  cornice  –  quella  delle  “prime  similitudini”  e 
dell’importante intermediazione lucanea – l’enigmatica similitudine petronia-
na trova il suo senso. Anche nel  Bellum non si tratta della “prima”224, ma il 
passo dell’epillio si inserisce scientemente in questa rete di paragoni incipitari 
fra uomo (Cesare/imperatore) e divinità  su uno sfondo gigantomachico e 
ne  fornisce  una  rielaborazione  originale.  Proprio  la  reinterpretazione  del 
tema teomachico della Pharsalia occupa un posto centrale. La similitudine del 
Bellum viene “sovvertita” dal suo immediato contesto, ma il discorso investe 

220 Chaudhuri 2014, 171-172 (in questo contesto il critico confronta anche l’uso del tema gi-
gantomachico nel discorso dei Massilioti in Lucan. 3, 312-320).

221 Narducci 2002, 309. Cfr. anche la nota di Lanzarone 2016 ad loc. 
222 Chaudhuri 2014, 156-194.
223 Su questo vd. Feeney 1991, 299: «[…] in this poem the Gigantomachic motif  is itself 

subverted […] for the Caesars are intruders». Cfr. anche da ultimo Kersten 2018, 79: «So 
wird hier augusteische Propaganda mit augusteischen (oder besser: vergilischen) Mitteln 
problematisiert». Kersten insiste in modo originale sulla dinamica di ripetizione/deco-
struzione.  Nel suo capitolo sull’elogio di Nerone particolare attenzione è dedicata pro-
prio ai paradossi della condizionale quod si… che introduce l’elogio e il paragone con la 
gigantomachia. Su “Caesar as Jupiter in Lucan’s Bellum Civile” (un tema lucaneo rivisitato 
da Petronio) cfr. Nix 2008.

224 Cfr. vv. 54-55; v. 200.



Teologia della guerra civile                                         305

la  rappresentazione della  guerra civile  e  le  sue ripercussioni  teologiche in 
senso lato, con la messa in discussione della semantica stessa della giganto-
machia, in un epos in cui Giove è sostanzialmente assente.

In una simile prospettiva va letto anche il paragone fra Cesare ed Ercole. 
Il confronto con Ercole, tipico dell’encomiastica augustea, ricorre esplicita-
mente in relazione al princeps nelle parole profetiche di Anchise225. Abbiamo 
analizzato  sopra  la  potenziale  ambivalenza  del  modello  erculeo  a  partire 
dall’episodio di Ercole e Caco – un altro mito che, come la gigantomachia, si 
presta ad essere invertito di senso nel contesto della guerra civile226. Un rife-
rimento intertestuale all’Eneide (quasi una citazione: Verg.  Aen. 11, 490-491 
fulgebatque alta decurrens aureus arce / exsultatque animis et spe iam praecipit hostem – 
v. 205 Caucasea decurrens arduus arce)227 suggerisce, fin da subito, l’ambivalenza 
della similitudine petroniana. In Verg.  Aen. 11, 490 Turno, dopo essersi ar-
mato, accorre al combattimento.  Da questa reminiscenza trapela lo spirito 
“aggressivo” di Ercole-Cesare, pronto a grandi imprese e ad affrontare i ne-
mici (ovvero i suoi concittadini). Diversi tratti, inoltre, accomunano la descri-
zione di Turno a quella del  Furor  petroniano (Aen. 11, 486  furens; 492-497 
qualis ubi abruptis fugit praesepia vinclis / tandem liber equus ecc.; cfr. Bellum v. 258 
Furor abruptis ceu liber habenis)228. In questo dialogo intertestuale Ercole, mo-
dello augusteo, maestoso e sublime, si contamina con il mostruoso demone 
della guerra civile e con Turno, nemico di Enea e della futura Roma. D’altra 
parte, l’associazione Turno-Cesare è indicativa dell’ambiguità di fondo del 
personaggio petroniano, pochi versi prima rappresentato in una “posa enea-
dica” mentre affronta la neve (v. 203 – Verg. Aen. 12, 398 cit. sopra). 

225 Verg. Aen. 6, 801-803 “nec vero Alcides tantum telluris obivit, / fixerit aeripedem cervam licet, aut  
Erymanthi / pacarit nemora et Lernam tremefecerit arcu” (con Horsfall 2013 ad loc.). Vd. la sin-
tesi di Stafford 2012, 152-153. Cfr. anche Connors 1998, 121-125.

226 Cfr. supra pp. 274-277.
227 Verg. Aen. 11, 490 (stranamente non segnalato dai commenti al Bellum) è l’unica altra at-

testazione del part.  decurrens  + arce  nella poesia latina.  Decurrere + arce  in poesia ricorre 
inoltre solo per il Laocoonte virgiliano (sul parallelismo Laocoonte-Cesare vd. supra pp. 
246-249): Verg. Aen. 2, 41 Laocoon ardens summa decurrit ab arce. 

228 Sulla similitudine cfr. Horsfall 2003.



Stefano Poletti                                                  306

La similitudine petroniana, un po’ inaspettatamente, non riguarda in sé le 
fatiche di Ercole né il suo attraversamento delle Alpi (alluso all’inizio della 
scena alpina), ma un’altra tappa delle sue peregrinazioni montane, il Caucaso, 
dove l’eroe libera Prometeo; da lì si sposta verso ovest per il furto dei pomi 
delle Esperidi e delle mandrie di Gerione, seguendo le indicazioni di Prome-
teo stesso229. I tratti del confronto con Ercole, tipici della propaganda augu-
stea, si adattano anche al contesto cesariano del Bellum: il paragone riguarda 
le imprese in giro per il mondo, e segnatamente quelle che Cesare sta per in-
traprendere (ovvero la guerra civile!) e che lo innalzeranno alla gloria e alla  
divinizzazione.

Il richiamo all’uccisione dell’aquila che tormentava Prometeo e alla libera-
zione del Titano, nella mitologia benefattore se non addirittura creatore del 
genere umano, merita ulteriore approfondimento. L’impresa appena compiu-
ta da Ercole (un’impresa, secondo Esiodo, concessa da Zeus per la gloria del 
figlio: Hes.  Theog.  530  κλέος) potrebbe  rimandare alle benemerite  gesta di 
Cesare – passate (le guerre galliche) o forse anche, entro un certo limite, fu-
ture (la “liberazione” di Roma dai suoi nemici interni dopo la liberazione da 
quelli esterni?). L’allusione, seppur implicita, a Prometeo evoca però soprat-
tutto un momento critico dei rapporti fra Zeus e una serie di figure (i Titani 
e l’umanità) con cui il dio, ansioso di consolidare il proprio potere, entra in 

229 Sul mito di Prometeo cfr.  Prometheus nel  NP (DNP-Gruppe Kiel) e Griffith 1983, 1-6, 
che così sintetizza le differenze fra le versioni esiodee (Hes. Theog. 507-616; Erg. 42-105) 
e quella del Prometeo incatenato: «P(rometheus)’s Hesiodic father, Iapetus, has been omitted 
[…] and P. is now himself  a Titan, son of  Earth […], i.e. he is uncle rather than cousin 
of  Zeus. Omitted too is any mention of  the trickery at Mecone, the original cause of 
Zeus’ anger according to Hesiod, or of  the creation of  woman (Pandora)». Le (comples-
se e spesso contraddittorie) testimonianze sulla liberazione di Prometeo sono strettamen-
te legate ai frammenti del perduto Prometeo liberato: cfr. West 1979, l’Appendix di Griffith 
1983, Sommerstein 2008, 196-199 (con bibliografia), Ruffell 2012, 46-49. Sulla località 
del supplizio (il Caucaso rappresenta una vulgata non attestata nel Prometeo Incatenato) vd. 
West 1979, 134-135, Griffith 1983, 79-80, Ruffell 2012, 97, Sommerstein 2008, n. al fr.  
193 v. 28. Breve rassegna anche in Connors 1998, 127-128 n. 66, che, sul rapporto con la 
similitudine del  Bellum, annota sinteticamente «Caesar’s ascent and descent of  the Alps 
here reverses the Herculean paradigm, in which descent of  the Caucasus precedes ascent 
of  the Alps».



Teologia della guerra civile                                         307

conflitto. In questo ritroviamo un margine di continuità con la seconda parte 
della similitudine sulla gigantomachia,  a cui peraltro,  secondo la tradizione, 
Ercole  diede un contributo decisivo.  Prometeo,  che pure avrebbe aiutato 
Zeus nella Titanomachia (Aesch. Prom. 248-252), si rese protagonista del fur-
to del fuoco e fu punito con il famoso supplizio230. La liberazione di Prome-
teo ad opera del semidio Ercole sancisce un momento di riconciliazione, ma 
questo evento appare pur sempre legato alla rivelazione da parte del Titano 
circa il pericolo di detronizzazione (la profezia secondo cui Teti avrebbe ge-
nerato un figlio più forte del padre) e dunque al consolidamento del potere 
“tirannico” di Zeus231.

In quest’ottica va riletta anche la Ringkomposition che incornicia la scena al-
pina. Il “luogo erculeo” delle Alpi petroniane è ispirato all’Atlante virgilia-
no232. Atlante è fratello di Prometeo e protagonista dell’impresa che, nella si-
militudine, Ercole si appresta a compiere (i pomi delle Esperidi). Il legame 
con il mito di Atlante va esteso, appunto, alla Titanomachia (e alla conse-
guente punizione del Titano). All’inizio e alla fine della scena alpina sono 
evocati il conflitto fra l’Olimpo e i suoi nemici e l’immagine dello Zeus-tiran-
no che ne esce vincitore: anche per questo la lotta di Cesare-Giove contro la 
natura alpina si configura come Titanomachia. Mentre in Virgilio Atlante ve-
niva rappresentato nella sua funzione di «stable prop» dell’ordine cosmico e 
olimpico stabilito da Giove233, nell’attacco del Cesare petroniano alle Alpi-
Atlante si allude piuttosto al caos di cui il Titano fu protagonista, simbolo 
della discordia catastrofica della guerra civile. È significativo che il rapporto 
fra Atlante e disordine universale del bellum civile venga sfruttato già nella sce-

230 Questa la versione del Prometeo incatenato (per quelle esiodee vd. n. prec.).
231 Su Zeus come tiranno (il rapporto autoritario e conflittuale fra mondo olimpico e i suoi  

sottoposti)  nel mito di Prometeo rimando alla sintesi di Lloyd-Jones 2003: cfr.  anche  
Griffith 1983 e Ruffell 2012 (s.v. “tyranny” nei loro indici).

232 Cfr. supra p. 238 n. 49. Sul mito di Atlante cfr. Atlas [2] (Scheer) nel NP. Pur non notan-
do il riferimento ad Atlante, Ripoll 2019, 5 mette in rapporto la descrizione delle Alpi e 
la similitudine finale e rileva che «l’imagerie gigantomachique ouvre et clôt l’épisode alpin 
en un effet decomposition circulaire». 

233 Hardie 2009, 78, Hardie 2012, 94.



Stefano Poletti                                                  308

na divina,  nell’immagine della  Fortuna come “instabile  Atlante”,  che  non 
può (né vuole) sopportare oltre la moles di Roma (vv. 82-83)234.

Proprio l’elemento erculeo della similitudine è quello più esplicitamente 
problematizzato nel Bellum. Come accennato, al v. 270 entra in scena Ercole, 
che sceglie di stare dalla parte di Pompeo poiché “a lui simile in tutte quante 
le sue fatiche” (totis similis Tirynthius actis)235. La tradizione storica riferisce, in 
effetti,  un legame fra  Ercole e Pompeo da  una parte  e  Venere e Cesare  
dall’altra: è assai probabile che le due divinità, poste alle polarità del catalogo 
petroniano, vogliano evocare proprio questa nota contrapposizione delle due 
propagande236. Ma, all’interno del Bellum, la contraddizione con la similitudi-
ne resta stridente e difficilmente giustificabile, imperniata com’è, in entrambi 
i casi, sul rapporto di “somiglianza” fra l’eroe mitico e il personaggio storico 
(Ercole in persona sceglie Pompeo come eroe che più gli assomiglia)237. La 
presenza di Ercole (insieme ad Apollo) in questa mini-teomachia provvede a 
venare di ambiguità il rapporto fra Cesare e i signa che riceve. Nel caso della 
similitudine vale un discorso analogo. Al pari della gigantomachia, il parago-
ne con Ercole, come detto, è un pezzo forte della propaganda augustea, che 
trova espressione emblematica proprio nella profezia di Anchise e nel suo di-
segno teleologico. Eppure, nell’opaca teologia di Eumolpo e nel suo Cesare 
dai tratti titanici e annibalici, sia la similitudine con Ercole che quella con 
Giove si rivelano prontamente reversibili,  denunciando la mancanza di un 
vero Giove epico che possa indicare il telos della storia e di un vero eroe epico 
(e storico) che possa con esso identificarsi.

234 Cfr. cap. 3 § 1. 
235 La stessa clausola ricorre,  in relazione a Teseo,  in  Stat.  Theb.  12, 584  nec  sacer  invideat 

paribus Tirynthius actis, anche qui ad indicare un paragone fra i due eroi.
236 Grimal 1977, 27; cfr. supra pp. 198-199.
237 V. 205 qualis; v. 270 similis. Non credo che la (pur ingegnosa) distinzione proposta da Ri-

poll 2006, 247 n. 50 possa risolvere il paradosso: «Cette justification n’est pas contradic-
toire avec l’identification latente de César à Hercule dans les vers 144-151 et 205-206 
[…], car les deux associations ne se situent pas sur le même plan: théologie politique avec 
Pompée, mythologie symbolique avec César».



Teologia della guerra civile                                         309

L’instabilità interpretativa in cui resta, per così dire, intrappolata la figura 
di Cesare potrebbe essere in una certa misura voluta, ricercata dal personaggio-
Eumolpo? Nonostante la delicatezza della questione, credo che tale ambiva-
lenza si spieghi meglio nell’ottica di un’ambizione (frustrata e dagli esiti para-
dossali) di Eumolpo, vittima del gioco ironico dell’“autore nascosto”. Si trat-
ta di un gioco particolarmente elaborato, che implica un’importante riflessio-
ne sull’eroe epico (segnatamente su Cesare) e sulla sua ambigua semantica 
dopo la Pharsalia di Lucano. Nella scena cesariana del poema (e in particolare 
nella similitudine conclusiva) Eumolpo sembra esprimere le proprie aspira-
zioni epico-virgiliane, per l’eroe-Cesare, ma anche per se stesso e per la pro-
pria impresa. L’avanzata sulle insidiose Alpi  del  personaggio (alla volta di 
Roma e della guerra civile) rispecchia il pericoloso viaggio verso il sublime 
intrapreso dal poeta-Eumolpo nella trattazione del belli civilis ingens opus, in cui 
è facile “scivolare”. 

Tali aspirazioni sono destinate a non concretizzarsi, in un poema (pro-
grammaticamente “imperfetto”) in cui il significato della figura di Cesare si  
perde in un labirinto di ambivalenze e paradossi, astratto da qualsiasi teleolo-
gia olimpica. Di Cesare e del suo telos Eumolpo sa (e può) dirci solo questo: 
l’eroe fu travolto dalla feralis Enyo (v. 62; ovvero la sua epica ricerca di gloria è 
un atto suicida); la sua divinizzazione è demandata sbrigativamente alle paro-
le della Discordia (v. 290 “tu, dive”). In tal senso l’immedesimazione del poeta 
vesanus  con le sue divinità anticonvenzionali, malvagie e infernali (le uniche 
“Muse” rimaste a Eumolpo nell’autodistruttivo belli civilis ingens opus), impedi-
sce una piena realizzazione delle pretese epiche del suo eroe, impedisce di 
costruire un finis oltre il trionfo di Fortuna, Furor e Discordia (si ha una “non-
fine”:  vd.  cap. 3  § 4). L’eroe del poema, sospeso in una sorta di limbo se-
mantico, appare “dimezzato”, così come l’apparato divino in cui viene in-
scritto. E, insieme a loro, tale appare inevitabilmente anche il poetastro se-
guace del  Romanus Vergilius.  Eumolpo si  propone pomposamente di  rico-
struire i deorum ministeria dopo la rivoluzione lucanea, ma ne fornisce una vi-
sione assai parziale e disorganica e offre del rapporto fra uomo (eroe) e dio 
un modello instabile e opaco, di cui egli stesso, quale poeta e narratore epico, 
sembra restare vittima.





BIBLIOGRAFIA

Strumenti di consultazione citati con sigla

LIMC = Lexicon iconographicum mythologiae classicae, Zü-
rich/München 1981-1999.

NP = H. Cancik – H. Schneider (ed.),  Der Neue 
Pauly,  Enzyklopadie  der  Antike,  Stuttgart/Wei-
mar 1996-2003.

O. = Onomasticon (vd. TLL).

OCD = S. Hornblower  – A. Spawforth  – E. Eidi-
now (ed.),  The Oxford Classical Dictionary, Ox-
ford 2012 (4 ed.).

OLD = P.G.W. Glare (ed.), Oxford Latin Dictionary, 
Oxford 1968.

PSN = Petronian Society Newsletter, 1970-.

RE = A. Pauly – G. Wissowa et alii (ed.), Paulys Re-
alencyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft, 
Stuttgart/München 1894-1980.

TLL = Thesaurus Linguae Latinae, Leipzig 1900-.

Edizioni, traduzioni e commenti del Satyricon
 
Sono escluse le prime edizioni (vd. i sigla in Müller1): M, e, s, c, t, p1, p2.

Amar = J.A. Amar, T. Petronii Arbitri Carmen de Bello 
Civili, in M. Ann. Lucani Pharsalia, Paris 1822.



Stefano Poletti                                                    312

Anton = Petronii Arbitri Satyricon ex recensione Pe-
tri Burmanni passim reficta cum supplemen-
tis Nodotianis, notas criticas ... addidit C. G. 
Antonius, Leipzig 1781.

Aragosti = A. Aragosti, Petronio Arbitro. Satyricon, Mila-
no 2004.

Baldwin = F.T. Baldwin,  The Bellum Civile of  Petronius, 
New York 1911.

Bonaria–Marzullo = A. Marzullo – M. Bonaria, Petronio Arbitro, 
Il Satiricon, Bologna 1970.

Bosch = Titi Petronii Arbitri Equitis Romani Satyri-
con, Johannes Boschius ad scriptorum exem-
plarium  fidem  castigavit  et  notas  adfecit, 
Amsterdam 1677.

Bouhier = Poeme de Pétrone sur la Guerre Civile entre César 
et  Pompée  ...,  Amsterdam  1737  [pubblicato 
anonimo].

Branham–Kinney = R. Bracht Branham – D. Kinney, Satyrica by 
Petronius, Berkeley-Los Angeles 1996.

Breitenstein = N. Breitenstein, Petronius, Satyrica 1-15. Text, 
Übersetzung, Kommentar, Berlin 2009.

Bücheler = F. Bücheler,  Petronii Satirarum Reliquiae, Be-
rolini 1862 [=  ed. mai.; I ed.] – 1922 [VI ed.; 
cur. G. Heraeus].

Burman1 = Titi Petronii Arbitri Satyricôn quae supers-
unt,  cum  integris  doctorum  virorum  com-
mentariis ... C. P. Burmanno, I-II, Trajecti ad 
Rhenum 1709.



Teologia della guerra civile                                         313

Burman2 = Titi Petronii Arbitri Satyricôn quae supers-
unt,  cum  integris  doctorum  virorum  com-
mentariis ... C. P. Burmanno [rev. J.J. Reiske e 
C. Burman], I-II, Amsterdam 17432.

Burman, C. = vd. Burman2.

Canali–Stucchi = L. Canali – S. Stucchi, Petronio Arbitro. Tutti 
i versi intarsiati nella prosa del  Satyricon, Castel-
franco Veneto 2014.

Castorina = E. Castorina,  Petronio Arbitro. Dal Satyricon: 
Cena  Trimalchionis,  Troiae  halosis,  Bellum  civile, 
Bologna 1970.

Ciaffi = V. Ciaffi,  Petronio  Arbitro.  Satyricon,  Torino 
19672.

Courtney = E. Courtney,  The poems of  Petronius, Atlanta 
1991.

de Guerle, H. = Oeuvres complètes de Pétron, avec la tra-
duction française par M. H. de Guerle, Paris 
1861.

de Guerle, J.N.M. =  J.N.M. de Guerle,  La Guerre  civile,  poëme, 
traduction libre de Pétrone, ornée du texte la-
tin, et suivie de recherches sceptiques, tant sur 
la satyre de Pétrone que sur son auteur, Paris 
1799.

Díaz y Díaz = M. C. Díaz y Díaz, Petronio Arbitro. Satiricón 
(2 voll.), Madrid 19902.

Dousa = I. Dousae Nordovicis, Pro Satyrico Petronii 
Arbitri,  viri  consularis,  Praecidaneorum libri 
tres, Lugduni Batavorum 1583 [ristampato da 
Goldast e Burman].



Stefano Poletti                                                    314

Ehlers = vd. Müller2-3.

Erhardus = vd. Goldast.

Ernout = A. Ernout, Pétrone. Le Satiricon, Paris 1922.

Gianotti = G.F. Gianotti,  La Cena di Trimalchione. Dal 
Satyricon di Petronio, Acireale/Roma 2013.

Giardina–Cuccioli Melloni = G.C. Giardina – R. Cuccioli Melloni,  Petro-
nii Arbitri Satyricon, Torino 1995.

Goldast = T. Petronii Arbitri,  Equitis Romani Satiri-
con, cum Petroniorum fragmentis, noviter re-
censitum, interpolatum et auctum. Accesser-
unt seorsim notae et  observationes variorum 
[ed.  M.  Goldast],  Helenopoli  1610  (= Lug-
duni 1610 e 1618, Francofurti 1621).

González de Salas = T. Petroni Arbitri E. R. Satiricon. Extrema 
editio ex Musaeo D. Iosephi Antoni Gonsali 
de Salas, Froncofurti 1629.

Guido = G. Guido, Petronio Arbitro. Dal Satyricon: Il 
Bellum Civile, Bologna 1976.

Habermehl = P. Habermehl, Petronius, Satyrica 79-141. Ein 
philologisch-literarischer Kommentar. Bd. 1: Sat. 79-
110, 2006 (Berlin);  Bd. 2: Sat. 111-118, 2020 
(Berlin/Boston);  Bd.  3:  Sat.  119-124,  2021 
(Berlin/Boston).

Hadrianides = Titi Petronii Arbitri Equitis Romani Satyri-
con, cum fragmento nuper Tragurii reperto ... 
Omnia commentariis,  et  notis  doctorum vi-
rorum illustrata.  Concinnante  Michaele  Ha-
drianide, Amstelodami 1669.



Teologia della guerra civile                                         315

Heseltine = M. Heseltine, Petronius, Satyricon and Seneca, 
Apocolocyntosis (rev. by E.H. Warmington), 
Cambridge MA 1969.

Holzberg = N. Holzberg, Petronius. Satyrische Geschichten, 
Berlin 2013.

Lotichius = T. Petroni Arbitri Satyricon ...  noviter re-
censente Jo. Petro Lotichio ..., Francofurti ad 
Moenum 1629.

Mössler =  Quaestionum  Petronianarum  specimen  alterum, 
Hirschberg  1865; Quaestionum  Petronianarum 
specimen tertium, Hirschberg 1870.

Müller1 = K. Müller, Petronius. Satyricon Reliquiae, Mün-
chen 1961.

Müller2 = K.  Müller  –  W. Ehlers,  Petronius,  Satyrica. 
Schelmengeschichten,  München/Zürich  19651, 
19782.

Müller3 = K.  Müller  –  W. Ehlers,  Petronius,  Satyrica. 
Schelmengeschichten,  München/Zürich  19831, 
19952, 20043.

Müller4 = K. Müller,  Petronius. Satyricon Reliquiae, Mo-
nachii et Lipsiae 19951, 20032.

Nodot = Titi Petronij Arbitri Equitis Romani Satyri-
con: cum fragmentis Albae Graecae recupera-
tis anno 1688, Coloniae Agrippinae 1691.

Paratore = E. Paratore, Il Satyricon di Petronio. Vol. 1 In-
troduzione. Vol. 2: Commento, Firenze 1933.

Pellegrino = C. Pellegrino, Petronii Arbitri Satyricon, Roma 
1975.



Stefano Poletti                                                    316

Reiske = vd. Burman2.

Sage = E. Sage, Petronius. The Satiricon (rev. and exp. 
by B.B. Gilleland), New York 1969.

Scarsi = M.  Scarsi,  Gaio  Petronio.  Satyricon,  Firenze 
1996.

Schmeling = G. Schmeling, Petronius’ Satyricon and Seneca’s 
Apocolocyntosis, Cambridge MA 2020.

Schmeling–Setaioli = G. Schmeling (with the collaboration of  A. 
Setaioli), A Commentary on the Satyrica of  Petro-
nius, Oxford 2011.

Schnur = H. C. Schnur, Petron. Satyricon. Ein römischer 
Schelmenroman, Stuttgart 1988.

Smith = M.S. Smith,  Petronii Arbitri Cena Trimalchio-
nis, Oxford 1975.

Stubbe = H. Stubbe,  Die Verseinlagen im Petron, “Phi-
lol.” Suppl.-B. XXV 2, Leipzig 1933.

Sullivan = J. Sullivan, Petronius Arbiter. The Satyricon and 
the Fragments, Baltimore/Victoria 1965.

Vannini = G. Vannini,  Petronii  Arbitri  Satyricon 100-
115. Edizione critica e commento, Berlin 2010.

Walsh = P.G. Walsh, Petronius. The Satyricon, Oxford 
1996.

Warmington = v. Heseltine.

Wernsdorf–Lemaire =  Poetae  Latini  minores  ex  recensione 
Wernsdorfiana. Satirica, elegiaca, lyrica et alia 
quaedam carmina, quae notis veteribus ac no-
vis  illustravit  N.E.  Lemaire,  vol  II,  Parisiis 
1824.



Teologia della guerra civile                                         317

Saggi e studi

AA. VV. 1977. Atti del convegno virgiliano sul bimillenario delle Georgiche (Napo-
li). 

Ahl, F. 1976. Lucan. An Introduction (Ithaca).
Ahl, F. 2012. “Humour, chance, and Choices. Human and Divine in the Ae-

neid”, in Baier 2012, 13-27.
Amalfitano,  P.  2017  (ed.).  Il  piacere  del  male.  Le  rappresentazioni  letterarie  di 

un’antinomia morale (Pisa).
Ambühl, A. 2015. Krieg und Bürgerkrieg bei Lucan und in der griechischen Literatur. 

Studien zur Rezeption der attischen Tragödie und der hellenistischen 
Dichtung im Bellum civile (München/Boston).

Anderson, W.S. 1972. Ovid’s Metamorphoses. Books 6-10 (Norman)
Anderson, W.S. 1997. Ovid’s Metamorphoses. Books 1-5 (Norman)
Anderson Wiltshire, D. 2012. “Hopeful joy”: A study of  laetus in Vergil’ Aeneid 

(Diss. Chapel Hill).
André J. 1967. Les Noms d’oiseaux en latin (Paris).
Antoniadis, T. 2018. “Tumidumque per amnem signa tulit (BC 1.204-205). Water-

Symbolism and Callimachean Poetics  in  Lucan’s  Rubicon 
and Rivers of  the Flavian Epic”, Latomus 77, 920-38.

Aresi, L. 2019. “Sulle orme di Ercole. Modelli epici a confronto tra Ovidio e 
Petronio”, Erga-Logoi 7, 161-86.

Ariemma, E. 2007. “Visitare i templi. Ripensamenti virgiliani (e lucanei) nei 
Punica di Silio Italico”, Centopagine 1, 18-29.

Arnott, W.  2007. Birds in the Ancient World from A to Z (London). 
Arweiler, A. 2006. “Erictho und die Figuren der Entzweiung: Vorüberlegun-

gen zu einer Poetik der Emergenz in Lucans  Bellum ciuile”, 
Dictynna 3, 3-71.

Arya, D.A. 2002.  The  Goddess Fortuna in Imperial Rome.  Cult,  Art,  Text (Diss. 
University of  Texas). 

Asso, P. 2002. “The Function of  the Fight. Hercules and Antaeus in Lucan”, 
Vichiana 4, 59-73.

Asso, P. 2009. “Hercules as a Paradigm of  Roman Heroism”, in Augoustakis 
2009, 179-92.



Stefano Poletti                                                    318

Asso, P. 2010. A Commentary on Lucan De bello civili IV (Berlin).
Asso, P. 2011 (ed.). Brill’s Companion to Lucan (Leiden).
Augoustakis, A. 2003. “Lugendam Formae Sine Virginitate Reliquit. Reading Py-

rene and the Transformation of  Landscape in Silius’ Punica 
3”, AJPh 124, 235-57.

Augoustakis, A. 2010 (ed.). Brill’s Companion to Silius Italicus (Leiden).
Augoustakis, A. 2016. Statius, Thebaid 8 (Oxford).
Austin, R. G. 1955. P. Vergili Maronis Aeneidos Liber Quartus (Oxford)
Austin, R. G. 1964. P. Vergili Maronis Aeneidos Liber Secundus (Oxford).
Austin, R. G. 1971. P. Vergili Maronis Aeneidos Liber Primus (Oxford).
Austin, R.G. 1977. P. Vergili Maronis Aeneidos Liber Sextus (Oxford).
Badalì, R. 1977. “Virgilio Georg. 1, 466-88 e Lucano Phars. 1, 522-83”, in AA. 

VV. 1977, 121-31.
Baier, T. 2006. “Der Götterapparat bei Silius Italicus”,  Aevum Antiquum 6, 

293-308.
Baier,  T.  2010.  “Lukans  epikureisches  Götterbild”,  in  Devillers–Franchet 

d’Espèrey 2010, 113-24.
Baier, T. 2012 (ed.).  Götter und menschliche Willensfreiheit. Von Lucan bis Silius 

Italicus (München).
Baldwin, B. 1981. “Seneca and Petronius”, AClass 24, 133-40.
Barchiesi, A. – Rosati, G. 2007.  Ovidio. Metamorfosi. Libri III-IV,  trad. di L. 

Koch, comm. di A. B. (libro III) e G. R. (libro IV) (Milano).
Barchiesi, A. 1984. La traccia del modello. Effetti omerici nella narrazione virgiliana 

(Pisa).
Barchiesi, A. 1992. P. Ovidii Nasonis Epistulae Heroidum 1-3 (Firenze).
Barchiesi, A. 1997. The Poet and the Prince. Ovid and Augustan Discourse (Berke-

ley/Los Angeles). 
Barchiesi, A. 1997a. “Endgames: Ovid’s Metamorphoses 15 and Fasti 6”, in Ro-

berts–Dunn–Fowler 1997, 181-208.
Barchiesi, A. 2001.  Speaking Volumes. Narrative and Intertext in Ovid and Other 

Latin Poets (London).
Barchiesi, A. 2002. “Martial Arts. Mars Ultor in the Forum Augustum: A 

Verbal  Monument  with  a  Vengeance”,  in  Herbert-Brown 
2002, 1-22.



Teologia della guerra civile                                         319

Barchiesi, A. 2005. Ovidio. Metamorfosi.  Libri I-II, trad. di L. Koch, comm. di 
A. B. (Milano).

Barchiesi, A. 2009. “Senatus consultum de Lycaone. Concili degli dèi e immagina-
zione politica nelle Metamorfosi di Ovidio”, MD 61, 116-45.

Barchiesi, A. 2015. Homeric Effects in Vergil’s Narrative (Princeton).
Bardon, H. – Verdière, R. 1971 (ed.). Virgiliana (Leiden).
Barnes, E.J. 1971. The Poems of  Petronius (Diss. Toronto).
Barnes,  W.R.  2002.  “Aeneid 6.826-35:  Homer and Caesar’s  command”,  in 

McKechnie 2002, 113-29.
Barrett, P. 1979. M. Annaei Lucani Belli Ciuilis Liber V (Leiden).
Barrière F. (c.d.p.). “Parler des dieux et parler aux dieux chez Lucain (Bellum 

ciuile, I-II)”.
Barrière F. 2016. Lucain, La Guerre civile. Chant II (Paris).
Barrière, F. 2015. “Sic quisque pavendo dat vires  famae (Lucain,  Bellum civile  1, 

484-485).  Étude de la peur dans Rome à l’arrivée de César 
en 49 av. J.-C.”, in Coin-Longeray–Vallat 2015, 325-38.

Bartsch, S. 1997. Ideology in Cold Blood. A Reading of  Lucan’s Civil War (Cam-
bridge, Mass.).

Bartsch, S. 2012. “Ethical Judgment and Narratorial Apostrophe”, in Baier 
2012, 87-98.

Batstone, W.W.  – Damon C. 2006. Caesar’s Civil War (Oxford).
Baumbach, M. – Köhler, H. – Ritter, A. M. 1998 (ed.). Mousopolos Stephanos. 

Festschrift für H. Görgemanns (Heidelberg).
Baumbach, M. – Hömke, N. 2006 (ed.). Fremde Wirklichkeiten. Litearische Phan-

tastik und antike Literatur (Heidelberg).
Beck, R. 1979. “Eumolpus poeta, Eumolpus fabulator. A Study of  Characteri-

zation in the Satyricon”, Phoenix 33, 239-53.
Beck, R.  1982. “The  Satyricon. Satire, Narrator, and Antecedents”,  MH 39, 

206-214.
Beil, U.J. 2010.  Die hybride Gattung. Poesie und Prosa im europäischen Roman von 

Heliodor bis Goethe (Würzburg). 
Beissinger, M. – Tylus, J. – Wofford, S. 1999 (ed.). Epic Traditions in the Con-

temporary World. The Poetics of  Community (Berkeley).



Stefano Poletti                                                    320

Bellandi, F. – Berti, E. – Ciappi, M. 2001 (ed.). Iustissima Virgo.  Il mito della 
Vergine in Germanico e in Avieno. Saggio di commento a Germanico  
Arati Phaen. 96-139 e Avieno Arati Phaen. 273-352 (Pisa).

Beneker, J. 2011. “The Crossing of  the Rubicon and the Outbreak of  Civil 
War in Cicero, Lucan, Plutarch, and Suetonius”, Phoenix 65, 
74-99. 

Bennardo, L. 2010. Gli Inferi e la prima notte di guerra. Saggio di commento a Sta-
zio,  Tebaide 8.  1-270 (Diss. Scuola  Normale Superiore  di 
Pisa). 

Bernbeck, E.J. 1967. Beobachtungen zur Darstellungsart in Ovids Metamorphosen 
(München)

Bernstein, N.W. 2018. “Inuitas maculant cognato sanguine dextras: Civil War The-
mes in Silius’s Saguntum Episode”, in Donovan Ginsberg–
Krasne 2018, 179-98.

Berti, E. 2000. M. Annaei Lucani Bellum Civile Liber X (Firenze).
Berti, E.  2004. “Aspetti del moralismo nell’epica di Lucano”, in Esposito–

Ariemma 2004, 109-35.
Berti, E. 2020. “Semina belli. Seneca il Vecchio e le cause delle guerre civili”, 

in Scappaticcio 2020, 101-22.
Bessone, F.  – Fucecchi, M. 2017 (ed.).  The Literary Genres in the Flavian Age 

(Berlin/Boston).
Bessone, F. 2011. La Tebaide di Stazio. Epica e potere (Pisa).
Bejor, G. 2007. (ed.). Il Laocoonte dei Musei Vaticani: 500 anni dalla scoperta (Mi-

lano).
Bianchi, U. 1985. “Fatum” e “Giove” in Della Corte 1984-1991, vol. II, 474-

9 e 743-7.
Biggs, T. – Blum, J. 2019. “Sea-Storms in Ancient Epic”, in Reitz–Finkmann 

2019, II.2.125-67.
Biggs,  T.  2019. “Varro of  Atax in Lucan’s Gallic Catalog”,  Mnemosyne 72, 

972-93.
Billerbeck,  M.  1999.  Seneca.  Hercules  Furens.  Einleitung,  Text  und  Kommentar 

(Leiden).
Billington, S.  – Green, M. 1996 (ed.).  The Concept of  the Goddess  (London/

New York).



Teologia della guerra civile                                         321

Billington,  S.  1996.  “Fors  Fortuna  in  Ancient  Rome”,  in  Billington–Green 
1996, 129-40.

Binninger, S. 2006. “Le  Tropaeum Alpium et l’Héraclès Monoikos. Mémoire et 
célébration de la victoire dans la propagande augustéenne à 
La Turbie”, in Navarro Caballero–Roddaz 2006, 179-203.

Birt, T. 1900. “Das Arvallied”, Archiv für lateinische Lexikographie und Gramma-
tik 11, 149-95.

Bishop, C. 2019. Cicero, Greek Learning, and the Making of  a Roman Classic (Ox-
ford).

Bloch, R. 1985 (ed.). D’Hérakles à Poseidon. Mythologie et protohistoire (Geneva).
Bocchi, G. 2011. “Lucano e la sintesi di Virgilio. Proposte di riflessione”, Ae-

vum Antiquum 11, 209-42.
Bömer, F. 1969-2006. P. Ovidius Naso, Metamorphosen. Kommentar (Heidelberg).
Bolt, T.J. 2019. “Theomachy in Greek and Roman epic”, in Reitz–Finkmann 

2019, II.1.335-90.
Bonamente, G. – Cristofoli, R. – Santini, C. 2016. Le figure del mito in Properzio 

(Turnhout).
Boyle, A.J. 1996 (ed.). Roman Epic (London/New York). 
Bowie, E.L. 2003. “The chronology of  the earlier Greek novels since B.E. 

Perry: revisions and precisions”, AN 2, 47-63.
Braccesi, L. 2001. Hellenikòs kolpos (Roma). 
Bramble, J. 1982. “Minor figures” e “Lucan”, in Kenney–Clausen 1982, 467-

94, 533-57.
Braund, S. – Gill,  C. 1997 (ed.).  The passions in Roman thought and literature 

(Cambridge).
Breed, B.W. – Damon, C. – Rossi, A. 2010 (ed.). Citizens of  Discord. Rome and 

Its Civil Wars (Oxford/New York).
Breitenbach, A. 2009. Kommentar zu den Pseudo-Seneca-Epigrammen der Antholo-

gia Vossiana. (Hildesheim)
Brena F. 1993. “Das Blut und die Flamme. Anmerkung zu Lucan 2, 126-

129”, RhM 136, 307-21.
Bretzigheimer, G. 1993. “Jupiter Tonans in Ovids Metamorphosen”, Gymnasium 

100, 19-74.



Stefano Poletti                                                    322

Briguglio, S. 2017. Fraternas acies: saggio di commento a Stazio,  Tebaide, 1, 1-
389 (Alessandria).

Bruère 1950 = Bruère, R. T. “The Scope of  Lucan’s Historical Epic”,  CPh 
45, 217-235.

Bücheler, F. 1965. Kleine Schriften (Osnabrück).
Buckley, E. – Dinter, M.T. 2013 (ed.). A Companion to the Neronian Age (Ox-

ford).
Burck, E. 1979. Das römische Epos (Darmstadt).
Byrne, S.N. – Cueva, E.P. – Alvares, J. 2006 (ed.).  Essays in Honor of  G.L. 

Schmeling (Eelde).
Cairo, E. 2013. “El diálogo entre Júpiter y Venus en Met. 15, 807-842: una 

lectura del fatum virgiliano”, Minerva 26, 163-79.
Cameron, A. 1970. “Myth and Meaning in Petronius. Some Modern Compa-

risons”, Latomus 29, 397-425.
Canfora, L. 1999. Giulio Cesare. Il dittatore democratico (Roma/Bari).
Capponi, F. 1979. Ornithologia latina (Genova).
Carden, R. 1974. The Papyrus Fragments of  Sophocles. An Edition with Prolegomena 

and Commentary (Berlin).
Carmignani, M. – Graverini, L. – Todd Lee, B. 2013 (ed.). Collected Studies on 

the Roman Novel. Ensayos sobre la novela romana (Cordoba). 
Carmignani, M. 2011. “Eumolpus poeta. Ovidio y la ultima manus en Sat. 118”, 

Prometheus 37, 169-78.
Carmignani, M. 2013. “Poeta vesanus, recitator acerbus. Die auf  Horaz basieren-

de Karikierung des Eumolpus in Petronius, Sat. 118”, RhM 
156, 27-46.

Carmignani, M. 2015. “Notas al texto petroniano”, in Chialva–Palachi 2015, 
103-20.

Carsana, C. 2007. Commento storico al libro II delle Guerre Civili di Appiano (parte 
I) (Pisa).

Casali, S. 2011. “The Bellum Civile as an Anti-Aeneid”, in Asso 2011, 81-109.
Casali, S. 2018. “Caesar’s Poetry in Its Context”, in Grillo–Krebs 2018, 206-

14.
Casali, S. 2019. Eneide. Libro 2. Seconda edizione riveduta e ampliata (Pisa).



Teologia della guerra civile                                         323

Casamento, A. 2005. La parola e la guerra. Rappresentazioni letterarie del Bellum 
civile in Lucano (Bologna).

Cassia, M.  Giuffrida, C. 2017 (ed.). ‒ I disegni del potere, il potere dei segni (Ragu-
sa). 

Castagna, L. – Lefèvre, E. 2007 (ed.). Studien zu Petron und seiner Rezeption/Stu-
di su Petronio e sulla sua fortuna (Berlin/New York). 

Castelli  Montanari,  A.  1980.  “Una declamazione del  Satyricon vista  in una 
prospettiva retorica”, Maia 32, 53-9.

Castorina, E. 1971. “Petronio, Lucano e Virgilio”, in Bardon–Verdière 1971, 
97-112.

Caviglia, F. 1990, “vorago”, in Della Corte 1984-1991, vol. V*, 627-8.
Celotto, G. 2017. Si Tantus Amor Belli Tibi, Roma, Nefandi. Love and Strife in 

Lucan’s Bellum Civile (diss. Florida State University).
Celotto, G. 2018. “The metapoetic function of  magic: Ovid’s Orpheus and 

Lucan’s Erichto”, Latomus 77 (3), 628-45.
Champeaux, J. 1982-1987.  Recherches sur le culte de la Fortune à Rome et dans le 

monde romain des origines à la mort de César (Roma).
Champeaux, J. – Chassignet, M. 2006 (ed.). “Aere perennius”. En hommage à 

Hubert Zehnacker (Paris). 
Chaudhuri, P. 2014. The War with God. Theomachy in Roman Imperial Poetry (Ox-

ford).
Chialva,  I.  –  Palachi,  C.  2015  (ed.).  Glôssai/linguae  en  el  Mundo  Antiguo. 

Homenaje a Silvia Calosso (Santa Fe).
Ciafardone, G. 2017. A adivinhação no pensamento ciceroniano. Estudos a partir do 

De divinatione (Diss. Lisbona). 
Cipriani, G. 1984. L’epifania di Annibale (Bari).
Citroni Marchetti, S. 1991.  Plinio il Vecchio e la tradizione del moralismo romano 

(Pisa).
Clarke, M.J. – Currie, B.G.F. – Lyne, R.O.A.M.  2006  (ed.).  Epic Interactions. 

Perspectives on Homer, Virgil, and the Epic Tradition presented to 
Jasper Griffin by former pupils (Oxford).

Clément-Tarantino, S. – Maugier-Sinha, A. 2010 (ed.). Le Virgile des autres, 
Mosaïque 3.



Stefano Poletti                                                    324

Clément-Tarantino,  S.  2010.  “Immotum  atque  insuperabile  fatum.  Autour  de 
l’Énéide de la fin des Métamorphoses”, in Clément-Tarantino–
Maugier-Sinha 2010, 3-28.

Coin-Longeray, S. – Vallat, D. 2015 (ed.). Peurs antiques (Saint-Étienne).
Colafrancesco, P. 2004. Dalla vita alla morte. Il destino delle Parche (da Catullo a 

Seneca) (Bari).
Collignon, A. 1892. Étude sur Pétrone. La critique littéraire, l’imitation et la parodie 

dans le Satiricon (Paris). 
Connors, C. 1989. Petronius’ Bellum Civile and the Poetics of  Discord (Diss. Uni-

versity of  Michigan).
Connors, C. 1990. “Summary of  Petronius’ Bellum Civile and the Poetics of  Dis-

cord”, PSN 20.1, 12-3.
Connors, C. 1994. “Famous Last Words. Authorship and Death in the Satyri-

con and Neronian Rome”, in Elsner–Masters 1994, 225-35.
Connors, C. 1998. Petronius the Poet. Verse and Literary Tradition in the Satyricon 

(Cambridge).
Conte, G.B. 1985.  Memoria dei poeti e sistema letterario. Catullo, Virgilio, Ovidio, 

Lucano (Torino).
Conte, G.B. 1997. L’autore nascosto. Un’interpretazione del Satyricon (Bologna).
Conte, G.B. 2002. Letteratura latina. L’età imperiale (Milano).
Conte, G.B. 2019. P. Vergilius Maro: Aeneis. Editio altera (Berlin/New York).
Corbett, P.B. 1969. Recensione a Müller2, CPh 64, 253-6.
Cordes, L. 2017. Kaiser und Tyrann. Die Kodierung und Umkodierung der Herrscher-

repräsentation Neros und Domitians (Berlin/Boston).
Courtney, E. 1970. “Some Passages of  Petronius”, BICS 17 (1), 65-9.
Courtney, E. 1993. The Fragmentary Latin Poets (Oxford).
Courtney, E. 2001 (ed.). A Companion to Petronius (Oxford).
Cresci Marrone, G. 2017. “Fra sidus e sol. Le alterne vicende del capitale 

simbolico augusteo in età tardo antica”, in Cassia‒Giuffrida 
2017, 11-23.

Criado, C. 2000.  La teología de la  Tebaida Estaciana. El anti-virgilianismo de un 
clasicista (Zürich/New York).

Criado,  C.  2011.  “Teologías  y  teodiceas  épicas.  Estacio  y  la  perspectiva 
ovidiana”, Emerita 79 (2), 251-75.



Teologia della guerra civile                                         325

Criado, C. 2013. “The Contradictions of  Valerius’ and Statius’ Jupiter: Power 
and Weakness of  the Supreme God in the Epic and Tragic 
Tradition”, in Manuwald–Voigt 2013, 195-214.

Croisille,  J.-M.  –  Fauchère,  P.M.  1982  (ed.).  Neronia  1977  (Clermont-Fer-
rand).

Croisille, J.-M. – Perrin, Y. 2002 (ed.). Neronia VI (Bruxelles).
Cucchiarelli, A. 1998. “Eumolpo poeta civile. Tempesta ed epos nel  Satyri-

con”, A&A 44, 127-38.
Cueva, E. – Byrne, S.N. 2014 (ed.). A Companion to the Ancient Novel (Chiches-

ter).
Cueva, E. – Schmeling, G. – James, P. – Ní Mheallaigh, K. – Panayotakis, S. 

–  Scippacercola, N. 2018 (ed.).  ReWiring the Ancient Novel. 
Volume 2: Roman Novels  and Other Important Texts  (Gronin-
gen).

Currie, B.G.F. 2015. “Cypria”, in Fantuzzi–Tsagalis 2015, 281-305.
D’Alessandro Behr, F. 2007.  Feeling History. Lucan, Stoicism, and the Poetics of 

Passion (Columbus, OH).
D’Urso, V. 2019. “Mentimur regnare Iovem. Aspetti del ‘divino’ nel Bellum civile 

di Lucano”, BSL 49 (2), 557-71.  
Dahlmann, H.  et al. 1959 (ed.).  Studien zur Textgeschichte und Textkritik. Fest-

schrift G. Jachmann (Köln).
Damon, C. 2003. Tacitus. Histories. Book I (Cambridge). 
Danese, M.R. 1992.  L’anticosmo di Eritto e il capovolgimento dell’Inferno virgiliano 

(Lucano, Phars. 6, 333 sgg.) (Roma).
Daviault,  A.  1983.  “La destination d’Encolpe et  la  structure  du  Satyricon. 

Conjectures”, CÉA 15, 29-46.
Daviault, A. 2001. “Est-il encore possible de remettre en question la datation 

néronienne du Satyricon de Pétrone?”, Phoenix 55, 327-42.
Davies, J.P. 2004.  Rome’s Religious History. Livy, Tacitus and Ammianus on their 

Gods (Cambridge).
Day, H.J.M. 2013. Lucan and the Sublime. Power, Representation and Aesthetic Ex-

perience (Cambridge).
De Finis, L. 2005 (ed.) Itinerari e itineranti attraverso le Alpi dall’Antichità all’Alto 

Medioevo (Trento).



Stefano Poletti                                                    326

De Nadaï, J.-C. 2000. Rhétorique et poétique dans la Pharsale de Lucain. La crise de 
la représentation dans la poésie antique (Louvain/Paris).

De Witt, N.J. 1941. “Rome and the ‘Road of  Hercules’”, TAPhA 72, 59-69.
Dehon, P.-J. 2000. “PETRONIVS... PLENVS LITTERIS. Aux sources de 

B.C. 144-208 (SAT. 122-3)”, RCCM 42 (2), 215-23. 
Delarue, F. 2000. Stace, poète épique. Originalité et cohérence (Louvain/Paris).
Della Corte, F. 1984-1991 (ed.). Enciclopedia virgiliana (Roma).
Deroux, C. 1998 (ed.). Studies in Latin Literature and Roman History, IX (Bru-

xelles).
Devillers, O.  – Franchet d’Espèrey, S. 2010 (ed.).  Lucain en débat. Rhétorique, 

poétique et histoire (Bordeaux).
Devillers, O. – Krings, V. 2006. “Le songe d’Hannibal. Quelques réflexions 

sur la tradition littéraire”, Pallas 70, 337-46.
Devillers, O. 2010. “Le passage du Rubicon. Un itinéraire de l’information”, 

in Devillers–Franchet d’Espèrey 2010, 303-12.
Dewar, M. 1988. “Mezentius’ Remorse”, CQ 38 (1), 261-2.
Dewar, M. 1991. Statius. Thebaid IX (Oxford).
Dick, B.F. 1967.  “Fatum and Fortuna  in Lucan’s Bellum Civile”,  CPh  62 (4), 

235-42.
Dieterich, A. 1893. Nekyia. Beiträge zur Erklärung der neuentdeckten Petrusapoka-

lypse (Leipzig).
Dingel, J. 1997. Kommentar zum 9. Buch der Aeneis Vergils (Heidelberg).
Dinter, M.T. – Guérin, C. – Martinho, M. 2015 (ed.). Reading Roman Declama-

tion. The Declamations Ascribed to Quintilian (Berlin/Boston).
Dinter, M. 2002. “Lucan’s hungry Fama”, MPhil essay. Cambridge.
Dinter, M. 2012. Anatomizing civil war: studies in Lucan’s epic technique (Ann Ar-

bor).
Dobbin,  R.F. 1995. “Julius Caesar in Jupiter’s Prophecy,  Aeneid,  Book 1”, 

ClAnt 14 (1), 5-40.
Dominik, W.J. 1994. The Mythic Voice of  Statius. Power and Politics in the Thebaid 

(Leiden).
Donié, P. 1996. Untersuchungen zum Caesarbild in der römischen Kaiserzeit (Ham-

burg). 



Teologia della guerra civile                                         327

Donovan Ginsberg, L. – Krasne, D.A. 2018 (ed.). After 69 CE. Writing Civil 
War in Flavian Rome (Berlin).

Döpp, S. 1968. Virgilischer Einfluss im Werk Ovids (München).
Driediger-Murphy, L.G. 2019.  Roman Republican Augury. Freedom and Control 

(Oxford). 
Duc, T. 1994. Le De raptu Proserpinae de Claudien: réflexions sur une actualisa-

tion de la mythologie (Bern).
Dyck, A.R. 2004. A Commentary on Cicero, De Legibus (Ann Arbor).
Eigler, U. 2012. “Fama, Fatum und Fortuna. Innere und äussere Motivation in 

der epischen Erzählung”, in Baier 2012, 41-53.
Elsner, J. – Masters, J. 1994 (ed.). Reflections of  Nero. Culture, History, and Repre-

sentation (London).
Esposito, P. – Ariemma, E. 2004 (ed.).  Lucano e la tradizione  dell’epica latina 

(Napoli).
Esposito, P. – Nicastri, L. 1999 (ed.).  Interpretare Lucano. Miscellanea di Studi 

(Napoli).
Esposito, P. 1991. “Su una sententia lucanea (Phars. II 14-15)”, Vichiana 3 (2), 

243-52.
Esposito, P. 1995. “Lucano e Ovidio”, in Gallo–Nicastri 1995, 57-76. 
Esposito, P. 1996. “Lucrezio come intertesto lucaneo”, BSL 26, 517-44.
Esposito, P. 2014. “Sulla prima fase della fortuna di Lucano”, GIF 66, 163-

81.
Esposito, P. 2020. “Cesare nella Troade: l’impossibile rinascita del passato”, 

Thersites 11, 151-75.
Esposito, P. 2020a (ed.).  Seminari Lucanei I. In memoria di Emanuele Narducci 

(Pisa).
Fabbrini, D. 2007. Il migliore dei mondi possibili. Gli epigrammi ecfrastici di Marziale 

per amici e protettori (Firenze). 
Fabrizi, V. 2015. “Hannibal’s March and Roman Imperial Space in Livy, Ab 

urbe condita, Book 21” Philologus 159 (1), 118-55.
Fantham, E. 1992. Lucan: De Bello Civili, Book II (Cambridge).
Fantham, E. 1996. Roman Literary Culture. From Cicero to Apuleius (Baltimore).
Fantham, E. 1998. Ovid. Fasti. Book IV (Cambridge).



Stefano Poletti                                                    328

Fantham, E. 2011.  Roman Readings.  Roman Response  to  Greek  Literature  from 
Plautus to Statius and Quintilian (Berlin/New York).

Fantuzzi M. – Tsagalis C. 2015 (ed.). The Greek Epic Cycle and Its Ancient Recep-
tion. A Companion (Cambridge).

Feddern, S. 2018. Der antike Fiktionalitätsdiskurs (Berlin).
Fedeli, P.  2016. “Le ambiguità del mito”, in Bonamente–Cristofoli–Santini 

2016, 11-34.
Feeney, D.C. 1991.  The Gods in Epic. Poets and Critics of  the Classical Tradition 

(Oxford).
Feeney, D.C. 2014. “First Similes in Epic”, TAPhA 144, 189-228.
Feldherr, A. 2009. “Delusions of  Grandeur: Lucretian ‘Passages’ in Livy”, in 

Hardie 2009a, 310-29.
Feldherr, A. 2010. Playing Gods. Ovid’s Metamorphoses and the Politics of  Fiction 

(Princeton).
Felgentreu, F. – Mundt, F. – Rücker, N. 2009 (ed.). Per attentam Caesaris au-

rem. Satire - die unpolitische Gattung? (Tübingen).
Fernandelli, M. 1999. “Aletto e Discordia (su Eneide vii 325-6 e Enn. Annales 

fr. x Skutsch)”, Maia 51 (1), 23-7.
Février, C. 2006. “Du prodige en poésie. Variations sur un thème épique”, in 

Champeaux–Chassignet 2006, 417-32.
Finiello, C. 2005. “Der Bürgerkrieg: Reine Männersache? Keine Männersa-

che!  Erictho und die Frauengestalten im  Bellum Civile Lu-
cans”, in Walde 2005, 155-185. 

Finkelberg, M. 2011 (ed.). The Homer Encyclopedia (Chichester).
Finkmann, S. – Behrendt, A. – Walter, A. 2018 (ed.). Antike Erzähl- und Deu-

tungsmuster. Zwischen Exemplarität und Transformation (Berlin/
New York).

Fischbach, K.-A. 1947. Prodigienhäufung im römischen Epos (Diss. Tübingen).
Fischer, S.E. 2008. Seneca als Theologe. Studien zum Verhältnis von Philosophie und 

Tragödiendichtung (Berlin).
Flobert, P. 2003. “Considérations intempestives sur l’auteur et la date du Sa-

tyricon sous Hadrien”, in Herman–Rosén 2003, 109-22.
Flobert, P. 2006. “De Stace à Pétron”, in Champeaux–Chassignet 2006, 433-

7.



Teologia della guerra civile                                         329

Fo, A. 1982. Studi sulla tecnica poetica di Claudiano (Catania). 
Foehr-Janssens, Y. – Metry, E. 2003 (ed.).  La Fortune. Thèmes, représentations, 

discours (Genève).
Fowler, D. 1998. “Opening the gates of  war (Aen. 7.601-40)”, in Stahl 1998, 

155-74.
Fox, M. – Adams, E. 2012 (ed.). Lucan. Civil War (New York).
Fox, M. 2007. Cicero’s Philosophy of  History (Oxford). 
Franchet d’Espèrey, S. 1999.  Conflit, violence et non-violence dans la Thébaïde de 

Stace (Paris).
Franchet d’Espèrey, S. 2003. “Quis furor, о cives? Le furor et la Furie comme 

code poétique de la guerre civile à Rome”, in Franchet d’Es-
pèrey et al. 2003, 429-40.

Franchet d’Espèrey,  S.  et  al. 2003 (ed.).  Fondements et  crises  du pouvoir (Bor-
deaux).

Fratantuono,  L.  2012.  Madness  Triumphant.  A Reading  of  Lucan’s  Pharsalia 
(Lanham, MD).

Fratantuono, L. – Alden Smith, R. 2018. Virgil, Aeneid 8 (Leiden/Boston)
Friedrich,  W.H. 2010. “Cato, Caesar  and Fortune in Lucan”,  in Tesoriero 

2010, 369-410 (trad. ingl. di “Cato, Caesar und Fortuna bei 
Lucan”, Hermes 73 [1938], 391-423).

Fries, J. 1985. Der Zweikampf. Historische und literarische Aspekte seiner Darstellung 
bei T. Livius (Meisenheim).

Fucecchi,  M. 1990. “Empietà e titanismo nella rappresentazione siliana di 
Annibale”, Orpheus 11, 21-42.

Fucecchi, M. 2006. Una guerra in Colchide. Valerio Flacco, Argonautiche 6, 1-426 
(Pisa).

Fucecchi, M. 2013. “Il Bellum civile di Petronio. Epica e anti-epica”, in Carmi-
gnani–Graverini–Todd Lee 2013, 35-52.

Fucecchi,  M. 2018. “Flavian Epic. Roman Ways of  Metabolizing a Cultural 
Nightmare?”, in Donovan Ginsberg–Krasne 2018, 25-50.

Fucecchi,  M.  2020.  Il  futuro  del  passato.  I  Punica di  Silio  Italico  e  lo  sviluppo 
dell’epica storica romana (Milano/Udine).

Fuchs, H. 1959. “Verderbnisse im Petrontext”, in Dahlmann et al. 1959, 57-
82.



Stefano Poletti                                                    330

Fusi, A. 2008. “Marziale 3, 82 e la Cena Trimalchionis”, in Morelli 2008, 267-
97.

Gagliardi, D. 1980. Il comico in Petronio (Palermo).
Galasso, L. 2000. Ovidio. Opere II. Le Metamorfosi, tr. di G. Paduano, intr. di A. 

Perutelli, comm. di L. G. (Torino).
Galasso, L. 2002. “Giove e il fato nel IX libro delle Metamorfosi di Ovidio”, 

MD 29 (4), 117-33.
Gale, M. 2000.  Virgil on the Nature of  Things. The  Georgics, Lucretius and the 

Didactic Tradition (Cambridge).
Gale, M. 2003. “Poetry and the Backward Glance in Virgil’s Georgics and Ae-

neid”, TAPhA 133 (2), 323-352.
Gall, D. – Wolkenhauer, A. 2009 (ed.). Laokoon in Literatur und Kunst (Berlin/

New York).
Gallo, I. – Nicastri, L. 1995 (ed.). Aetates Ovidianae. Lettori di Ovidio dall’anti-

chità al Rinascimento (Napoli).
Ganiban, R.T. 2007.  Statius and Virgil. The  Thebaid and the Reinterpretation of 

the Aeneid (Cambridge).
Ganiban, R.T. 2011. “Crime in Lucan and Statius”, in Asso 2011, 327-44.
Gaertner, J. 2007 (ed.).  Writing Exile: The Discourse of  Displacement in Greco-

Roman Antiquity and Beyond (Leiden)
Gärtner, T. 2005. “Objektives Fatum und subjektive Fatumsgläubigkeit im 

Bürgerkriegsepos des Lucan”, AAntHung 45, 51-84.
Gärtner, T. 2009. “Eine übersehene Parallele zwischen Petron und Statius 

und die Datierung des Satyricon”, C&M 60, 305-9.
Gärtner, T.  2009a. “Die petronianische  Iliupersis im Munde des Poetasters 

Eumolpus.  Ein  Beispiel  für  exzessive  Vergil-Imitation?”, 
WJA 33, 105-21.

Garvie, A.F. 1986. Aeschylus. Choephori (Oxford).
Gascou, J. 1984. Suétone historien (Roma). 
Gee,  E.  2002.  “Vaga signa.  Orion and Sirius in  Ovid’s  Fasti”,  in Herbert-

Brown 2002, 47-70.
Gee, E. 2013. Aratus and the Astronomical Tradition (Oxford).
Geisser, F. 2002.  Götter, Geister und Dämonen. Unheilsmächte bei Aischylos. Zwi-

schen Aberglauben und Theatralik (München/Leipzig).



Teologia della guerra civile                                         331

George, P.A. 1974. “Petronius and Lucan De Bello Civili”, CQ 24, 119-33.
Georgoudi, S. – Koch Piettre, R. – Schmidt, F. 2012 (ed.). La Raison des signes. 

Présages,  rites,  destin  dans les  sociétés  de  la  Méditerranée  ancienne 
(Leiden/Boston).

Geue,  T.  2019.  Author  Unknown:  The  Power  of  Anonymity  in  Ancient  Rome 
(Cambridge).

Gibson, B. 2005.  “Hannibal at Gades. Silius Italicus 3.1-60”,  Papers of  the 
Langford Latin Seminar 12, 177-95.

Gigout, A. 2010. “Hannibal dans les Punica de Silius Italicus. Le désordre au 
service de l’ordre divin?”, Camenulae 5, 1-13.

Gioseffi, M. 2000. “Ritratto d’autore nel suo studio: osservazioni a margine 
delle  Interpretationes Vergilianae di Tiberio Claudio Donato”, 
in Gioseffi 2000a, 151-215.

Gioseffi, M. 2000a (ed.). E io sarò tua guida: raccolta di saggi su Virgilio e gli studi 
virgiliani (Milano) 

Gioseffi, M. 2011. “Guerre di genere e tecnica degli interstizi: Ovidio, Petro-
nio, Properzio e altri”, CentoPagine 5, 24-42.

Giusti, E. 2015. “Caesar criss-crossing the Rubicon: a palindromic acrostic in 
Lucan (1.218-22)”, CQ 65 (2), 892-894.

Giusti, E. 2018.  Carthage in Virgil’s  Aeneid. Staging the Enemy under Augustus 
(Cambridge).

Gladhill,  B. 2012. “Gods, Caesars and Fate in  Aeneid 1 and  Metamorphoses 
15”, Dictynna 9. 

Gladhill,  B.  2016.  Rethinking  Roman  Alliance:  A  Study  in  Poetics  and  Society 
(Cambridge).

Glauthier, P. 2017. “Repurposing the Stars. Manilius, Astronomica 1, and the 
Aratean Tradition”, AJPh 138, 267-303.

Goldberg, S.M. 2009. “Fact,  Fiction, and  Form in  Early Roman  Epic”, in 
Konstan–Raaflaub 2009, 167-84.

Goldschmidt,  N. 2013.  Shaggy  Crowns.  Ennius’  Annales and Virgil’s  Aeneid 
(Oxford).

Golosetti, R. 2016.  Archéologie d’un paysage religieux. Santuaires et cultes du Sud-
Est de la Gaule (Ve s. av. J.-C - IVe s. ap. J.-C) (Venosa).

Goodyear, F.R.D. 1982. “Prose satire”, in Kenney–Clausen 1982, 633-8.



Stefano Poletti                                                    332

Görler, W. 1986. “Kontrastierende Szenenpaare. Indirekte „Präsenz des Au-
tors“ in Vergils Aeneis”, RhM 129, 285-305.

Gordon, R.L. 1987. “Lucan’s Erictho” in Whitby–Hardie–Whitby 1987, 231-
241.

Gransden, K. 1976. Virgil: Aeneid VIII (Cambridge).
Grassmann-Fischer, B. 1966. Die Prodigien in Vergils Aeneis (München).
Graziano, M.R. 2018. “Abstracta e personificazioni in Lucano”,  Paideia 73, 

463-487.
Green, S. 2014. Disclosure and Discretion in Roman Astrology. Manilius and his Au-

gustan Contemporaries (Oxford).
Grenade, P. 1948. “Un exploit de Neron”, REA 50 (3/4), 272-87.
Griffin, M.T. 1984. Nero. The End of  a Dynasty (London).
Griffin, M.T. 2009 (ed.). Companion to Julius Caesar (Malden).
Griffith, M. 1983. Aeschylus. Prometheus Bound (Cambridge).
Grillo, L. – Krebs, C.B. 2018 (ed.).  The Cambridge Companion to the Writings of 

Julius Caesar (Cambridge).
Grillo, L. 2012. The Art of  Caesar’s Bellum Civile. Literature, Ideology, and Com-

munity (Cambridge).
Grillo, L. 2015. Cicero’s De Provinciis Consularibus Oratio (Oxford).
Grimal, P. 1977. La guerre civile de Pétrone dans ses rapports avec la Pharsale (Pa-

ris).
Groß, D. 2013. Plenus litteris Lucanus: zur Rezeption der horazischen Oden und 

Epoden in Lucans Bellum Civile (Rahden; Westf.).
Gruzelier, C. 1993. Claudian, De raptu Proserpinae (Oxford).
Guillaumont, F. 1985. “Laeva prospera. Remarques sur la droite et la gauche 

dans la divination romaine”, in Bloch 1985, 159-77.
Guillaumont, F. 2006. Le De divinatione de Cicéron et les théories antiques de la 

divination (Bruxelles).
Gurval, R.A. 1995. Actium and Augustus. The Politics and Emotions of  Civil War 

(Ann Arbor). 
Gutzwiller, K. 2005. “The literariness of  the Milan Papyrus or ‘What diffe-

rence a book?’”, in Gutzwiller 2005a, 287-319.
Gutzwiller, K. 2005a (ed.). The New Posidippus. A Hellenistic Poetry Book (Ox-

ford).



Teologia della guerra civile                                         333

Habinek T. – Schiesaro A. 1997 (ed.).  The Roman Cultural Revolution (Cam-
bridge).

Händl-Sagawe, U. 1995.  Der Beginn des 2. Punischen Krieges. Ein historisch-kriti-
scher Kommentar zu Livius Buch 21 (München).

Häußler, R. 1976. Das historische Epos der Griechen und Römer bis Vergil. Studien 
zum historischen Epos der Antike  (Heidelberg).

Häußler, R. 1978. Das historische Epos von Lucan bis Silius und seine Theorie. Studi-
en zum  historischen Epos der  Antike. Teil  II:  Geschichtliche Epik 
nach Vergil (Heidelberg).

Hainsworth, B. 2000.  The Iliad: A Commentary; Volume III: books 9-12 (Cam-
bridge).

Hardie, P. 1986. Virgil’s Aeneid. Cosmos and Imperium (Oxford). 
Hardie, P. 1989. “Flavian Epicists on Virgil’s Epic Technique”, Ramus 18 (1-

2), 3-20.
Hardie, P. 1993. The Epic Successors of  Virgil. A Study in the Dynamics of  a Tradi-

tion (Cambridge).
Hardie, P. 1994. Aeneid. Book IX (Cambridge).
Hardie,  P. 1997. “Questions of  Authority:  The Invention of  Tradition in 

Ovid’s  Metamorphoses 15”, in Habinek–Schiesaro 1997, 182-
98. 

Hardie, P. 1997a. “Closure in Latin Epic”, in Roberts–Dunn–Fowler 1997, 
139-62.

Hardie, P. 1999. “Metamorphosis, Metaphor, and Allegory in Latin Epic”, in 
Beissinger–Tylus–Wofford 1999, 89-107.

Hardie, P. 1999a (ed.). Virgil. Critical Assessments of  Classical Authors (London).
Hardie, P. 2002. “The Historian in Ovid. The Roman History of  Metamorpho-

ses 14-15”, in Levene–Nelis 2002, 191-209.
Hardie, P. 2002a. Ovid’s Poetics of  Illusion (Cambridge).
Hardie,  P.  2009.  Lucretian  Receptions.  History,  The  Sublime,  Knowledge (Cam-

bridge). 
Hardie P. 2009a (ed.). Paradox and the Marvelous in Augustan Literature and Cul-

ture (Oxford). 
Hardie, P. 2012. Rumour and Renown. Representations of  Fama in Western Litera-

ture (Cambridge).



Stefano Poletti                                                    334

Hardie, P. 2015. Ovidio. Metamorfosi. Libri XIII-XV, tr. di G. Chiarini, comm. 
di P. H. (Milano).

Hardie, P. 2015a. “Foreword”, in Barchiesi 2015, vii-xii.
Hardie, P. 2019. “Ancient and modern theories of  epic”, in Reitz–Finkmann 

2019, I.25-51.
Harrison, S. –  Frangoulidis, S. – Papanghelis, T. 2018 (ed.). Intratextuality and 

Latin Literature (Berlin). 
Harrison, S. 1991. Vergil, Aeneid 10 (Oxford).
Harrison, S. 1996. “Aeneid 1.286: Julius Caesar or Augustus?”, PLLS 9, 127-

33.
Harrison, S. 1998. “Dividing the Dinner. Book-Divisions in Petronius’ Cena 

Trimalchionis”, CQ 48 (2), 580-5.
Harrison, S. 1999 (ed.). Oxford Readings in The Roman Novel (Oxford).
Harrison, S. 2003. “Some Textual Problems in the Text of  Petronius”, in 

Herman–Rosén 2003, 127-37.
Harrison, S. 2007. “Exile in Latin epic”, in Gaertner 2007, 129-54.
Haskins,  C.E.  – Heitland, W.E. 1887.  M. Annaei Lucani Pharsalia,  ed. with 

English  notes  by  C.E.  Haskins,  with  an  introduction  by 
W.E. Heitland (London).

Hecquet-Noti, N. 2003.“Fortuna dans le monde latin. Chance ou hasard?”, in 
Foehr-Janssens–Metry 2003, 13-29.

Henderson, Jeffrey 2010. “The Satyrica and the Greek Novel: Revisions and 
Some Open Questions”,  International Journal of  the Classical 
Tradition 17,483-96.

Henderson, J. 2010. “Lucan/The Word at War”, in Tesoriero 2010, 433-92 
(= Ramus 16 [1987], 122–64).

Henderson, J. 2013. “The Carmina Einsidlensia and Calpurnius Siculus’  Eclo-
gues”, in Buckley–Dinter 2013, 170-87.

Henry, E. 1989. The Vigour of  Prophecy. A Study of  Virgil’s Aeneid (Bristol). 
Herbert-Brown, G. 2002 (ed.). Ovid’s Fasti. Historical Readings at Its Bimillenni-

um (Oxford). 
Herman, J. – Rosén, H. 2003 (ed.). Petroniana. Gedenkschrift für Hubert Peters-

mann (Heidelberg).



Teologia della guerra civile                                         335

Hershkowitz, D. 1998. The Madness of  Epic. Reading Insanity from Homer to Sta-
tius (Oxford).

Hill, D.E. 2002. “Ovid and Augustus”, in Miller–Damon–Myers 2002, 140-
51.

Hinds, S. 1998. Allusion and Intertext. Dynamics of  Appropriation in Roman Poetry 
(Cambridge).

Hofmann, H. 2014. “Petronius, Satyrica”, in Cueva–Byrne 2014, 96-118.
Hohl, E. 1952. “Cäsar am Rubico”, Hermes 80 (2), 246-9. 
Holleman, A.W.J. 1969. “Ovidii Metamorphoseon liber XV 622-870. (Carmen et 

error?)”, Latomus 28 (1), 42-60.
Holzberg, N. 1998. Recensione a Conte 1997, CJ 94, 96-9.
Holzberg, N. 2005. The Ancient Novel. An Introduction (London/New York).
Holzberg,  N. 2009. Recensione a Habermehl (Bd.  1),  Ancient  Narrative 7, 

105-112.
Holzberg, N. 2012. “Der «Böse» und die Augusteer: Cacus bei Livius, Vergil, 

Properz und Ovid”, Gymnasium 119, 449-62.
Hömke, N. – Reitz, C. 2010 (ed.). Lucan’s Bellum civile between Epic Tradition 

and Aesthetic Innovation (Berlin/New York).
Hömke, N. 1998.  “Ordnung im Chaos.  Macht und Ohnmacht  in Lucans 

Erictho-Episode”, in Baumbach–Köhler–Ritter, 119-137.
Hömke, N. 2006. “Die Entgrenzung des Schreckens: Lucans Erictho-Episo-

de  aus  Sicht  moderner  Phantastick-Konzeptionen”,  in 
Hömke–Baumbach, 161-185.

Hömke, N.  2012.  In der  Todeszone.  Darstellung und Funktion des Schrecklichen, 
Grausigen und Ekligen in Lucans “Bellum Civile” (Habilitations-
schrift, Rostock).

Horsfall, N. 2000. Aeneid 7. A commentary (Leiden).
Horsfall, N. 2001. A Companion to the Study of  Virgil (Leiden).
Horsfall, N. 2003. Aeneid 11. A commentary (Leiden).
Horsfall, N. 2006. Aeneid 3. A commentary (Leiden).
Horsfall, N. 2008. Aeneid 2. A commentary (Leiden)
Horsfall, N. 2013. Aeneid 6. A commentary (Berlin).
Hunink, V. 1992. Lucan. Bellum civile book III (Amsterdam).
Ingleheart, J. 2010. A Commentary on Ovid, Tristia Book 2 (Oxford).



Stefano Poletti                                                    336

Jal, P. 1962. “Les dieux et les guerres civiles dans la Rome de la fin de la ré-
publique”, REL 40, 170-200.

Jal, P. 1963. La guerre civile à Rome. Étude littéraire et morale (Paris).
Jensson, G. 2004. The Recollections of  Encolpius: The Satyrica of  Petronius as Mile-

sian Fiction (Groningen).
Jessen, J. 1872. Lucrez im Verhältnis zu Catull und Späteren (Kiel).
Johnson, W.R. 1987. Momentary Monsters. Lucan and His Heroes (Ithaca).
Johnson,  T.S.  2012.  Horace’s  Iambic  Criticism.  Casting  Blame  (Iambikē  Poiēsis) 

(Leiden).
Joseph, T. 2008. “The Metamorphoses of  Tanta Moles. Ovid, Met. 15.765 and 

Tacitus, Ann. 1.11.1,” Vergilius 54, 24-36.
Joseph, T. 2012. Tacitus the Epic Successor: Virgil, Lucan, and the Narrative of  Ci-

vil War in the Histories (Leiden).
Jourdain-Annequin, C. 2004.  Atlas  culturel  des Alpes Occidentales. De la Préhis-

toire à la fin du Moyen âge (Paris). 
Jourdain-Annequin, C. 2011. Les Alpes voisines du ciel. Quand Grecs et Romains 

découvraient les Alpes (Paris).
Juhnke, H. 1972. Homerisches in Römischer Epik Flavischer Zeit (München). 
Kajanto, I. 1981. “Fortuna”, ANRW II.17.1, 502-58.
Kajava, M. 1997. “Heracles saving the Shipwrecked”, Arctos 31, 55-86.
Kany-Turpin, J. 2005 (ed.). Signe et prédiction dans l’antiquité (Saint-Étienne).
Karakasis,  E.  2018.  “Lucan’s  Intra/Inter-textual  Poetics.  Deconstructing 

Caesar  in  Lucan”,  in  Harrison–Frangoulidis–Papanghelis 
2018, 353-76. 

Kaster, R.A. 2016 (ed.). C. Suetoni Tranquilli. De Vita Caesarum Libros VIII et 
De Grammaticis et Rhetoribus Librum (Oxford).

Keith, A. 2011. “Ovid in Lucan. The Poetics of  Instability”, in Asso 2011, 
111-32.

Kenney, E. J. – Clausen, W. V. 1982 (ed.). The Cambridge History of  Classical Li-
terature, Volume 2: Latin Literature (Cambridge).

Kersten, M. 2015. “Über Lucan, Vergil, Naivität und Sentiment. Anmerkun-
gen zum Anti-Vergil”, GFA 18, 239-56.

Kersten, M. 2018. Blut auf  Pharsalischen Feldern. Lucans Bellum Ciuile und Ver-
gils Georgica (Göttingen).



Teologia della guerra civile                                         337

Kersten, M. 2020. “Lettori in Lucano, lettori di Lucano e la memoria lettera-
ria. Il caso delle Georgiche”, in Esposito 2020a, 9-26.

Kimmerle, N. 2015. Lucan und der Prinzipat. Inkonsistenz und unzuverlässiges Er-
zählen im Bellum Civile (Berlin).

Kindt, B. 1892. “Petron und Lucan”, Philologus 51 (1), 355-60.
Klein, U. 1965. “Textkritisches zu Petron 118”, WS 78, 176-9.
Kneppe, A. 1994. Metus temporum (Stuttgart).
König, A. – Whitton, C. 2018.  Roman Literature under Nerva, Trajan and Ha-

drian: Literary Interactions, AD 96-138 (Cambridge).
König, J. – Woolf, G. 2017 (ed.).  Authority and Expertise in Ancient Scientific 

Culture (Cambridge).
Konstan D. – Raaflaub K.A. 2009 (ed.). Epic and History (Malden, MA).
Korenjak, M. 1996. Die Ericthoszene in Lukans Pharsalia: Einleitung, Text, Über-

setzung, Kommentar (Bern).
Koster S. 1970. Antike Epostheorien (Wiesbaden).
Krauss, F.B. 1930. An Interpretation of  the Omens, Portents, and Prodigies recorded 

by Livy, Tacitus and Suetonius (Diss. Philadelphia).
Kroll, J. 1932. Gott und Hölle (Leipzig).
Krostenko,  B.  2000.  “Beyond (Dis)belief.  Rhetorical  Form and Religious 

Symbol in Cicero’s De divinatione”, TAPhA 130, 353-91.
Kruschwitz, P. 2010. “Gallic War Songs: Furius Bibaculus’ Annales Belli Gal-

lici”, Philologus 154 (2), 285-305.
Kruschwitz, P. 2014. “Gallic War Songs (II): Marcus Cicero, Quintus Cicero, 

and Caesar’s  Invasion of  Britain”,  Philologus 158 (2),  275-
305.

Kyriakidis, S. – De Martino, F. 2004 (ed.). Middles in Latin Poetry (Bari). 
La Fico Guzzo, M.L. 2011. “El encuadre textual del poema Bellum civile en el 

Satyricon de Petronio. Su influencia en la interpretación del 
mismo”, Argos 34 (2), 53-74.

La Penna, A. 1978. “Satura e farsa filologica”, Belfagor 33, 565-74.
La Penna, A. 1985. “Il Bellum civile di Petronio e il proemio delle Historiae di 

Sallustio”, RFIC 113, 170-3.
Labate, M. 1986. “Di nuovo sulla poetica dei nomi in Petronio. Corax ‘il de-

latore’?”, MD 16, 135-46.



Stefano Poletti                                                    338

Labate, M. 1988. “Il cadavere di Lica. Modelli letterari e istanza narrativa nel 
Satyricon di Petronio”, Taccuini 8, 83-9.

Labate, M. 1995. “Eumolpo e gli altri. Lo spazio della poesia”, MD 34, 153-
75.

Labate, M. 2014. “Note petroniane III (39, 3-4; 39, 5; 44, 13; 71, 1; 117, 1-2;  
123, 211-214)”, MD 73, 173-90.

Laird,  A.  2007.  “The True Nature of  the  Satyricon?”,  in  Paschalis  et  alii 
2007, 151-68.

Lancellotti,  R.  2020.  “Il  lessico della  felicità  nel  Bellum Civile di  Lucano”, 
ASNS 12/2, 519-552.

Landolfi, L. 1990. “Numquam futtilibus excanduit ignibus aether (Manil. 1.876). 
Comete, pesti e guerre civili”, SIFC 83, 229-49.

Landolfi, L. 1996. Il volo di Dike. Da Arato a Giovenale (Bologna).
Landolfi,  L.  2007.  “Rileggendo Petron.  Sat.  133,  3”  in  Castagna–Lefèvre 

2007, 197-212.
Lange, C.H. – Vervaet, F.J. 2019 (ed.). The Historiography of  Late Republican Ci-

vil War (Leiden).  
Lange, C.H. 2009. Res Publica Constituta. Actium, Apollo and the Accomplish-

ment of  the Triumviral Assignment (Leiden). 
Lanzarone, N. 2016. M. Annaei Lucani Belli civilis liber VII (Firenze).
Lapidge, M. 1989. “Stoic Cosmology and Roman Literature, First to Third 

Centuries A.D.”, ANRW 2.36.3, 1379-429.
Lebek, W. 1976. Lucans Pharsalia. Dichtungsstruktur und Zeitbezug (Göttingen).
Lefèvre, E. 2015.  Studien zur Originalität der römischen Tragödie.  Kleine Schriften 

(Berlin/Boston).
Leigh, M. 1997. Lucan. Spectacle and Engagement (Oxford).
Leigh, M. 2006. “Statius and the Sublimity of  Capaneus”, in Clarke–Currie–

Lyne 2006, 217-41.
Leigh,  M. 2007. “Epic and Historiography at Rome”, in Marincola 2007, 

483-92.
Leigh, M. 2010. “Lucan’s Caesar and the Sacred Grove. Deforestation and 

Enlightenment in Antiquity”, in Tesoriero 2010, 201-38 (= 
in Esposito–Nicastri 1999, 167-205).

Lenzi, S. 2015. Giove e il potere della parola nelle “Metamorfosi” di Ovidio (Padova). 



Teologia della guerra civile                                         339

Levene, D.  – Nelis, D. 2002 (ed.).  Clio and the Poets. Augustan  Poetry and the 
Traditions of  Ancient Historiography (Leiden/Boston). 

Levene, D. 1993. Religion in Livy (Leiden). 
Levene, D. 2010. Livy on the Hannibalic War (Oxford).
Lévi, N. 2006. “La Pharsale de Lucain. Un monde sans providence?”, BAGB, 

2, 70-91.
Levy, H.L. 1971. Claudian’s in Rufinum: An Exegetical Commentary (London).
Licht, A. – Ramsey, J. 1997 (ed.).  The Comet of  44 B.C. and Caesar’s Funeral 

Games (Atlanta).
Lindermann, J.-O. 2006. Aulus Gellius, Noctes Atticae, Buch 9: Kommentar (Ber-

lin). 
Linderski, J. 1985. “The Libri Reconditi”, HSPh 89, 207-34. 
Linderski, J. 1995. Roman Questions. Selected Papers (Stuttgart).
Lloyd-Jones, H. 2003. “Zeus, Prometheus, and Greek Ethics”,  HSCPh 101, 

49-72.
Lovatt, H. 2013.  The Epic Gaze. Vision, Gender and Narrative in Ancient Epic 

(Cambridge).
Lowe, D. 2008. “Personification Allegory in the Aeneid and Ovid’s Metamor-

phoses”, Mnemosyne 61 (3), 414-35.
Lowe, D. 2015. Monsters and Monstrosity in Augustan Poetry (Ann Arbor).
Luck, G. 1972. “On Petronius’ bellum civile”, AJPh 93 (1), 133-41.
Lyne, R.O.A.M. 1987. Further Voices in Vergil’s Aeneid (Oxford). 
Lyne,  R.O.A.M. 1989.  Words and the Poet:  Characteristic  Techniques  of  Style  in 

Vergil’s Aeneid (Oxford).
Lyne, R.O.A.M. 1999. “Scilicet et tempus veniet... Virgil,  Georgics 1.463-514”, in 

Hardie 1999b, vol. 2, 162-83.
Mac Góráin, F. 2018. “Untitled/Arma virumque”, CPh 113 (4), 423-48. 
Macleod, C.W. 1979. “Horace and the Sibyl (Epode 16.2)”, CQ 29 (1), 220-1.
Magnelli, E. 2001. “Petr Sat. 119 (Bell. civ. 9)”, Eikasmos 12, 259-62.
Manso, J.K.F. 1796. “Einige Gedanken über die Wirkung des historischen 

Gedichts”, in Nachträge zu Sulzers allgemeiner Theorie der schönen 
Künste, vol. 5.1 (Leipzig).

Manuwald, G. – Voigt, A. 2013 (ed.). Flavian Epic Interactions (Berlin).



Stefano Poletti                                                    340

Manuwald, G. 2009. “Concilia deorum. Ein episches Motiv in der römischen 
Satire”, in Felgentreu–Mundt–Rücker 2009, 46-61.

Manuwald, G. 2014. “‘Fact’ and ‘fiction’ in Roman Historical  Epic”,  G&R 
61 (2), 204-21.

Marincola, J. 2007 (ed.). A Companion to Greek and Roman Historiography (Mal-
den, MA).

Marinoni,  E.  2002. “Cesare  al  Rubicone.  L’elemento  soprannaturale”,  in 
Michelotto 2002, 277-85.

Marks, R. 2005. From Republic to Empire. Scipio Africanus in the Punica of  Silius 
Italicus (Frankfurt am Main/New York).

Marks, R. 2010. “Silius and Lucan”, in Augoustakis 2010, 127-53.
Marks, R. 2013. “The Thebaid and the Fall of  Saguntum in Punica 2”, in Ma-

nuwald–Voigt 2013, 297-310.
Marks, R. 2018. “Sparsis Mauors agitatus in oris: Lucan and Civil War in Punica 

14”, in Donovan Ginsberg–Krasne 2018, 51-68.
Martin, E.W. 1914. The Birds of  the Latin Poets (Berkeley).
Martin, R. 1975. “Quelques remarques concernant la date du Satyricon”, REL 

53, 182-224. 
Martin, R. 1999. Le Satyricon, Pètrone (Paris).
Martin, R. 2000. “Qui a (peut-être) écrit le Satyricon?”, REL 78, 139-63. 
Martin,  R.  2006.  “Le  Satyricon peut-il  être  une  œuvre  du  IIe  siècle?”,  in 

Champeaux–Chassignet 2006, 603-10.
Martin, R. 2009. “Petronius Arbiter et le Satyricon: quelques pistes de réflexi-

on”, BAGB 1, 143-68.
Martin, R. 2010. “Le  Satyricon est-il un livre à plusieurs mains?”,  REL 88, 

206-217.
Masters, J. 1992. Poetry and Civil War in Lucan’s Bellum Civile (Cambridge).
Matthews, M. 2008. Caesar and the Storm: A Commentary on Lucan, De bello ci-

vili, Book 5, Lines 476–721 (Oxford).
Mazzoli, G. 1996. “Eumolpo multimediale”, in Santini–Zurli 1996, 33-53.
McKechnie, P. 2002 (ed.). Thinking Like a Lawyer (Leiden) 
Merli,  E. 2000. Arma canant alii. Materia epica e narrazione elegiaca nei Fasti di 

Ovidio (Firenze).



Teologia della guerra civile                                         341

Merli, E.  2013.  Dall’Elicona a Roma. Acque ispiratrici  e  lima poetica nell’Ovidio 
dell’esilio e nella poesia flavia di omaggio, (Berlin/Boston).

Miano, D. 2018. Fortuna: Deity and Concept in Archaic and Republican Italy (Ox-
ford).

Michelotto, P. 2002 (ed.). λόγιος άνήρ. Studi di antichità in memoria di Mario At-
tilio Levi (Milano). 

Miller, J.F. – Damon, C. – Myers, K.S. 2002 (ed.).  Vertis in usum. Studies in 
Honor of  Edward Courtney (Leipzig).

Miller, J.F. 2009. Apollo, Augustus, and the Poets (Cambridge).
Minchin, E.  2012 (ed.).  Orality,  Literacy and Performance in the Ancient  World 

(Leiden).
Monella, P. 2013. “Non humana viscera sed centies sestertium comesse (Petr. Sat. 141, 

7). Philomela and the cannibal  heredipetae in the Crotonian 
section  of  Petronius’  Satyricon”,  in  Pinheiro–Bierl–Beck 
2013, 223-36.

Montero, S. 2000. “Los prodigios en la vida del último César”, in Urso 2000, 
231-44.

Morelli, A.M. 2008 (ed.). Epigramma longum. Da Marziale alla tarda antichità 
(Cassino).

Moreno Soldevila, R. 2006.  Martial, Book IV. A Commentary  (Leiden / Bos-
ton).

Moretti,  G. 2005. “Eracle varca le Alpi. Un mito geografico in Silio Italico 
fra allegoria ed epos”,  in De Finis 2005, 915-47.

Moretti, G. 2007. “Patriae trepidantis imago. La personificazione di Roma nella 
Pharsalia fra  ostentum e disseminazione allegorica”,  Camenae 
2, 1-17.

Morford, M.P.O. 1967. The Poet Lucan. Studies in Rhetorical Epic (Oxford).
Morgan, L. 1998. “Assimilation and Civil war. Hercules and Cacus”, in Stahl 

1998, 175-97.
Mössler, I.G. 1842. Commentatio de Petronii poemate de bello civili (Vratislaviae).
Mudry, P.  et al. 2004 (ed.).  Mirabilia.  Conceptions et représentations de l’extraor-

dinaire dans le monde antique (Bern).
Muecke, F. 2007. “Hannibal at the ‘Fields of  Fire’: A ‘Wasteful Excursion’? 

(Silius Italicus, Punica 12, 113-157)”, MD 58, 73-91.



Stefano Poletti                                                    342

Murgatroyd, T. 2013. “Petronius’ Satyrica”, in Buckley–Dinter 2013, 241-57.
Mynors, R. 1990. Virgil. Georgics (Oxford).
Mynott, J. 2018. Birds in the Ancient World. Winged Words (Oxford).
Narducci,  E. 1974. “Sconvolgimenti  naturali  e profezia  delle  guerre civili: 

Phars.  1,  522-695.  Su  alcuni  problemi  di  tecnica  allusiva 
nell’epica del primo secolo dell’impero”,  Maia 26 (2),  97-
110.

Narducci, E. 1979. La provvidenza crudele. Lucano e la distruzione dei miti augustei 
(Pisa).

Narducci, E. 1999. “Deconstructing Lucan, ovvero Le nozze (coi fichi sec-
chi) di Ermete Trismegisto e di Filologia”, in Esposito–Ni-
castri 1999, 37-84 (= Maia 51, 349-87).

Narducci, E. 2002. Lucano. Un’epica contro l’impero (Roma/Bari).
Nauta, R. 2018. “‘Zweimal Emathien’. Das Proöm zu Lucans  Bellum Ciuile 

und  die  Georgica Vergils”,  in  Finkmann–Behrendt–Walter 
2018, 121-44.

Navarro Caballero, M. – Roddaz, J.-M. 2006 (ed.). La transmission de l’idéologie 
impériale dans l’Occident romain (Bordeaux).

Neri, V. 1986. “Dei, fato e divinazione nella letteratura latina del I sec. d. C.”, 
ANRW 2.16.3, 1974-2051. 

Nethercut, J.  2019. “History and myth in Graeco-Roman epic”, in Reitz– 
Finkmann 2019, I.1.193-212

Newlands, C. 2013. “Architectural Ecphrasis in Roman Poetry,”, in Papang-
helis–Harrison–Frangoulidis 2013, 55-78.

Nice, A.T. 1999. Divination and Roman Historiography (Diss. Exeter).
Nickau, K. 2003. “Inque deum templis iurabit Roma per umbras. Der Erzähler und 

die Götter bei Lucan”, Hermes 131 (4), 488-99.
Nicolai, R. 1989. “La Tessaglia lucanea e il rovesciamento del Virgilio augu-

steo”, MD 23, 119- 134.
Nisbet, G.M.R. – Hubbard, M. 1970.  A Commentary on Horace. Odes, Book 1 

(Oxford).
Nisbet, G.M.R. – Hubbard, M. 1978.  A Commentary on Horace. Odes, Book 2 

(Oxford).



Teologia della guerra civile                                         343

Nisbet, G.M.R. – Rudd, N. 2004. A Commentary on Horace, Odes, Book 3 (Ox-
ford).

Nix, S. 2008. “Caesar as Jupiter in Lucan’s Bellum Civile”, CJ 103, 281-93. 
Norden, E. 1927 (ed.). P. Vergilius Maro Aeneis Buch VI (Stuttgart/Leipzig).
Norden, E. 1995.  Aus altrömischen Priesterbüchern (Stuttgart/Leipzig) (ed. orig. 

Lund 1939).
O’Gorman, E. 1995. “Shifting Ground. Lucan, Tacitus, and the Landscape 

of  Civil War”, Hermathena 159, 117-31.
O’Hara, J. 1990. Death and the Optimistic Prophecy in Vergil’s Aeneid (Princeton).
O’Hara, J. 1996. True Names. Vergil and the Alexandrian Tradition of  Etymological 

Wordplay (Ann Arbor). 
O’Hara, J. 2007. Inconsistency in Roman Epic (Cambridge).
O’Hara, J. 2018. Vergil, Aeneid Book 8 (Indianapolis).
O’Higgins, D. 1988. “Lucan as Vates”, ClAnt 7, 208-226.
Oakley, S.P. 1997. A Commentary on Livy, Books VI-X (Oxford).
Ogilvie, R.M. 1965. A Commentary on Livy Books 1-5 (Oxford).
Onorato, M. 2008. Claudio Claudiano, De raptu Proserpinae (Napoli).
Panayotakis,  C.  2009.  “Petronius  and  the  Roman  Literary  Tradition”,  in 

Prag–Repath 2009, 48-64.
Pandey, N. 2014. “Dilemma as a Tragic Figure of  Thought in Lucan’s Bellum 

Civile”, ICS 39, 109-38.
Pandey, N. 2018. The Poetics of  Power in Augustan Rome. Latin Poetic Responses to 

Early Imperial Iconography (Cambridge).
Papanghelis, T.D. – Harrison, S. – Frangoulidis, S. 2013 (ed.). Generic Interfaces 

in  Latin Literature.  Encounters,  Interactions  and Transformations 
(Berlin).

Paratore, E. 1943. “Virgilio georgico e Lucano”, ASNS 12 (1/2), 40-69. 
Paschalis, M. et al. 2007 (ed.). The Greek and the Roman Novel. Parallel Readings 

(Groningen).
Pasquali, G. 1920. Orazio lirico. Studi (Firenze).
Patera, M. 2012. “Le corbeau: un signe dans le monde grec”, in Georgoudi–

Koch Piettre–Schmidt 2012,  157-75. 
Pease, A. 1920-1923. M. Tulli Ciceronis De Divinatione Libri Duo (Urbana).
Pease, A. 1935. Publi Vergili Maronis Aeneidos liber quartus (Cambridge).



Stefano Poletti                                                    344

Peer, A. 2016. Julius Caesar’s Bellum Civile and the Composition of  a New Reality 
(London).

Pellacani, D. 2015.  Cicerone. Aratea. Parte I: Proemio e Catalogo delle costellazioni 
(Bologna).

Pellegrino, C. 1980. “Alcune considerazioni critico-filologiche sulla teoria es-
tetica di Eumolpo, Sat. c. 118”, BollClass l, 145-57.

Pelling,  C. 2011.  Plutarch.  Caesar.  Translated  with  Introduction and Commentary 
(Oxford).

Pepe, L. 1958. “Petronio conosce l’epistolario di Plinio”, GIF 11, 289-94.
Perkell, C. 1989. The Poet’s Truth. A Study of  the Poet in Virgil’s Georgics (Ber-

keley).
Perutelli, A. 2000. La poesia epica latina. Dalle origini all'età dei Flavi (Roma).
Phillips, D. 1997. “Seeking New Auspices. Interpreting Warfare and Religion 

in Virgil’s Aeneid”, Vergilius 43, 45-55.
Pillinger, E.  2012. “«And the gods dread to hear another poem»: the repeti-

tive poetics of  witchcraft from Virgil to Lucan”, MD 68 39-
79.

Pinheiro, M.P.F. – Bierl,  A. – Beck, R. 2013 (ed.).  Intende,  Lector.  Echoes of 
Myth, Religion and Ritual in the Ancient Novel (Berlin/Boston). 

Poignault, R. – Dubel, S. 2011 (ed.). Présence du roman grec et latin (Clermont-
Ferrand).

Poletti, S. 2014. “Riflettendo sul romanzo latino. A proposito di un recente 
volume”, Ordia Prima 13, 201-20.

Poletti, S. 2015. “A Note on Petron. 122.153”, Mnemosyne 68, 844-9.
Poletti, S. 2018. “Iterum Philippi. La ‘doppiezza di Filippi’ da Virgilio a Luca-

no”, in Finkmann–Behrendt–Walter 2018, 91-120.
Poletti, S. 2018a. “The flight from Rome in January 49 BCE. Rhetorical Pat-

terns in the Narrative of  Lucan and Cassius Dio”, Hermathe-
na 196-197 [2014].

Poletti, S. 2020. “Catastrofi annunciate e provvidenza crudele. Dèi,  signa e 
profezie alle soglie della guerra civile”, in Esposito 2020a, 
27-60.



Teologia della guerra civile                                         345

Poletti, S. 2022. “From the Rubicon to the Alps”, in A. Augoustakis – M. 
Fucecchi, Silius Italicus and the Tradition of  the Roman Historical 
Epos (Leiden) (c.d.p.).

Poletti, S. 2022a. “Servio fra Virgilio e Lucano. Una relazione intertestuale 
nell’esegesi antica”, in S. Clément-Tarantino et al. (ed.), Poéti-
que(s) des commentaires antiques (Bruxelles) (c.d.p.).

Pontiggia, L. 2018. “La folgore di Giove e la teomachia di Capaneo nella Te-
baide di Stazio”, MD 80, 165-92.

Pontiggia, L. 2020. “Struttura e ideologia nella Farsalia di Lucano (con alcune 
speculazioni sul finale)”, in Esposito 2020a, 61-90.

Porte, D. – Néraudau, J.-P. 1988 (ed.).  Hommages à Henri Le Bonniec. Res sa-
crae (Bruxelles). 

Prag, J. – Repath, I. 2009 (ed.). Petronius. A Handbook (Chichester).
Prieur, J. 1968. La Province Romaine des Alpes Cottiennes (Villeurbanne). 
Proctor, D. 1971. Hannibal’s March in History (Oxford). 
Pucci, P. 2018. The Iliad. The Poem of  Zeus (Berlin/Boston).
Puccioni, G. 1979. “Nota sul Bellum Civile di Petronio (a proposito di un re-

cente libro del Grimal)”, BStudLat 9, 272-8.
Quint, D. 1993. Epic and Empire. Politics and Generic Form from Virgil to Milton 

(Princeton).
Quint, D. 2018. Virgil’s Double Cross. Design and Meaning in the Aeneid (Prince-

ton).
Radicke, J. 2004. Lucans poetische Technik. Studien zum historischen Epos (Leiden).
Ragno, T. 2018. “The Light in Troy (Petr.  89):  Imitation of  Archaic (and 

Modern) Tragedy and Discovery of  Virgil’s New Epic”, in 
Cueva–Schmeling–James–Ní  Mheallaigh–Panayotakis–Scip-
pacercola 2018, 3-42.

Rambaud, M. 1988. “Présages et  procuratio au livre I de la Pharsale (v. 522-
638)”, in Porte–Néraudau 1988, 373-86.

Ratti, S. 2011. “Le monde du Satyricon et la maison de Pline le Jeune”, Ana-
bases 13, 79-94.

Ratti, S. 2015. “Relire le Satyricon. Pline le Jeune et les chrétiens, cibles du ro-
man secret d’un affranchi cultivé”, Anabases 22, 99-145.



Stefano Poletti                                                    346

Rawlings,  L.  –  Bowden,  H.  2005  (ed.)  Herakles  and  Hercules.  Exploring  a 
Graeco-Roman Divinity (London). 

Rawlings,  L.  2005.  “Hannibal  and Hercules”,  in Rawlings–Bowden 2005, 
153-84.

Reed, J.D. 2011. “The Bellum Civile as Roman Epic”, in Asso 2011, 21-31.
Reitz, C. –  Finkmann, S. 2019 (ed.). Structures of  Epic Poetry (Berlin). 
Reitz, C. 1999. “Zur allegorischen Ortsbeschreibung in Ovids  Metamorpho-

sen”, Compar(a)ison 1, 35-48.
Reitz,  C.  2012.  “Vocem  fata  sequuntur. Entscheidungsfindung  und  epische 

Konvention in der flavischen Epik”, in Baier 2012, 29-40.
Reitz, C. 2017. “Is Capaneus an Epicurean? A Case Study in Epic and Philo-

sophy”, in Bessone–Fucecchi 2017, 317-32.
Reymond, G. – Dugand, J.-E. 1970. Monaco antique. Essai sur l’histoire ancienne 

de  Monaco  depuis  des  origines  ligures  jusqu’aux  environs  de  l’an 
1000 (Nice).

Riggsby, A. 2018. “The Politics of  Geography”, in Grillo–Krebs 2018, 68-
80.

Rimell, V. 2002. Petronius and the Anatomy of  Fiction (Cambridge).
Rimell, V. 2007. “The inward Turn. Writing, Voice and the Imperial Author 

in Petronius”, in Rimell 2007a, 61-85.
Rimell, V. 2007a (ed.). Seeing Tongues, Hearing Scripts. Orality and Representation 

in the Ancient Novel (Eelde).
Rimell V. 2008. Martial’s Rome. Empire and the Ideology of  Epigram (Cambridge).
Rimell, V. 2009. “Letting the Page run on. Poetics, Rhetoric, and Noise in 

the Satyrica”, in Prag–Repath 2009, 65-81.
Rimell,  V. 2015.  The Closure  of  Space in Roman Poetics.  Empire’s  Inward Turn 

(Cambridge).
Ripoll, F. 1998. La morale héroique dans les épopées latines d’époque flavienne. Traditi-

on et innovation (Louvain).
Ripoll, F. 2002. “Le Bellum ciuile de Pétrone. Une épopée flavienne?”,  REA 

104 (1/2), 163-84.
Ripoll, F. 2006. “Adaptations latines d’un thème homérique: la théomachie”, 

Phoenix 60 (3/4), 236-58.



Teologia della guerra civile                                         347

Ripoll,  F. 2011. “Encore sur la datation du  Satyricon”, in Poignault–Dubel 
2011, 439-58.

Ripoll, F. 2019. “Le Bellum ciuile de Pétrone. Un exemple de ‘sublime raté’?”, 
Cahiers des études anciennes 56, 129-157.

Roberts, D. – Dunn, M. – Fowler, D. 1997 (ed.). Classical closure: reading the end 
in Greek and Latin literature (Princeton)

Roche, P. 2005. “Righting the Reader. Conflagration and Civil War in Lucan’s 
De Bello Civili”, Scholia 14 (1), 52-71.

Roche, P. 2009. Lucan. De Bello Ciuili Book I (Oxford).
Roche, P.  2019. Lucan. De Bello Civili. Book VII (Cambridge).
Rogerson, A. 2017. Virgil’s Ascanius. Imagining the Future in the Aeneid (Cam-

bridge).
Romano Martín, S. 2009.  El tópico grecolatino del  concilio de los dioses (Hildes-

heim).
Rondholz,  A.  2009.  “Crossing  the  Rubicon.  A  Historiographical  Study”, 

Mnemosyne 62 (3), 432-50.
Rosati, G. 2001. “Mito e potere nell’epica di Ovidio”, MD 46, 39-61.
Rosati, G. 2009. Ovidio. Metamorfosi. Libri V-VI, trad. di G. Chiarini, comm. 

di G. R. (Milano).
Rosati, G. 2017. “Crudelitas versa... in voluptatem. Piacere del male e potere nella 

letteratura latina”, in Amalfitano 2017, 53-70.
Rosati,  G.  2017a.  “Euander’s  Curse  and  the  ‘Long  Death’  of  Mezentius 

(Verg. Aen. 8.483-488, 10.845-850)”, HSCPh 109, 377-82.
Rose, K.F.C. 1966. “The Petronian Inquisition. An Auto-Da-Fé”, Arion 5 (3), 

275-301.
Rose, K.F.C. 1966a. “Problems of  Chronology in Lucan’s Career”, TAPhA 

97, 379-96.
Rose, K.F.C. 1971. The Date and Author of  the Satyricon (Leiden).
Roth, U. 2017. “Liberating the Cena”, CQ 66 (2), 614-34. 
Rudich, V. 1997. Dissidence and Literature under Nero. The Price of  Rhetoricization 

(London). 
Rudoni, E.R. 2014. “Two intertextual notes on Petronius’ Bellum Civile”, MD 

73 (2), 191-6.
Ruffell, I. 2012. Aeschylus. Prometheus Bound (London).



Stefano Poletti                                                    348

Rutz, W. 1970 (ed.). Lucan (Darmstadt).
Sacerdoti, A. 2019. Tremefacta quies: spazi di transito nella Tebaide di Stazio e 

nei Punica di Silio Italico (Napoli).
Salanitro, M. 2007. “Petronio e Marziale”, Maia 59 (2), 309-14
Salzman, M. 1998. “Deification in the  Fasti and the  Metamorphoses”, in De-

roux 1998, 313-46.
Sanford, E. 1931. “Lucan and His Roman Critics”, CPh 26 (6), 233-57.
Sannicandro, L. 2010. I personaggi femminili del Bellum civile di Lucano (Rahden; 

Westf.). 
Santangelo, F. 2007. Sulla, the Elites and the Empire. A Study of  Roman Policies in 

Italy and the Greek East (Leiden).
Santangelo, F. 2013.  Divination, Prediction and the End of  the Roman Republic 

(Cambridge).
Santangelo, F. 2015. “Testing boundaries. Divination and Prophecy in Lu-

can”, G&R 62 (2), 177-88.
Santini, C. – Zurli, L. 1996 (ed.). Ars narrandi. Scritti di narrativa antica in memo-

ria di Luigi Pepe (Napoli).
Sauvage, A. 1975. Étude de thèmes animaliers dans la poésie latine. Le cheval – les oi-

seaux (Brussels).
Sbordone, F. 1984. “Campi Flegrei”, in Della Corte 1984-1991, vol. 1, 644-

645.
Scappaticcio, M.C. 2020 (ed.). Seneca the Elder and His Rediscovered Historiae ab 

initio bellorum civilium. New Perspectives on Early-Imperial Roman 
Historiography (Berlin/Boston).

Schaffenrath, F. 2010 (ed.). Silius Italicus. Akten der Innsbrucker Tagung vom 19. 
– 21. Juni 2008 (Frankfurt am Main).

Schetter, W. 1960. Untersuchungen zur epischen Kunst des Statius (Wiesbaden).
Schierl, P. 2006. Die Tragödien des Pacuvius (Berlin).
Schiesaro, A. 1993. Recensione a O’Hara 1990, CPh 88, 258-65.
Schiesaro, A. 1997. “The Boundaries of  Knowledge in Virgil’s  Georgics”, in 

Habinek–Schiesaro 1997, 63-89.
Schiesaro, A. 1997a. “Passion, reason and knowledge in Seneca’s tragedies”, 

in Braund–Gill 1997, 89-111.



Teologia della guerra civile                                         349

Schiesaro, A. 2003.  The Passions in Play.  Thyestes and the Dynamics of  Senecan 
Drama (Cambridge).

Schmidt, E.A. 2001. “Das Selbstverständnis spätrepublikanischer und früh-
augusteischer  Dichter  in  ihrer  Beziehung  zu  griechischer 
und frührömischer Dichtung”, in Schwindt–Schmidt 2001, 
97-142.

Schmitz, C. 1993. Die kosmische Dimension in den Tragödien Senecas (Berlin).
Schmitz, C. – Jöne, A. – Kortmann, J. 2017 (ed.). Anfänge und Enden. Narrati-

ve und Potentiale des antiken und nachantiken Epos (Heidelberg).
Schmitzer, U. 1990. Zeitgeschichte in Ovids Metamorphosen. Mythologische Dichtung 

unter politischem Anspruch (Stuttgart).
Schneider, C. – Urlacher, C. 2004. “Rationnel et irrationnel dans le Sepul-

crum incantatum du pseudo-Quintilien.  Les  enjeux  d’une 
dialectique”, in Mudry et al. 2004, 99-113.

Schrader, J.G. 1776. Emendationum liber (Leeuwarden). 
Schrempp, O. 1964. Prophezeiung und Rückschau in Lucans Bellum civile (Win-

terthur).
Schröder, B.-J. – Schröder, J.-P. 2003 (ed.). Studium declamatorium. Festschrift 

für Joachim Dingel zum 65. Geburtstag (Berlin/München).
Schubert, W. 1984. Jupiter in den Epen der Flavierzeit (Frankfurt am Main).
Schubert, W. 1991.  “Zur Sage von Hercules und Cacus bei Vergil (Aen. 8, 

184-279) und Ovid (Fast. 1, 543-586)”, Journal of  Ancient Ci-
vilizations 6, 37-60.

Schubert, W. 2010. “Silius Italicus – ein Dichter zwischen Klassizismus und 
Modernität?”, in Schaffenrath 2010, 15-28.

Schultz, C. 2014. A Commentary on Cicero, De Divinatione I (Ann Arbor).
Schwindt, J.P. – Schmidt, E.A. 2001 (ed.).  L’histoire littéraire immanente dans la 

poésie latine (Genève).
Seel, O. 1960. “Trogus, Caesar und Livius bei Polyainos”, RhM 103 (3), 230-

71.
Seelentag,  S.  2012. Der  pseudovergilische  Culex:  Text–Übersetzung–Kommentar 

(Wiesbaden).
Segal, C. 2001. “Jupiter in Ovid’s Metamorphoses”, Arion 9 (1), 78-99.
Seitz, K. 1965. “Der pathetische Erzählstil Lucans”, Hermes 93 (2), 204-32.



Stefano Poletti                                                    350

Setaioli, A. 1975. “Un influsso ciceroniano in Virgilio”, SIFC 47 (1/2), 5-26.
Setaioli, A. 2005. “Le fragment II Soubiran du De consulatu de Cicéron, le De 

divinatione et leur lecture par Virgile”, in Kany-Turpin 2005, 
241-63.   

Setaioli, A. 2011. Arbitri Nugae. Petronius’ Short Poems in the Satyrica (Frank-
furt am Main).

Setaioli,  A.  2014.  “Poems in Petronius’  Satyrica”,  in Byrne–Cueva–Alvares 
2014, 371-83.

Simons, R. 2009. “Der verräterische Gott. Laokoon in der lateinischen Lite-
ratur der Kaiserzeit und Spätantike”, in Gall–Wolkenhauer 
2009, 104-127.

Sklenář, R. 2003. The Taste for Nothingness. A Study of  Virtus and Related Themes 
in Lucan’s Bellum Civile (Ann Arbor).

Skutsch, O. 1968. Studia Enniana (London).
Skutsch, O. 1985. The Annals of  Quintus Ennius (Oxford).
Slater, N.W. 1990. Reading Petronius (Baltimore).
Slater, N.W. 2012. “Eumolpus Poeta at Work. Rehearsed Spontaneity in the 

Satyricon”, in Minchin 2012, 245-64.
Smith, R. 1994. “Epic Recall and the Finale of  Ovid’s  Metamorphoses”,  MH 

51 (1), 45-53.
Smith, S.D. 2014. Man and Animal in Severan Rome. The Literary Imagination of 

Claudius Aelianus (Cambridge). 
Smolenaars, J.J.L. 1994. Statius Thebaid VII. A Commentary (Leiden).
Snijder, H. 1968. P. Papinius Statius, Thebaid. A Commentary on Book III (Ams-

terdam). 
Sochatoff, A. 1962. “The Purpose of  Petronius’  Bellum Civile”,  TAPhA 93, 

449-58.
Solodow, J.B. 1988. The World of  Ovid’s Metamorphoses (Chapel Hill).
Sommariva, G. 2004. Petronio nell’Anthologia Latina. Parte prima. I carmi parodi-

ci della poesia didascalica (La Spezia).
Sommariva, G. 2010.  Petronio nell’Anthologia Latina. Parte seconda. I carmi su 

temi diatribici ed etici (Sarzana).
Sommerstein, A.H. 2008. Aeschylus, III. Fragments (Cambridge, MA). 
Soubiran, J. 1972. Cicéron. Aratea. Fragments poétiques (Paris).



Teologia della guerra civile                                         351

Soubiran, J. 1987. “Sur la composition des deux  Bellum civile. Lucain (I) et 
Pétrone”, Pallas 33, 55-64.

Soubiran, J. 2007. “Pétrone, Sat. CXIX, 9-12. Note critique et exégétique”, 
Pallas 75, 77-88.

Soverini, P. 1985. “Il problema delle teorie retoriche e poetiche di Petronio”,  
ANRW II.32.3, 1706-79.

Spaltenstein, F. 1986-1990. Commentaire des Punica de Silius Italicus, I . Livres 1 à 
8; II. Livres 9 à 17 (Genève).

Spencer, D. 2001. “Propertius, Hercules, and the dynamics of  Roman mythic 
space in Elegy 4.9”, Arethusa 34 (3), 259-84.

Stafford, E. 2012. Herakles (London).
Stahl,  H.-P.  1998  (ed.).  Vergil’s  Aeneid.  Augustan  Epic  and  Political  Context 

(London). 
Stärk, E. 1995. Kampanien als geistige Landschaft. Interpretationen zum antiken Bild 

des Golfs von Neapel (München).
Starnone, V. 2015. “Feritas in urbe. Marziale di fronte all’irriducibile potenza 

della natura”, Maia 67 (1), 99-123.
Stocks, C. 2014.  The Roman Hannibal: Remembering the Enemy in Silius Italicus’ 

Punica (Liverpool).
Stover, T. 2012. Epic and Empire in Vespasianic Rome. A New Reading of  Valerius 

Flaccus’ Argonautica (Oxford).
Strauss Clay, J. 2011. “Divine apparatus”, in Finkelberg 2011, I.213-214.
Sullivan, J.P. 1968. The Satyricon of  Petronius. A Literary Study (London).
Sullivan,  J.P.  1968a.  “Petronius,  Seneca  and  Lucan.  A  Neronian  Literary 

Feud?”,  TAPhA 99, 453-67 (rist.  in Byrne–Cueva–Alvares 
2006, 302-16).

Sullivan, J.P. 1982. “Petronius’  Bellum ciuile and Lucan’s  Pharsalia, a political 
reconsideration”, in Croisille–Fauchère 1982, 151-5. 

Sullivan, J.P. 1985. “Petronius’  Satyricon and its Neronian Context”,  ANRW 
2/32.3, 1666-86.

Sullivan, J.P. 1991. Martial: The Unexpected Classic (Oxford).
Sullivan, J.P. 1996. “Form Opposed. Elegy, Epigram, Satire”, in Boyle 1996, 

143-61.
Taisne, A.-M. 1994. L’esthétique de Stace. La peinture des correspondances (Paris).



Stefano Poletti                                                    352

Tandoi, V. 1992. “Un passo del Bellum civile sui lussi romani”, in Scritti di filolo-
gia e di storia della cultura classica, a c. di E. Consolino et alii, 
vol. 1, 586-605 (= RFIC, 95 [1967], 268-94).

Tarrant,  R. 2002. “Chaos in Ovid’s  Metamorphoses and its Neronian Influ-
ence”, Arethusa 35 (3), 349-60.

Tarrant, R. 2012. Virgil. Aeneid Book XII (Cambridge).
Tesoriero, C. 2004. “The Middle in Lucan”, in Kyriakidis–De Martino 2004, 

183-215.
Tesoriero, C. 2010 (ed.). Lucan (Oxford).
Thibodeau, P. 2011.  Playing the Farmer. Representations of  Rural Life in Vergil’s 

Georgics (Berkeley).
Thierfelder, A. 1970. “Der Dichter Lucan”, in Rutz 1970, 50-69 (= Archiv für 

Kulturgeschichte 25 [1935], 1-20).
Thomas, R. 1988. Virgil. Georgics (Cambridge).
Thomas, R. 2011. Horace: Odes Book IV and Carmen Saeculare (Cambridge).
Thome, G. 1993. Vorstellungen vom Bösen in der lateinischen Literatur. Begriffe, Mo-

tive, Gestalten (Stuttgart).
Thompson, D.W. 1936. A Glossary of  Greek Birds (London/Oxford). 
Timpanaro, S. 1988. Marco Tullio Cicerone. Della divinazione (Milano).
Tipping, B. 2010. Exemplary Epic. Silius Italicus’ Punica (Oxford).
Tissol, G. 1997. The Face of  Nature. Wit, Narrative, and Cosmic Origins in Ovid’s 

Metamorphoses (Princeton).
Töchterle, K. 1994.  Lucius Annaeus Seneca, Oedipus. Kommentar mit Einleitung, 

Text und Übersetzung (Heidelberg).
Tosi, R. 2018. Dizionario delle sentenze latine e greche (Milano).
Toynbee, J.M.C. 1973. Animals in Roman Life and Art (London).
Tucker, R.A. 1988. “What Actually Happened at the Rubicon?”,  Historia 37 

(2), 245-48.
Urban, D. 2005. Die augusteische Herrschaftsprogrammatik in Ovids Metamorpho-

sen (Frankfurt am Main).
Urso, G. 2000 (ed.). L’ultimo Cesare (Roma).
Ussani, V. 1905. “Questioni petroniane”, SIFC 13, 1-51.
Van Dam, H.-J. 1984. P. Papinius Statius Silvae Book II. A Commentary (Leiden). 



Teologia della guerra civile                                         353

Van Noorden, H. 2015. Playing Hesiod. The ‘Myth of  the Races’ in Classical Anti-
quity (Cambridge).

Vannini, G. 2007.  Petronius 1975-2005. Bilancio critico e nuove proposte (Göttin-
gen).

Venini, P. 1968. “A proposito di alcuni recenti studi sulla composizione della 
Tebaide staziana”, Athenaeum 56, 131-8. 

Vessey, D. 1973. Statius and the Thebaid (Cambridge).
Vessey, D. 1991-1993.  “Thoughts on the Ancient Novel or What Ancients? 

What Novels?”, BICS 38, 144-61.
Vian, F. 1952. “La Guerre des Géants devant les penseurs de l’antiquité”, 

REG 65, 1-39.
Vinchesi, M.A. 2001. Silio Italico, Le guerre puniche (Milano).
Vinchesi, M. A. 2007. “Laocoonte in Petronio”, in Bejor 2007, 23-43.
Vinchesi, M.A. 2014. Calpurnii Siculi Eclogae (Firenze).
Volk, K. 2009. Manilius and his Intellectual Background (Oxford).
Volk, K. 2013. “The genre of  Cicero’s De consulatu suo”, in Papanghelis–Har-

rison–Frangoulidis 2013, 93-112.
Volk, K. 2017. “Signs, Seers and Senators. Divinatory Expertise in Cicero 

and Nigidius Figulus”, in König–Woolf  2017, 329-47.
Völker, T. – Rohmann, D. 2011. “Praenomen Petronii: The Date and Author of 

the Satyricon Reconsidered”, CQ 61 (2), 660-76.
Walde, C. 2003. “Le Partisan du mauvais goût? Anti-Kritisches zur Lucan-

Forschung”, in Schröder–Schröder 2003, 127-52.
Walde, C. 2005 (ed.). Lucan im 21. Jahrhundert (München).
Walde, C. 2010. “Lucan (Marcus Annaeus Lucanus),  Bellum Civile. A. Leben 

und  Werk,  B.  Rezeption  und  Transformation”,  in  Walde 
2010a, 441-64.

Walde, C. 2010a (ed.). Die Rezeption der antiken Literatur. Kulturhistorisches Werk-
lexikon. Der Neue Pauly. Supplemente Band 7 (Stuttgart).

Walde, C. 2012. “Fortuna bei Lucan. Vor- und Nachgedanken”, in Baier 2012, 
57-74.

Walde, C. 2017. “Tu ne quaesieris scire nefas quem finem... di dederunt... Reflexio-
nen zur Debatte um das Ende von Lucans Bellum Civile”, in 
Schmitz–Jöne–Kortmann 2017, 169-98.



Stefano Poletti                                                    354

Walsh, P.G. 1968. “Eumolpus, the Halosis Troiae, and the De bello civili”, CPh 
63, 208-12.

Walsh, P.G. 1970.  The Roman Novel.  The  Satyricon of  Petronius and the  Meta-
morphoses of  Apuleius (Cambridge).

Walter, A. 2013. “Beginning at the End. Silius Italicus and the Desolation of 
Thebes”, in Manuwald–Voigt 2013, 311-26.

Wardle, D. 1997. “‘The Sainted Julius’. Valerius Maximus and the Dictator”, 
CP 92 (4), 323-45.

Wardle, D. 1998.  Valerius Maximus. Memorable Deeds and Sayings. Book I (Ox-
ford).

Wardle, D. 2006. Cicero on divination. De divinatione, book 1 (Oxford).
Wardle, D. 2009. “Caesar and Religion”, in Griffin 2009, 100-11.
Wardle, D. 2019. “Suetonius on the Civil  Wars of  the Late Republic”,  in 

Lange–Vervaet 2019, 376-410. 
Watkins, S. 2012. Lucan ‘transforms’ Ovid. Intertextual Studies in the Bellum Civile 

and the Metamorphoses (Diss. Florida State University).
Watt, W.S. 1986. “Notes on Petronius”, C&M 37, 173-84.
Watt, W.S. 1994. “Petroniana”, Phoenix 48, 254-6.
West, M.L. 1979. “The Prometheus Trilogy”, The Journal of  Hellenic Studies 99, 

130-48.
West, M.L. 1997. The East Face of  Helicon (Oxford).
Westerburg, E. 1883. “Petron und Lucan”, RAM 38, 92-6.
Westall R. 2017. Caesar’s Civil War. Historical Reality and Fabrication (Leiden).
Wheeler,  S.  1995.  “The  Underworld  Opening  of  Claudian’s  De  Raptu 

Proserpinae”, TAPhA 125, 113-34.
Wheeler, S. 2002. “Lucan’s Reception of  Ovid’s Metamorphoses”, Arethusa 35 

(3), 361-80.
Wheeler, S. 2000. Narrative Dynamics in Ovid’s Metamorphoses (Tübingen).
Whitby, M. – Hardie, P. – Whitby, M. 1987. Homo viator. Classical essays for John 

Bramble (Bristol).
Whitton, C. 2019. The Arts of  Imitation in Latin Prose: Pliny’s Epistles / Quinti-

lian in Brief (Cambridge).
Wick, C. 2004, Lucan. Bellum civile. Liber IX (München/Leipzig).



Teologia della guerra civile                                         355

Wickham, H.L. – Cramer, J.A. 1828. A Dissertation on the Passage of  Hannibal 
Over the Alps (London).

Wiener, C. 2006.  Stoische Doktrin in römischer Belletristik. Das Problem von Ent-
scheidungsfreiheit und Determinismus in Senecas Tragödien und Lu-
cans Pharsalia (Leipzig).

Wiener, C. 2010. “Stoische Erneuerung der epischen Tradition - Der Bürger-
krieg als Schicksal und die Entscheidungsfreiheit zum Ver-
brechen”, in Hömke–Reitz 2010, 155-74.

Wilkinson, L. 1946-7. “Satyricon 118”, PCPhS 179, 6.
Wilkinson, L. 1969. The Georgics of  Virgil. A Critical Survey (Cambridge). 
Wilson, M. 2013. “The Flavian Punica?”, in Manuwald–Voigt 2013, 13-28.
Winterbottom, M. 1972. “Six Conjectures”, CR 22 (1), 11-2.
Wistrand, E. 1988. “Five Critical Notes”, BICS Supp. 51, 162-5.
Woodman, A.J. 1983.  Velleius Paterculus. The Caesarian and Augustan Narrative 

(2.41-93) (Cambridge).
Woodman, A.J.  2012. From Poetry to History. Selected Papers (Oxford).
Yeh, W.-J. 2007. Structures métriques des poésies de Pétrone. Pour quelle art poétique? 

(Louvain). 
Zeitlin, F. 1965. “An Analysis of  Aeneid XII 176-211. The Differences bet-

ween the Oaths of  Aeneas and Latinus”, AJPh 86 (4), 337-
62.

Zeitlin, F. 1971. “Romanus Petronius. A study of  the Troiae Halosis and the Bel-
lum Civile”, Latomus 30, 56-82.

Zeitlin, F. 1999. “Petronius as  Paradox: Anarchy and  Artistic  Integrity”, in 
Harrison 1999, 1-49 (= TAPhA 102 [1971], 631-84).

Ziogas, I. 2013.  Ovid and Hesiod. The Metamorphosis of  the Catalogue of  Women
(Cambridge).

Zissos, A. 2019. “Closure and Segmentation: Endings, Medial Proems, Book 
Divisions”, in Reitz–Finkmann 2019, I.531-564.





INDICE DEI PASSI CITATI

Aelianus
De natura animalium
10, 14 253n.
12, 4 253n.

Aeschylus
Agamemnon
1188-1189 99n.
Choephori
577-578 99n.
Eumenides
183-184 99n.
264-267 99n.
302 99n.
305 99n.
Prometheus liberatus 306-307n.
Prometheus vinctus
248-252 307
Septem contra Thebas
587 102n.

Ammianus Marcellinus
14, 1, 2 99n.
27, 11, 2 182n.

Anthologia Latina
397 (SB) 82n.
398, 1 (SB) 94n.
411 (SB) 82n.
871, 3-4 (R) 150n.

Antoninus Liberalis
28, 3 253n.

Appianus

Bella civilia
1, 61 268n.
1, 75 268n.
2, 16 60n.
2, 35 262-263n.
2, 36                 66n.
4, 4 55n.
4, 14 55n.

Apuleius
Metamorphoses
11, 19 3

Aratus
Phaenomena
100-136 191
133 191-192n.

Aristophanes
Aves
516 252

Ausonius
Griphus ternarii numeri
15 252n.

Avienus
Phaenomena
286 182n.

Caesar
De bello civili              242-243
De bello Gallico
1, 40, 5 259n.
7, 8, 2 237n.



Stefano Poletti                                                    358

7, 56, 3 235n.
Iter 282n.
Laudes Herculis 282n.
Oedipus 282n.

Calpurnius Siculus
1, 33-88 89n.
1, 42-59 194
1, 46-50 89n., 198
1, 82-83 51n.
1, 84-85 148n.

Carmen Arvale
2-3 103

Carmina Latina Epigraphica
255, 3 151-152n.

Catullus
64, 399 222
105 238n.

Cicero
Ad Atticum
7, 11, 1 272n.
Aratea (Soubiran)
16-19 191
De consulatu suo (Courtney)
fr. 10 X, 51-54, 61, 74
De divinatione
1, 12 251n., 252n.
1, 17 51-54
1, 49 284-288
1, 101 257n.
1, 106 253n., 268-269
1, 119 61
2, 12-26 61n.
2, 25 62n.
2, 46 53

2, 49ss. 53
2, 54 54, 61n., 74n.
2, 82 251n., 258n.
De expeditione Britannica (?) 259n.
De haruspicum responso
46 210n.
De legibus
1, 1-5 267-269
De natura deorum
2, 66 144n.
3, 14 61n., 74n.
3, 47 252n.
De provinciis consularibus
32-33 259n.
In Catilinam
3, 18-21 53n.
3, 19 62n.
Marius (Courtney)
fr. 16-17 267-269
fr. 17 253n.
fr. 17, 12 259n.
fr. 17, 13 258n.
Pro Sulla
91 182n.
Tusculanae disputationes
1, 30, 73 253n.

Ciris
32 298n.

Claudianus
De raptu Proserpinae 169n.
1, 55-62 143n.
1, 79-83 178n.
1, 89-120 119-120
1, 94-96 120
1, 121 120n.
2, 172-187 115n.
2, 228-232 120n.



Teologia della guerra civile                                         359

In Rufinum
1, 77-79 99n.
1, 356-359 141n.
2, 206 103n.
Paneg. dictus Honorio cos. IV
537-542 260n.

Cornelius Nepos
Hannibal
3, 4 245n.

Curtius Rufus
7, 8, 25 182n.
10, 1, 17 282n.
10, 8, 14 210n.

Cypria
fr. 1 (West) 148, 157

Dio Cassius
37, 52, 2 283
40, 58 221n.
41, 7-9 231n.
41, 13 221n.
41, 14 66n.
44, 18, 3 60n.
45, 4, 4 261n.
45, 17 55n.
55, 1, 3 263n.

Dracontius
Orestis tragoedia
524 111n.
Romulea
8, 469 252n.

Ennius
Annales (Sk.)
220-221 142n., 204n.

220-226 200n.
225-226 205n., 208n.
499 150n.
550 150n.
563 150n.

Euripides
Alcestis
843-845 99n.

Florus
Epitoma de Tito Livio
1, 45, 22 237n.
1, 47, 6 149n.
2, 13, 2 221
4, 2, 95 222

Fronto
Epistulae
4, 154 182n.

Furius Bibaculus (Courtney)
Annales belli Gallici 259n.
fr. 15 237n.

Germanicus
Phaenomena
98-123 191
100 191n.
122-123 195
137 192n.

Grattius
99 3

Hesiodus
Opera et Dies
42-105 306n.
106-201 191



Stefano Poletti                                                    360

198 195
Theogonia
507-616 306n.
530 306
681-683 164n.
845-850 116n.
850-853 164n.

[Hesiodus]
Scutum Herculis
248-257 99
264-269 241n.

Hieronymus
In Eph.
1, 1 2

Homerus
Ilias
4, 442-444 196n., 201n.
5, 289 99n.
8, 133-144 119n.
12, 200-207 269n.
13, 17-19 115n.
15, 158-219 116-120
15, 182-183 116
16, 431-461 62-63
20, 54-66 164n.
20, 56-61 116-120
20, 61-65 164-165n., 241
Odyssea
11, 96 99n.
15, 525-526 252, 254

Horatius
Carmen saeculare
57-60 192n.
Carmina

1, 2 51n.
1, 2, 1 103
1, 2, 37 103
1, 12, 47 77n.
1, 12, 59-60 125n.
1, 34, 12-15 149n.
1, 34, 14-16 181n.
2, 1, 6-8 35-36n., 238
2, 1, 29-32 102n.
2, 17, 24-25 182n.
3, 1, 3 3
3, 3, 49-52 164n.
3, 4 300n.
3, 4, 49-50 125n.
3, 27, 11 252n.
4, 2, 5-8 235-236
4, 14, 11-12 240
De arte poetica
217-219 237n.
296-297 136n.
472-473 135
Epistulae
1, 18, 82-83 140n.
Epodi
16, 1-2 149
Saturae
1, 10, 36-37 237n.
2, 5, 40-41 237n., 244n.
2, 8, 61-63 181n.

Hyginus
Fabulae
135 247-248n.
136, 3 86n.

Hymni Homerici
Ad Cererem
16 115n.



Teologia della guerra civile                                         361

Iliou Persis
Arg. 1-2  (West) 248n.

Iordanes
Getica
43 36n.

Isidorus
Origines
8, 7, 10 2, 36

Iulius Obsequens
58 252n.
68 55n.

Iustinus
17, 1, 4 86n.

Iuvenalis
10, 166-167 226n., 244n.
12, 23-24 289
14, 91 259n.

Lactantius Placidus
In Statii Thebaida
8, 36 119n.

Livius
Praefatio 156n.
Praefatio 4 149n.
1, 7, 4-7 276n.
1, 31 257n.
1, 34, 8 253n.
1, 39, 1-3 258
2, 7 257n.
3, 11, 12 140n.
4, 3, 8 140n.
4, 13, 2 2
5, 32 257n.

5, 52, 1 140n.
7, 26, 3-4 251-252n.,
                                255-256
10, 40, 13-14 252n., 255-256
21, 21, 9 283n.
21, 22, 5-23, 1 283-288
21, 29, 7-30, 11 227, 272-273
21, 31, 12 235n.
21, 32, 7 239n.
21, 35, 4-36, 8 239n.
21, 35, 6-9 228
21, 37, 2-6 270
42, 5, 11 210n.

[Longinus]
De sublimitate
9, 5-7 241n.

Lucanus
Pharsalia
1, 1 72
1, 2 133n.
1, 8 132-133
1, 33-38 303
1, 33-66 17n., 67n.
1, 37 133n.
1, 37-38 209
1, 39 99n.
1, 45-47 200
1, 56-58 200
1, 63-66 136n.
1, 66 26-27
1, 67 156n.
1, 68 35n., 136n.
1, 70-72 150n.
1, 71 69n., 181
1, 72-81 200, 303
1, 76 156n.
1, 81-84 150



Stefano Poletti                                                    362

1, 98                 156n.
1, 109-111 93-94n.
1, 110 37n.
1, 128 129, 221
1, 155 190
1, 158-182 155-156
1, 160 37n.
1, 183 158-159, 244n., 

273n.
1, 183-184 156n.
1, 183-185 234, 241
1, 185-192 68, 175, 262-264, 

285
1, 192-194 265n.
1, 195-198 73n.
1, 195-203 279n., 291-292
1, 204 238n., 264n.
1, 204-205 235n., 241n., 

262n.
1, 205-212 271-274
1, 207 273n.
1, 212 273n.
1, 213-222 235
1, 224 292
1, 226 263n.
1, 228-229 265-266n.
1, 235 260n.
1, 304-305 272n.
1, 313 221n.
1, 405-408 244n.
1, 462-465 74n.
1, 466-522 231n.
1, 469-472 229
1, 473-475 230n.
1, 501-502 233n.
1, 521-522 220
1, 522-525 69n.
1, 522-2, 19 X, 50-52, 54, 

66-87, 248

1, 526-532 67n., 77n.
1, 530-532 62n., 115n.
1, 540-544 67n., 85n.
1, 545-547 125n.
1, 549-552 67n.
1, 569-570 257n.
1, 572-574 105, 175
1, 584-638 70n.
1, 600 70n.
1, 617 69n.
1, 626 70n.
1, 630 70n.
1, 632-633 73n.
1, 634-635 70n.
1, 644-645 70-71n.
1. 649-650 69n., 70n.
1, 663 71n.
1, 666-668 71n.
1, 666-672 209
1, 667 70n., 133n.
1, 668-670 70, 197
1, 678 92
1, 678-694 71-72, 89-93
1, 679-680 71n.
1, 679-682 90
1, 681 92
1, 691-692 71n., 76n.
1, 692-694 90n.
1, 694 71n., 92
2, 1 69n.
2, 1-4 78-81
2, 1-15 73-74
2, 4-6 73n.
2, 7-13 74
2, 14-17 69-70n.
2, 68 110n.
2, 72 110n.
2, 126-129 76n.
2, 221 109-110n.



Teologia della guerra civile                                         363

2, 223-224 110
2, 230 110n.
2, 234-325 74n.
2, 535-536 229n.
2, 576-595 220n.
2, 708 220n.
2, 725-730 220n.
3, 14-19 93n., 109
3, 312-320 304
3, 399-449 189
3, 728-730 292n.
4 210
4, 103-109 239n.
4, 189-191 210n.
4, 190 175
4, 663-665 276
5, 30 38n., 232n.
5, 206-208 76n.
5, 297-299 210-212
5, 299 139, 206, 210n., 

211
5, 476-721 294-296
5, 531-559 296
5, 616-617 294n.
5, 620-626 294n.
6, 467 109
6, 492-499 176n.
6, 507-830 X, 44, 51-52, 105-

109, 134n., 136-
139, 175-177, 187

6, 513-515 105n.
6, 527-537 109n.
6, 550-553 109n.
6, 577-588 105n.
6, 587-588 108n.
6, 614-617 109
6, 627-628 109n.
6, 642-643 106n.
6, 718 108

6, 742-743 143n., 164n.
6, 787 110n.
6, 791-792 76n.
6, 793 198n.
6, 793-799 109n.
6, 799-800 93n., 109
6, 801-802 76n., 108n.
6, 805-811 108n.
6, 810-811 76n.
6, 817-818 38n.
7, 1-6 76, 86n.
7, 144-150 304
7, 151-152 76, 83-84
7, 151-213 76
7, 168-171 105
7, 179-180 38
7, 185-187 76n.
7, 379 92n.
7, 423-424 38n., 94n.
7, 445-455 74-76, 126-127
7, 447-448 86n.
7, 451 75
7, 455-459 74-76
7, 473 38n., 209n.
7, 568 105n., 204n.
7, 586-596 76n.
7, 649-651 202n.
7, 851-865 102n.
8, 609-610 76n.
9, 654-655 239n.
9, 655 125n.
9, 950-999 130n.
9, 985 Ixn.
10, 133-134 38n.
10, 313 87n.
10, 338-341 38n., 222n.
10, 341-342 76n.
10, 509 87n.
10, 528-529 76n.



Stefano Poletti                                                    364

10, 542-546 39n., 209

Lucilius (Marx)
4-6 157
53 157

Lucretius
1, 38-39 203n.
1, 178-179 102n.
1, 335 132n.
1, 341 132n.
1, 722-725 125n.
2, 214-215 128n.
2, 654 102n.
2, 1101 125n.
4, 754 132n.
5, 1218-1221 127-128
6, 340-342 230n.
6, 852 85n.

Macrobius
Saturnalia
6, 6, 1 241n.

Manilius
1, 417 252n.
1, 782-783 252n.
1, 874-875 55n.
1, 896-926 51n., 55n.
1, 912 149n.
1, 922-924 88-89n., 198
4, 59-62 60n.
4, 659 300n.
5, 51-52 229n.
5, 52 94n.

Martialis
3, 82 215n.
4, 44, 7-8 180

13, 62, 2                 215n.
14, 194 36n.

Martianus Capella
1, 78-80 178n.

Menander
Fragmenta (Körte–Thierfelder)
59, 4 263n.

Optatianus
22, 10 241

Ovidius
Amores
3, 8, 35-38 164n.
Epistulae ex Ponto
3, 4, 98-99 86n.
4, 7, 7 293n.
4, 8, 59 301n.
Fasti
1, 249-250 191
1, 543-581 276n.
2, 249 252n.
3, 369 114n.
3, 439 301n.
3, 624-625 291n.
3, 697-710 51n.
3, 701 76n.
3, 707-708 91n.
4, 449 115n.
4, 843 241n.
5, 39-40 163n.
5, 553 35n.
5, 569 104
5, 575 103
6, 138 99n.
Heroides
1, 53-54 102n.



Teologia della guerra civile                                         365

Metamorphoses
1, 1 156n.
1, 11
1, 13-14 156n.
1, 86-140 191
1, 127-162 154, 156n.
1, 129-131 155n.
1, 137-140 155n., 163-164
1, 144-148 155n.
1, 149-150 155n., 191-192n.
1, 149-153 192-193
1, 151-153 163
1, 152 301n.
1, 163-261 33, 50-52, 154-

171
1, 166 156n.
1, 175-176 167n.
1, 182-184 125n.
1, 190-191 155n.
1, 192-195 165
1, 199-206 167, 302
1, 243 170
1, 244-347 293-296
1, 281-282 295
1, 433 156n.
1, 596 125n.
2, 261 116n.
2, 301-302 140n.
2, 544-545 252n.
2, 760-761 180
2, 760-832 173-190
2, 766-767 174n.
2, 775-777 204n.
2, 780-782 181
2, 782-786 174n.
2, 798 174
3, 303 298n.
4, 310 101n.
4, 426-427 149n.

4, 451-485 142n.
4, 477 202, 208, 211
4, 464-511 171-172
4, 472-473 172
4, 476-478 119n., 172
4, 621-662 239n.
4, 771 204n.
5, 155-156 222n.
5, 329 252-253n.
5, 348 165n.
5, 354-361 164n.
5, 356-359 116n., 164-165
5, 421-424 115n.
6, 696 128
8, 339 128
8, 780-822 173-190
8, 785-786 174
8, 792 174
8, 801-802 204n.
8, 809-813 174n.
8, 816 174
8, 830-832 188
8, 836 188
9, 289-290 140n.
9, 428-438 63
9, 636-637 205n.
10, 17-18 143n.
10, 19-20 83n.
10, 32-35 143n.
11, 630-631 140n.
11, 630-632 174n.
11, 681-682 205n.
12, 64-65 229n.
13, 82-84 232n.
13, 715 94n.
14, 201 204n.
14, 237-238 111n.
14, 813 64
14, 816-817 114n., 115n.



Stefano Poletti                                                    366

15, 1-2 148n.
15, 92-93 111
15, 98 111
15, 749 77
15, 752-753 72n.
15, 758 59n.
15, 760-761 59n.
15, 760-765 57n.
15, 760-851 X, 33, 57-73, 80-

81, 126, 132, 138, 
154-155, 169-170, 
203

15, 765-766 70n.
15, 775 70n.
15, 777-778 76n.
15, 779 70n.
15, 779-782 57n.
15, 780-782 83n.
15, 782 84
15, 785 60n., 70n.
15, 789-790 85n.
15, 791 251
15, 799-800 60n., 80-84
15, 807-808 71n.
15, 807-815 57n.
15, 807-842 88
15, 810-812 62
15, 814 64
15, 815 65
15, 819 59n.
15, 822-828 71n., 91n.
15, 823 72n.
15, 823-824 59n., 71n., 88
15, 828 259
15, 841-842 259n.
15, 869 192
Tristia
2, 33 125n.
2, 221 148n.

2, 467-468 35n.

[Ovidius]
Epicedion Drusi
357-358 93n.

Pacuvius
fr. 262 (Schierl) 148n.

Petronius
1-5 22n.
3, 1 22n.
5, 13-14 134n.
5, 21-22 236n.
22, 6 2
26, 7-79 (Cena) 41n., 110-112
43, 3 210n.
59, 7 111
80, 5 210n.
83, 2 261
89 (Troiae Halosis)  11, 17-18, 21n., 

25, 41n., 129-130, 
203n., 206n., 232, 
246-249, 286

89, 4 130, 247, 249
89, 11 229n.
89, 11-12 130n., 247
89, 15-53 246-249
89, 20-24 130n.
89, 21-22 247
89, 27-28 247n.
89, 51-53 130
89, 56 132n.
89, 57 135n.
103, 5 2
108, 8 2
114 12, 41n.
114-115 40, 290
115, 1 135



Teologia della guerra civile                                         367

115, 2                 236n.
115, 2-4 12n., 41n., 240
115, 4 206
115, 6 45n.
115, 18 112
116, 1 239-240
116, 9 111-112, 257
117, 11 2
118 40, 46-47, 49n., 

216-217
118, 1 37n., 136n., 237, 

238
118, 2 2, 37n.
118, 3 3-4, 136n., 236
118, 5 4-5, 8-10, 26-27, 

36, 238
118, 6 IX, 1-5, 8-12, 21-

26, 30, 34-36, 
134-136, 184n., 
206, 226, 236-241, 
266-271

______________________________
119-124, 1 (Bellum civile)
vv. 1-3 93, 160, 188-189
1-7 188
1-60 78-79
1-66 159
7 155n.
20-22 39n.
23 273n.
31-32 188
33 215n.
45-49 156n., 221
47 133n., 273n.
49-52 188n.
50-51 152n.
53-55 155n.
54-55 188n., 304

58-60 132-133, 155n., 
212n.

61-66 82, 108, 156, 190, 
220n., 223

62 105n., 309
64 39n., 222, 243, 

256
65 157n.
65-66 39n.
66 133n., 190
67 106, 115n., 241
67-69 44n.
67-75 180
67-140 159
68 106n.
70 180
74 180
76 102n., 143-144n., 

168
76-77 115n., 178-180
77 180
78 139-140, 181-182
79 151
79-80 151n., 224
79-81 140, 143
79-83 110n., 162
80-81 149n.
81 146
82 157n.
82-83 134, 140, 145-146, 

149, 152, 231n., 
307-308

84-85 149
84-86 162
87-90 131n.
87-93 162-163
89 162
90 152



Stefano Poletti                                                    368

90-91 117
90-93 157n.
90-94 155n.
93 165
94-95 140-141
94-99 169
96 110-111, 178n., 

180n., 222n.
96-97 178
96-99 100-104
97 142n., 144n.
98-99 109-110
101 115n., 117, 241n.
102 135, 182n.
103 143
104 82-84
105 140
105-107 146-147
105-108 181
107 152
108-109 148-149, 153
109-110 142
110 188
110-111 114-115
111 XIIIn.
111-115 87-98
112 91n.
113 87n.
114 91n.
115 91n., 94-98, 

199n., 249
116-117 144
116-119 92-93
117 92-93n., 109n.
119-120 103, 142, 144, 

178, 187
120 111, 126n., 142n.
121 111, 187
122 79, 114, 146n.

122-123 128, 215n., 248, 
259, 266, 298

122-125 112-129, 169n.
124 144n.
125 117-118, 126n.
126-127 78-81, 84, 86, 256
126-141 77-87, 115, 248
127-129 260-261
127-131 84-86, 100
128 261
129 295
130 261
130-131 261
131 133n., 256
135-136 124
136 257n.
139 77n.
140 84, 86, 124, 300
141 86, 159
141-143 264-265
142 189-190, 223
143 106, 237n.
144 234
144-146 244-246
144-150 44n., 228
146 277-279
146-151 269-271
150-151 239n.
151 148
152 228, 238-239
152-155 228
153 238
153-155 239, 290
154-156 279
156 125n., 224n.
156-176 222
156-184 114n.
158-159 279n.
159 189, 223



Teologia della guerra civile                                         369

159-162 258, 291n.
160 291
161-162 272
162 291
163 222n.
164 190, 231n.
165-168 220n.
167 189
168 189, 223
168-169 190n.
174 6, 77, 190n., 

224n., 263-264, 
279

174-175 190n.
177-178 251-257
177-182 77-78, 184, 222
177-184 246-288
179-180 257-260, 269-271
181-182 260-261
182 266n.
183 249, 256, 265, 

273n., 280
183-184 241n., 265n.
183-204 222
184 241
189-191 295
189-192 235-236
190 86, 229, 241n.
193-195 237
194-195 293
196-198 44n.
196-200 292-293
200 304n.
201                 294n.
201-204 293
201-206 44n.
202 235
203 306
203-206 238n.

204 236n., 273n.
205 198n., 305, 308
205-206 234n., 272
205-208 222-223, 273, 297-

309
206 300
206-207 300
206-208 125
208 297-298n.
209 189, 238n., 239, 

273n., 300n.
209-214 229n.
209-230 45n.
209-244 XIIIn.
210                 182n., 229n.,
                                231n.
210-212 177, 184
211 239
212 230
213-214 229n.
214 222n.
215-216 38n., 110
215-244 231
216-220 232
216-232 79
217 231n.
221 232-233n.
222 133n.
224-225 230n., 232n.
225 38n.
226-228 232n.
230-232 232n.
233-237 233, 290
237-243 232n.
238 133n., 232
238-244 220
239 293n.
240-241 125
241 293n.



Stefano Poletti                                                    370

243 133n.
244 182n.
244-245 152n.
245 133n.
245-246 45n.
245-253 85, 191
247-248 191n.
249 192n., 194-195
249-257 155
249-295 177
250 195
250-251 192
252 195
253 195
254 241n.
254-263 98, 195-196
255-256 142n.
256 105n.
257 142
258 198, 305
258-260 134
258-263 101
259-260 100, 135, 168, 

178-179
264-270 84-85, 98, 198
264-272 45n.
266-267 278n.
266-270 184-185
268 149n.
269-270 286-287
270 308
271-277 203-205
271-295 98, 183
272 102n., 168, 201n.
272-273 100
275 178-179
276 195
277 105n.

278-279 201n.
278-281 201-202
279 239
281 229n.
282 135
283-284 190n.
283-295 88, 135
288 203n.
290 86, 190, 203, 224, 

309
292-294 220
292-295 39n., 209
293 152, 203, 292n.
294 38n., 209n.
295 6, 17n., 202, 206-

212
______________________________
124, 2 12n., 24n., 135, 

236
127, 9, 7 260n.
133, 3, 1-4 140n.
133, 3, 6-7 222n.
139, 2, 5 103n.
141, 2 111
Fragmenta (Müller)
28, 1 128
28, 1-3 128
39, 5 180n.190
45, 5 253
48, 10 190n.

Plautus
Amphitruo
39-45 185
Asinaria
260 252n.
Trinummus
1-22 185n.



Teologia della guerra civile                                         371

Plinius maior
Naturalis historia 45n.
2, 28, 98 261n.
2, 157-158 164n.
3, 123 245n.
33, 1 164n.
36, 1-3 164n.

Plinius minor
Epistulae
6, 20, 19 45n.
8, 1 45

Plutarchus
Alexander
27, 2-3 256n.
Caesar
11, 5-6 283n.
32, 6-8 263n.
32, 9 262-267
34 231n., 233n.
63, 1 60n.
69, 4-5 55n.
Cato minor
42 221n.
49-50 221n.
Marius
21, 3 102n.
36, 5-6 268n.
Moralia
16d-e 241n.
Pompeius
52, 3 221n.
53, 7 118n.
60, 2-4 263n.

Polybius
3, 47, 6-9 285

3, 48, 5-12 227-228
3, 48, 7-9 285n.
3, 54, 1-3 228
3, 55, 9 270

Porphyrius
De abstinentia
3, 5 253n.

Propertius
2, 34, 61 94n.
3, 13, 60 149n.
4, 1, 105 252n.
4, 6, 67 94n.
4, 7, 8 179n.
4, 9, 1-20 276n.
4, 9, 37 239n.

Prudentius
Contra Symmachum
2, 567 252n.
Psychomachia
31 111n.

Quintilianus
Institutio oratoria
10, 1, 90 36
12, 10, 73 237n.

[Quintilianus]
Declamationes maiores
10, 1-5 178-179n.

Quintus Smyrnaeus
12, 353-482 248

Res gestae divi
Augusti 65



Stefano Poletti                                                    372

Sallustius
Historiarum reliquiae (Maurenbrecher)
Fr. 1, 11 210n.
Oratio Macri (ex hist.)  (Kurfess)
17 210n.

[Sallustius]
Epistulae ad Caesarem
2, 2, 4 297n.
Invectiva in M. Tullium Ciceronem
1, 3 53n.

Scholia Homerica
In Iliadem
1, 5 D 157n.
20, 56-57 T 241n.

Seneca philosophus
Agamemnon
57-63 150n.
81-86 197
86-89 150n.
519-520 103n.
Apocolocyntosis
8-11 158
De beneficiis
6, 22 162n.
6, 31, 6 162n.
7, 10, 2-4 164n.
De ira
2, 35, 4 196-197, 204n.
Epistulae
21, 5 27n.
71, 8 221n.
90, 25 164n.
90, 45 164n.
94, 56-59 164n.
95, 69 27n.
Hercules furens 276n.

1-124 185
49-56 298n.
54-59 164n.
95-99 196n.
238 165n.
660-661 83n.
673-674 93n.
723-727 178n.
Medea
28-31 85-86n.
Naturales quaestiones
1, 2, 1 261n.
2, 32 252n., 255
3, 7 150n.
5, 15 164n.
Oedipus
164-165 180
256 143n.
579-583 115n.
586-594 196n.
868-869 143n.
Phaedra
1141-1143 182n.
Thyestes
1-121 172-173, 197n.
249-252 196n.
Troades
2 83n.
101 178n.
178-180 115n.

[Seneca]
Hercules Oetaeus
938 143n.
1311-1312 196n.
1995-1996 125n.
Octavia 45n.
191 147n.
952 165n.



Teologia della guerra civile                                         373

Seneca rhetor
Controversiae
1 pr. 24 4
1, 3 221n.
Suasoriae
2, 3 162n.

Servius
In Aen.
1, 35 291n.
1, 382 2, 36
6, 830 244n.
8, 702 97n.
10, 104 158n.
12, 200 114n.

Silius
1-2 217-218
1, 29-33 159-160
1, 424 111n.
2, 165-167 159
2, 237 277
2, 437-707 218
2, 496-506 159, 218
2, 530 142n.
2, 543-544 141n.
3 46n., 48
3, 16-517 44n.
3, 163-213 284-288
3, 217-219 284-285
3, 477-556 218, 227, 288-298
3, 479-484 44n.
3, 491-492 288n.
3, 503-504 44n.
3, 509-510 272n.
3, 535-539 293
3, 557-629 296-298
3, 575-585 160
3, 630-644 270n.

4, 1-3 45n.
4, 4-5 45n.
4, 18-19 45n.
4, 27-31 45n.
4, 166 111n.
5, 75-76 60n.
5, 615-619 164n.
6, 140-293 276n.
7, 50 277n.
8, 204 99n.
8, 624-625 83-84n.
8, 653-655 125n.
9, 1-2 60n.
9, 287-297 45n.
10, 246 111n.
10, 276 111n.
12, 133-157 106n.
12, 574-667 294
13, 385-386 44n.
13, 424-427 44n.
14, 64-69 180n.
15, 432 111n.
17, 236-291 294

Sophocles
Electra
542-543 99n.
Fragmenta (Radt)
373 248n.

Statius
Silvae
2, 4, 17 252n.
2, 7, 66 IXn.
3, 3, 8-12 178n.
4, 7, 3 35n.
Thebais
1 184n.
1, 56-59 141n.



Stefano Poletti                                                    374

1, 93-94 142n.
1, 197-320 159, 161
1, 324-389 289n.
1, 329 102n.
1, 370-375 289n.
1, 557-668 276n.
3, 502-512 251-252
3, 506 252n., 255
3, 509 252n.
3, 661 128n., 215n.
4, 213 141n.
4, 483-487 141n.
7, 6-33 141n.
7, 701-702 260n.
7, 816-817 164n.
8, 1-126 46n., 48, 119-120, 

143, 173, 214-215, 
218n.

8, 5-6 179n.
8, 21-31 178n.
8, 31-33 164n.
8, 32 116n.
8, 38-39 120n.
8, 65-68 141n.
8, 90-91 83n.
8, 90-93 143n.
10, 632-646 214
10, 830 136n.
10, 913-927 128n.
11, 119-135 127
11, 135-136 86n.
11, 272 56n.
11, 457-464 193
11, 457-496 141n., 214-215
11, 495 195

Svetonius

Divus Augustus
94, 7 253n.
95, 1 261n.
Divus Claudius
1 263, 267
Divus Iulius
7 282-283
32 265, 285
32-33 262-267
56, 5 282n.
56, 7 282n.
59 61n.
77, 3 61n.
81, 4 61n.
Nero
31 131n.

Tacitus
Annales 45-47
Historiae
1, 3, 2 69-70n.
2, 78, 2 86n.

Tiberianus
3, 1 164n.

Tiberius Claudius Donatus
2, 11 3
1, 35 291n.

Tibullus
2, 5 51n.
2, 5, 74-75 257n.

[Tibullus]
Panegyricus in Messallam
151-157 239n.



Teologia della guerra civile                                         375

Valerius Flaccus
1, 531-560 73n.
3, 226-227 165n.
6, 705 111n.

Valerius Maximus
1, 7, 2 60n., 61n.

Varro Atacinus
Bellum Sequanicum 238n., 259n.

Velleius Paterculus
2, 57 60n., 222n.
2, 59, 6 261n.

Vergilius
Aeneis
1, 1 293
1, 8-11 73n.
1, 11 132-133
1, 33 148n.
1, 34-35 290-291
1, 34-158 288-298
1, 36 147
1, 37-38 145-146
1, 50 147
1, 50-141 166-171
1, 65-75 141n.
1, 77 295
1, 93 279n.
1, 93-94 291n.
1, 118-119 293
1, 124-156 X, 119-120n., 

138n., 147, 154, 
169, 214n.

1, 127 168
1, 132-141 147
1, 148-153 167, 296, 302
1, 223 112-113, 146n.

1, 228 70n.
1, 229-233 73n.
1, 236 93-94n.
1, 241 70n.
1, 257-258 70-71n.
1, 257-296 58, 63-65, 73n., 

88-89n., 171, 205-
208

1, 262 71n.
1, 276-277 149n.
1, 279 71n.
1, 286 58n.
1, 291-296 193-194
1, 292-293 192
1, 293-296 197-198, 200-201
1, 294-296 70-71n., 96, 100-

101
1, 425 228n.
1, 586 114n.
1, 731-732 279n.
2, 41 305n.
2, 289-295 129-130
2, 294 203, 292n.
2, 368-369 196n.
2, 534 83n.
2, 589-633 129-130
2, 679-684 258
2, 679-704 129-130
2, 689-690 279n.
2, 691 258n.
2, 691-694 259n.
2, 692-693 114n.
2, 792-794 115n.
3, 11 291
3, 90 114n.
3, 109 228n.
3, 176-177 279n.
3, 199 128
3, 573 180n.



Stefano Poletti                                                    376

4, 66-68 146
4, 144-151 230n.
4, 173-197 173, 230
4, 175 230n.
4, 183 135n.
4, 188-190 229
4, 205-206 279n.
4, 208-210 128n.
4, 227-231 94n.
4, 234 152n.
4, 246-251 239n.
4, 246-253 230n.
4, 281-282 230n.
4, 458-463 279-280n.
5, 215 230n.
5, 505 231n.
5, 687-688 279n.
5, 693-699 114n.
5, 799-815 169
6, 42 106n.
6, 190 114n.
6, 226-228 178n.
6, 237 106n., 180n.
6, 264 143n.
6, 266-267 83n.
6, 273-281 196
6, 280-281 204n.
6, 288 196
6, 413 93n.
6, 571 142n.
6, 572 279n.
6, 625 135n.
6, 700-702 115n.
6, 777-778 199
6, 783 152n.
6, 801-803 305
6, 826-831 243-246
6, 826-835 106
7, 45 136n.

7, 79-80 260
7, 98-101 94n.
7, 135-145 114n.
7, 139 279n.
7, 140-141 279n.
7, 141-142 128n.
7, 143 115n.
7, 258 94n.
7, 317 139n.
7, 323-325 172
7, 323-622 X, 138-147, 150-

151, 171-172, 182-
183, 208

7, 325-326 142, 196n.
7, 327 143
7, 330 140
7, 331-332 141n.
7, 331-340 202n.
7, 332-333 141n.
7, 335 139n., 201
7, 338-340 141n.
7, 342-343 201n.
7, 428 208
7, 511-512 201n.
7, 545 201-202, 211
7, 545-551 205n.
7, 550 202-203n.
7, 557-560 119n., 145n., 172, 

205n.
7, 607-622 200-201
7, 620-622 205n., 208
8 274
8, 102-584 274-281
8, 137 239n.
8, 184-305 274-277
8, 241-246 164n., 298n.
8, 271-272 275n.
8, 391-392 128n.
8, 520 114n.



Teologia della guerra civile                                         377

8, 523 278n.
8, 524-529 275n.
8, 530-531 278n.
8, 534 278n.
8, 541-543 277n.
8, 542 275n.
8, 572-573 279n.
8, 617-731 65n.
8, 680-681 258n.
8, 681 77
8, 698-705 95-98, 199-200
8, 699 169
8, 700 96
8, 700-701 200
8, 700-703 196
8, 702 195, 204n.
8, 702-703 196n.
8, 703 204n.
8, 704-706 94-98
9, 16-24 281, 286
9, 63-64 101
9, 104-106 115n.
9, 110-122 281n.
9, 341 101n.
9, 478 204n.
9, 624-625 279n.
9, 624-631 114n.
9, 630-631 128
9, 638-644 279n.
10, 1-4 202
10, 1-117 X, 151-152, 171
10, 9 153, 201
10, 11-14 152
10, 12 153
10, 12-13 152n.
10, 18 151
10, 39-41 152
10, 101-102 115n.
10, 106 153, 201, 208, 211

10, 112 149n.
10, 113-115 115n.
10, 270-271 258n.
10, 349 111n.
10, 470-471 63n.
10, 667-668 279n.
10, 727-728 101
10, 761 142n.
10, 849-852 291
10, 113-115 115n.
10, 270-271 258n.
10, 349 111n.
10, 470-471 63n.
10, 667-668 279n.
10, 727-728 101
10, 761 142n.
10, 849-852 291
11, 486 305
11, 490 305-306
11, 492-497 198n., 305
11, 531 228
11, 721 252
12, 8 101
12, 176-180 279n.
12, 335-336 196n.
12, 336 142n.
12, 398 306
12, 398-399 293
12, 496 279n.
12, 503-504 73n.
12, 609 204n.
12, 854 208
Eclogae
4, 6 192n.
9, 15 252n.
Georgica
1, 233-236 239n.
1, 281-283 125n., 297n.
1, 331-333 298n.



Stefano Poletti                                                    378

1, 351-355 56
1, 388 252n.
1, 463-464 56
1, 463-514 X, 32, 50-56, 58, 

64-73, 80-81, 138
1, 464-468 55-56, 69
1, 466 59, 86n.
1, 466-467 85n.
1, 468 74, 79
1, 471-473 125n.
1, 476-477 257
1, 477-478 62n.
1, 487-488 115n.
1, 489-492 59, 71n., 88-93
1, 491-492 56n., 58-59, 101-

104
1, 495 204n.
1, 497 91n.
1, 498-501 56
1, 501 103-104
1, 501-502 56n., 101-104, 

103n.
1, 505 56
1, 505-511 71n.
1, 511 96, 103
1, 511-514 198
2, 43 135n.
2, 172 152n.
2, 510 222n.
2, 535 152n.
3, 194-195 198
3, 516 111n.
3, 551-553 102n., 196
3, 552 142n.
4, 325 165n.
4, 384-386 265n.
4, 559-562 300-302

[Vergilius]
Culex
142 118n.

Vitae M. Annaei Lucani
22ss. (Vacca) 37n.



INDICE DEI NOMI E DELLE COSE NOTEVOLI

Dal presente indice sono tendenzialmente esclusi i termini facilmente deducibili dall’indice dei  
contenuti (ad es.  omina, profezie), alcuni personaggi del  Bellum civile di Petronio, dell’Eneide e 
della Pharsalia (ad es. Cesare, Dite, Discordia, Enea, Fortuna, Giove), categorie interpretative 
generali (ad es. apparato divino, deorum ministeria, enigma/ambiguità/ambages, intertestualità) e i 
nomi dei critici moderni. Questo indice vuole offrire soprattutto possibili “percorsi di lettu-
ra”, ora più ampi ora più ristretti.

abisso/hiatus 24, 115-117, 180, 241
Agamennone (personaggio del Satyricon) 22n.
Aglauro 174
alea (iacta alea est<o> / cadat alea) 6, 77, 226, 234-235, 261-266
Alessandro Magno 256n., 282-283, 287
Alletto XI, 100,  105-106, 119n., 123, 138-145, 147,  151, 153-154,  171-175, 180, 196n., 200-

205, 208, 211
Aloadi (Oto ed Efialte) 297-298n. (cfr. anche Gigantomachia/Titanomachia)
Alpi 

– come paesaggio sublime XI, 24, 234-242
– Graie 245-246, 272
(cfr. anche Atlante; sublime)

Anchise 106, 130, 152n., 175n., 235, 243, 248n., 258-259, 272n., 279n., 290n., 305, 308
Anfiarao 83n., 119, 143n., 179n., 251-252, 260n.
Annibale XI, 46n., 218, 224-230, 240-246, 250, 263n., 270-299
Anteo 276
Antonio 96n., 275
Apokolokyntosis 158 (cfr. anche satira)
Apollo (Febo/Sole) 71n., 90-98, 130n., 175n., 198-199, 247-248n., 249-254, 260-261, 262n., 

270, 279n., 280, 286-287, 308
Ara Maxima 225, 274-277 (cfr. anche Ercole)
Arato 191
arma virumque 293
Ascanio/Iulo 152n., 258, 279n.
Ascilto 210n.
Asinio Pollione 35n., 258, 263n.
Atena/Minerva/Pallade 96, 120n., 124n., 174, 198-199, 244n., 247-248n., 251, 255n.
Atlante 147-148, 230-231, 238-239, 307-308 (cfr. anche Gigantomachia/Titanomachia; Prome-

teo)



Stefano Poletti                                                    380

Augusto 56-68, 71-72, 88-89, 91n., 103-104, 152, 154, 192, 199n., 253n., 258-259, 261, 282n., 
301-302

“autore nascosto” XII, 22n., 27-28, 219, 234, 271, 209 (cfr. anche ironia; parodia)
Azio (battaglia di – ) 35n., 87, 91-98, 104, 195, 199, 229n., 249n., 301n.

Bellona/Enyo 82n., 89n., 96, 105n., 185n., 194-200, 204n.
Bellum Actiacum 35n.
bocca/testa/volto della divinità 84-86, 100-102, 168-169, 178-180, 194-196, 202, 204 

topos delle “molte bocche” 134-135
(cfr. anche nutrizione della divinità) 

Bruto 74n., 91n.

Caco 164n., 274-277, 299n., 305
caduta/labi XI, 24, 35-36, 40-42, 134, 150n., 162n., 236-237, 241 (cfr. anche abisso/hiatus)
Callimaco/callimacheo 234-238
Calpurnio Siculo 88-89n.,148n., 194, 197-198
Campi Flegrei 106, 113, 118, 124
Canne 60n., 125n.
cannibalismo 111, 189 (cfr. anche Erisittone)
caos/cosmo 17, 95-98, 106, 112-113, 123, 131, 144-147, 150, 153, 156n., 162, 166-170, 193n., 

200, 207-208, 217, 250, 273, 293-299, 304, 307
Capaneo 128n., 238n.
caratterizzazione di divinità eccentriche 82-84, 118-119, 145-146, 166, 171
caricatura 21-23, 32, 52, 133n., 143-144, 181, 206, 216, 219, 242 (cfr. anche ironia; parodia)
Caronte 93n., 142, 165
Catilina 53-54, 198
Catone 74n., 133n., 156n., 175n., 220-222
cause della guerra 69n., 74, 123, 149-150, 155-171, 180-185, 242-243
Cena Trimalchionis 41n., 110-112
Cerbero 298n.
Cerere (Demetra) 174
Cesare (scrittore/opere di – ) 242-243, 282n.
Cicerone poeta (epos storico) 52-54, 253-254, 259, 266-271
Ciclopi 111, 125n., 204n.
concilium deorum IX, XI, 18-19, 33, 53, 138, 147, 150-171, 201-205, 207-208, 225, 283-284, 302
concordia/Concordia 156n., 162, 175n., 191, 195, 209-211
convenzioni epiche IX-XII, 5-9, 19-33, 43, 50-52, 79-89, 113, 121-122, 139, 157, 161, 166, 

171, 174-175, 177n., 181-184, 191-193, 212-219, 225, 294, 309
Cornelio Severo 35n., 217n.
Crastino 209



Teologia della guerra civile                                         381

Creonte 56n.
Crotone IX, 11, 19n., 24n., 41n., 110-112, 239-240, 257
Curione 276

datazione del Satyricon X, XII, 7, 32-49, 100, 143, 212-219, 274, 289, 298 (cfr. anche Silio, Punica; 
Stazio, Tebaide)

declamazione 22n., 37n., 106-107n., 131-134, 226n.
Diana (Artemide/Luna) 84-85, 124, 198, 235n., 297n.
Didone 146-147, 190n., 230, 279-280n.
divisione in libri del Satyricon 40-41n.
domande del narratore epico 73-74, 132-134
domus aurea 131-132

Egeria 267-268n.
Encelado 125
Encolpio 22-23n., 45, 210n., 236, 240, 299n.
Ennio 9n., 54n., 64, 141-142, 150n., 158, 184, 185n., 200-201, 204-208, 211
entrata in scena della divinità 

– del Giove ovidiano (Metamorfosi) 154-156
– del Giove siliano 159-160, 217-218, 296-298
– del Giove virgiliano 113-114
– della Giunone virgiliana 145-146

Eolo XI, 119n., 138n., 141n., 147, 166-169, 172, 214, 295
epica flavia vd. datazione del Satyricon; Silio, Punica; Stazio, Tebaide
epos storico frammentario vd. Bellum Actiacum; Cicerone poeta; Cornelio Severo; Furio Alpino 

(Bibaculo); Varrone Atacino  
Ercole (Eracle) XI, 6, 63, 125n., 147, 164n., 198-199, 222, 225-226, 234, 239-246, 249, 257, 

271-288, 290, 295, 297-299, 305-308
Erinni 99, 105 (cfr. anche Furie)
Erisittone 19, 174, 188-190
Eritto X-XI, 44, 52n.,  93, 100n., 105-109, 134n., 136-139, 164n., 175-177, 182, 187
esilio 258-259, 291-292
età dell’oro 194 (cfr. anche Giustizia)
Eteocle 56n.
Etna 124-125
Ettore 130, 203
Evandro 114, 275-277

fallimento IX-X, 7, 18-26, 218, 247, 271
fama/Fama 6, 135n., 173-177, 181-185, 187n. 227-231, 259-260, 284



Stefano Poletti                                                    382

fame/Fame 112, 173-181, 185-189, 196n., 204
Farsalo (battaglia di – ) 68, 71-74, 83, 86n., 90-91, 102n., 105, 126, 209n.
Femonoe 4, 187n.
Fides 160, 191-193, 210, 218
Filippi (battaglia di – ) 55-59, 68, 71-72, 87-92, 97, 102-104, 194n.
finale della Pharsalia 38-43, 208-209
finis/telos /teleologia IX-X, XII, 10, 16-18, 20, 26, 31, 50-51, 57-58, 63-66, 70-76, 89-99, 106, 

112-113, 129-130, 132n., 139, 146, 154, 160, 167, 203, 206-212, 216n., 217, 231n., 241, 
279-280, 303-304, 308-309 (cfr. anche Giunone)

finzione/fabulosum IX, 1-5, 26, 34-36, 105, 184, 226-234, 242-243, 246, 250, 266-271, 273
folgore/fulgur 30, 52, 62, 75, 79-80, 109n., 112-129, 146n., 169n., 173n., 215n., 248-249, 259-

261, 266, 298 (cfr. anche entrata in scena della divinità)
Furie 97n., 99-100, 134n., 139, 142-143, 171-173, 180-183, 204, 212

Furia nel prologo del Tieste di Seneca 134, 172-173, 185n., 196-197
(cfr. anche Alletto; Erinni; Megera; Tisifone)

Furio Alpino (Bibaculo) 237-238, 259n.
furor della guerra civile 11, 28, 52, 85, 90, 155n., 174, 185, 189-212, 304 

Furor  (personificazione) 6, 70n., 96, 100-104, 111, 129-137, 168, 178-179, 181-182, 191-
212, 305, 309

furor poetico vd. poeta furens/vesanus

G/germanus 222n.
Gades 225, 275, 282-288
Gaia/Terra 157
Galli/guerre galliche 106, 227, 229n., 237-238n., 259, 264, 272, 306
Gerione (buoi di – ) 306, 240n. (cfr. anche Ercole)
Germanico 191 
Gigantomachia/Titanomachia XI, 6, 48, 106-107, 118-119, 125, 154-171, 173, 192, 194, 218, 

221, 225-226, 229-230, 238-239, 246, 271-277, 288-309
Gitone 240
Giunone

– in Seneca tragico 185
– ovidiana 119n., 123n., 171-172
– siliana 99, 141n., 171-172
– virgiliana e la sua ripresa nel Bellum XI, 113, 119n., 123n., 138-153, 159, 166-172, 185, 
190n., 199n., 200-211, 291n., 295
assenza di – nel Bellum 199n.
Era in Omero 62
(cfr. anche Alletto; entrata in scena della divinità; ira divina) 

Giustizia (Astrea, Dike) 141n., 154-155, 162n., 191-194



Teologia della guerra civile                                         383

Graeca urbs 107n.
Guerre puniche 152, 229n., 283-284 (cfr. anche Annibale)

Iarba 128n., 279n.
imperialismo 93, 169, 188-189 (cfr. anche tiranno/tirannico)
incipit = movenze incipitarie dell’epica IX, 133, 136n., 146-147, 149, 155, 159-161, 166, 185, 

206, 225, 234, 289, 301-304 (cfr. anche cause della guerra; concilium deorum; domande del 
narratore epico; entrata in scena della divinità; ira; Muse/invocazione delle Muse; pas-
saggio di un ostacolo naturale; prime similitudini; tempesta)

incompiutezza/finale della Pharsalia 39-42, 206-207, 209 (cfr. anche finis/telos/teleologia; ultima 
manus) 

invidia (degli dèi/del fato) 69n., 82, 149-150 (cfr. anche ira)
  Invidia (personificazione) 173-187, 204

ira 
– divina 68-76, 78-84, 88, 119n., 132-133, 144-147, 154-171, 181, 190, 291, 299-300
– dell’eroe-Cesare 189-190, 224, 299-300
– personificata 197
– nell’episodio di Ercole/Caco 275

Iride 117, 174n., 281, 
ironia 7-33, 59n., 61, 93n., 109, 115-126, 131-137, 157-158, 206, 219, 229, 240-243, 271, 309

Keres 99

Laocoonte 18, 130-131, 246-249, 286, 305n.
Laomedonte 56, 101-103
Lavinia 260
Lestrigoni 111
libertas poetica XI, 226-234 (cfr. anche finzione/fabulosum) 
Licabante 291n.
Licaone 155, 161-162, 170, 302
Lucilio (rapporto del Bellum con – ) 19, 157-159 (cfr. anche satira)
Lucrezio 52, 126-129, 132n., 203n.
luna vd. Diana

mache parapotamios (μάχη παραποτάμιος) 288n. (cfr. anche Gigantomachia/Titanomachia; teoma-
chia)

malattia 155, 181 (cfr. anche moralismo/decadenza morale)
Mario 110, 258-259, 268-269
Marte (Ares) 64, 103-104, 114n., 141n., 148-149, 152, 185n., 194n., 196n., 199n., 203n., 252n.,  

279n., 285



Stefano Poletti                                                    384

Marziale (rapporto del Bellum con – ) 180, 215-216 (cfr. anche epica flavia)
Medusa 204n.
Megera 99n., 141n.
Mercurio (Ermes) 141n., 199n., 230n., 284-285
metapoetica/metaletterario XI, 24, 32n., 72n., 83-85, 107, 118-119, 134-137, 146, 166, 171-

176, 185n., 205-212, 225-242, 293n. (cfr. anche Alpi; arma virumque; caduta/labi; caratte-
rizzazione di divinità eccentriche; finis/telos/teleologia; libertas poetica; passaggio di un 
ostacolo naturale; prime similitudini; rispecchiamento)

Mezenzio 101n., 291n.
Monaco (Arx Monoeci) 244-245 (cfr. anche Alpi; Ercole)
moralismo/decadenza morale XI, 6, 18-19, 24, 26-27, 32n., 74, 77-80, 100, 111n., 122, 131-

134, 154-171, 187-188, 212n., 221, 232, 284-285 (cfr. anche cause della guerra)
Muse/invocazione delle Muse 134-137, 309

Napoli 106n.
narratore 

– del Bellum civile di Petronio IX, 19, 52, 68-69, 79-80, 88, 211-212, 223-224, 248-251, 256, 
264-, 280-281, 309

– della Troiae halosis 129-138, 157-158, 246-248
– della Pharsalia 69-70, 73-76, 79-80, 107, 129, 176, 209-211
Encolpio come “unreliable narrator” 23n.
Eumolpo come – di novelle 23
“fractured voice” 31-32n., 107, 224n.
(cfr. anche rispecchiamento)

nave/naufragio 
–  di Enea 166-171, 288-298, 302 (cfr. anche Eolo)
–  di Lica 11-12, 40, 42, 240, 290, 292
similitudine nel Bellum 232-233, 290, 292-293   
ψόγος ναυτιλίας 155n.

nefas/scelus della guerra civile 52, 56, 60, 68-80, 85, 105n., 109n., 127n., 129-137, 209-211 (cfr. 
anche furor della guerra civile)

nemus/lucus 257-261, 270-271
Nerone 34-44, 47, 131-132, 136n. 

elogio di – nella Pharsalia 17n., 66n., 136n., 200, 209n., 302-304
Nettuno 

– nell’Eneide 119n., 147, 167-169, 214n., 296
– nelle Metamorfosi di Ovidio 167-169, 295
assenza di – nel Bellum 169, 199
Poseidone (nell’Iliade) 115-120 
(cfr. anche Eolo; regni)



Teologia della guerra civile                                         385

Nigidio Figulo (in Lucano) 70-74, 126, 197, 209-210, 303
Numa 267-268n.
nutrizione della divinità 11, 99-112, 174, 179

Omero/modello omerico 5, 62-63, 96, 116-117, 120, 139, 153, 164, 167n., 183, 186, 196n., 
199, 201n., 252-254

Orazio 35n., 103-104, 134-135, 149-150, 181-182, 236-238
Orfeo 83n., 143n.
Ottaviano vd. Augusto

Pallante 62-63, 277-278
Parche 57, 144n.

Lachesi 143n.
parodia  IX-X,  7-34,  42,  44-48,  94n.,  143n.,  158,  217-218,  222n.,  244n.,  271  (cfr.  anche 

caricatura, ironia)
passaggio di un ostacolo naturale (fiume/montagna/mare) 234-235, 288-298
Patria (personificazione lucanea) 67-68, 175, 262-263
peso (imagery del – ) 134, 140, 145-150, 157, 187-188, 236 (cfr. anche caduta/labi)
Pietas (in Stazio) 141
Pitagora 110-112
Plauto 185
Plinio il Giovane 44-45 
Plutonium/spiraculum 6, 106-107, 180, 224n. (cfr. anche abisso/hiatus)
poeta furens/vesanus 12, 30, 52, 107, 124, 129-137, 177, 190, 212, 217n., 236, 240, 268, 271, 275, 

309 (cfr. anche narratore; rispecchiamento)
Polibio 226-229, 285
Pompeo Magno 5-6, 35n., 66, 76n., 91n., 98, 110, 118n., 125, 133n., 148-149n., 184-185, 198-

199, 202-203, 220-223, 232-233, 249-250, 286-287, 292n., 293n., 308
Pozzuoli 44, 106n.
prime similitudini (nella poesia epica) IX, 167, 226, 299n., 300-305
problemi testuali ed esegetici del Bellum 85-86n., 87n., 92-93n., 133n., 151-152n., 165n., 202, 

228-229, 232-233n., 273n., 278n., 209n., 239n., 292n., 297n., 300n.
Prometeo 306-307
Proserpina (Persefone) 115n., 116n., 119-121, 143n., 169n., 178n.
punto di vista della divinità X, 51-52, 59-60, 70, 72n., 85-86, 89, 94-99, 104, 107, 121-126, 

133n., 136-138, 159-160, 177, 181, 198-199, 201-202, 210-212, 218, 248, 288-299 (cfr. 
anche sguardo della divinità)

regni (divisione dei – fra gli dèi) 113, 116-125, 143, 149n., 159, 164
sorteggio dei – fra Giove, Plutone, Nettuno 119-120, 140n., 143



Stefano Poletti                                                    386

rispecchiamento 
– fra poeta epico ed eroe 32n., 234-242, 309
– fra poeta e personaggi (matrona, Eritto, Cesare)  in Lucano 32n., 72n., 107, 134-137, 

175-176
– fra poeta vesanus e divinità furenti 32n., 52, 131-137, 190, 241, 309
(cfr. anche metapoetica/metaletterario; narratore; poeta furens/vesanus)

romanzo greco 45n.
Romolo 64, 199, 255n., 262n., 267
Rubicone XI, 66, 68, 77, 80, 226-246, 250, 261-267, 272-273, 280n., 283, 285, 288, 290, 292 

(cfr. anche alea) 

Sallustio 156
satira 13, 19-20, 116n., 122-123, 157-161 

 – menippea 19, 21, 117, 157-161
Scipione 275-276
scudo di Enea 51, 65n., 94-98, 104, 169, 196n., 199-200, 258n. (cfr. anche Azio)
Seneca

– prosatore 5n., 18, 46, 77n.
–  tragico (in rapporto a Lucano e  al Bellum) 18-19, 46, 51n.,  67, 83, 103, 126-130, 134, 

162, 164n., 172-173, 178, 185, 196-197, 207, 216, 276n.
Seneca il Vecchio 156
sententia/sententiae 1-5, 8, 24, 36-37, 210, 221, 237
Servio (commentatore di Virgilio) 36, 46, 97, 114-115n., 142n., 158n., 244n., 252n.
Servio Tullio 258
Sesto Pompeo 108
sguardo della divinità 85-86, 94-99, 181, 201-203 (cfr. anche punto di vista della divinità)
Sibilla 2, 4, 175
sidus Iulium  55n., 58n., 77n.
Silio, Punica (rapporto del Bellum con – ) XI-XIII, 44-49, 99n., 119-120,  125, 141n., 159-161, 

212-219, 227, 272n., 274-275, 276n., 277n., 283-298 (cfr. anche datazione del  Satyricon; 
Stazio, Tebaide)

Silla 109-110
similitudini vd. prime similitudini
sogno 

– di Annibale 283-288
– di Artorio 60n.
– di Calpurnia 60n.
– di Cesare 262, 283-283

sole vd. Apollo
Somnus 173, 177, 187n.



Teologia della guerra civile                                         387

Stazio, Tebaide (rapporto del Bellum con la – ) XII, 44-49, 119-120, 127-128, 134, 139, 141-143, 
159-161,  166n.,  168n.,169n.,  173,  177,  179n.,  183,  212-219,  238n.,  251-252,  276n., 
289n. (cfr. anche datazione del Satyricon; Silio, Punica)

sublime IX, XI-XII, 24, 134n., 136, 168-169n., 225, 230n., 234-243, 246, 275, 299n., 305, 309 
(cfr. anche Alpi; metapoetica/metaletterario; poeta furens/vesanus)

Tarquinio Prisco 253n., 267-268n.
tempesta (epica) IX, XI, 11-12, 30, 41n., 167, 224-227, 233, 240, 273, 288-298, 303
teomachia 45n., 75n., 85, 98, 116, 162n., 164, 198-200, 227, 241n., 276n., 288, 303-305, 308 

(cfr. anche Gigantomachia/Titanomachia)
terremoto 115-116, 163-164, 299n.
Thanatos 99n.
Tifone/Tifeo 116, 164-165
tiranno/tirannico X, 105, 151n., 154, 169-171, 188-189, 303, 307
Tisifone

– nel Bellum 101n., 103-104, 141-144
– nelle Metamorfosi di Ovidio 119n., 142n., 143n., 171-174, 202, 211
– in Silio 141n., 142n., 217-218
– in Stazio 141n., 142n., 179n., 213-214
– in Virgilio 119n., 142n., 196, 279n.
(cfr. anche Alletto; Furie) 

titolo del poema di Lucano (De bello civili / Pharsalia) IXn., 35n., 211
Trifena 11n.
triumviri/triumvirato 6, 82, 156-157, 221n.
Turno 101-102, 141, 198n., 228n., 275, 279n., 281, 286, 305

ultima manus  12, 24, 40, 136n.,  206-212 (cfr.  anche finis/telos/teleologia; incompiutezza/finale 
della Pharsalia) 

Valerio Flacco 73n., 217n.
Varrone Atacino 237-238n., 259n.
Venere (Afrodite) XI, 57-66, 70-71n., 73n., 84, 88, 94n., 96, 114, 130, 151-154, 171, 198-199,  

203n., 248n, 253n., 277-280, 296-297, 308
venti 147, 168, 288, 292, 295-296 (cfr. anche Eolo; Gigantomachia/Titanomachia)
Vesuvio 125n., 180
Virtus (personificazione) 192n., 213-214



Litora
Classica 10

L
C
L

10

ISBN 978-3-86757-480-8
ISSN 1869-6813

Stefano Poletti

Teologia della Guerra Civile
Il Bellum civile di Petronio
e la tradizione epica latina

Po
le

tt
i  

	
Te

ol
og

ia
 d

el
la

 G
ue

rr
a C

iv
ile


	PREMESSA
	Capitolo 1
	Interpretare il Bellum civile di Petronio
	e le sue ambages
	1. Il “virgilianismo” del Bellum civile: dai pregiudizi all’interpretazione.
	2. Premesse interpretative
	2.1. “Parodia” e “fallimento”: due concetti abusati
	2.2. Dare un volto agli dèi di Lucano
	2.3. Deorum ministeria: equivoci del Götterapparat
	2.4. Le ambages del Bellum, il Bellum come ambages
	2.5. Plenus litteris: una “via intertestuale” per rispondere agli enigmi

	3. Il Bellum civile di Petronio e il problema della datazione
	3.1. Il rapporto con Lucano e la datazione neroniana
	3.2. Il rapporto con l’epica flavia e le proposte di datazione bassa


	Capitolo 2
	Dèi, signa e profezie
	alle soglie della guerra civile
	1. Da Cicerone a Lucano
	1.1. La congiura sventata e l’utilità della divinazione (Cic. De consulatu suo, fr. 10 Courtney)
	1.3. I signa prima della morte di Cesare: miseratio degli dèi, Iuppiter legens e dominio dei fata in Metamorfosi 15
	1.4. Omina e profezie dopo il passaggio del Rubicone: l’oscura provvidenza crudele di Lucano

	2. Dèi, omina e profezie nel Bellum civile di Petronio
	2.1. La collocazione di omina e scena deliberativa
	2.2. Dèi e signa dopo Ovidio e Lucano
	2.3. Opacità degli omina petroniani

	3. La profezia della Fortuna
	3.1. La profezia della catastrofe
	3.2. Lo sguardo di Apollo, lo sguardo della Fortuna

	4. La divinità assetata di sangue
	4.1. La sete di sangue della Furia
	4.2. Sitis e satietas di guerra civile nella poesia augustea
	4.3. Potenze infere e Fortuna in Lucano
	4.4. Un pasto cruento: il discorso di Pitagora e la terminologia culinaria

	5. La folgore di Giove
	5.1. Foedus e omen
	5.2. La superiorità di Giove. I confini dei regni e i tradizionali rapporti di forza
	5.3. La subalternità di Giove. La marginalità dell’Olimpo, un altro punto di vista sulla guerra civile
	5.4. Il fulgur e il timore di Dite sullo sfondo di Lucano e Lucrezio

	6. Gli dèi della guerra civile e il loro poeta

	CAPITOLO 3
	La metamorfosi degli dèi.
	Patto infernale e allegorizzazione del divino
	1. Il rapporto con l’Eneide. Dal concilium deorum al “patto infernale”
	1.1. Il “patto infernale” fra Giunone e Alletto
	1.2. Un “concilium infernale”

	2. Il rapporto con le Metamorfosi. Dinamiche politiche fra umano e divino e ruolo dell’allegoria
	2.1. Il concilium di Met. 1: la punizione dell’umanità corrotta
	2.2. Uomini-giganti minacciano il potere del dio
	2.3. Il patto infernale da Ovidio a Petronio. Personificazioni e allegoria

	3. Le personificazioni allegoriche nel finale del Bellum civile
	4. Finem civili faciat Discordia bello
	5. Gli dèi dopo la Pharsalia: il Bellum civile di Petronio e l’epica flavia

	CAPITOLO 4
	Cesare sulle Alpi.
	L’eroe e il poeta alle prese coi segni del dio
	1. Un Cesare postlucaneo, un enigma teologico
	2. Dal Rubicone alle Alpi: metapoetica di una scelta geografica
	2.1. La scena sulle Alpi come paradoxologia: storia e finzione nell’epos di Eumolpo
	2.2. Dal parvus Rubico di Lucano alle aeriae Alpes: la scalata poetica verso il sublime (e i suoi pericoli)
	2.3. Tralasciare il Rubicone: Eumolpo e una famosa reticenza nel De bello civili di Cesare
	2.4. Cesare scende dalle Alpi: la profezia di Anchise in Aen. 6

	3. Lieti presagi di guerra civile
	3.1. Delphicus ales: un oscuro volatile
	3.2. Un presagio “sinistro”: il lucus, le voci, la fiamma
	3.3. Dall’oscurità alla luce? Lo splendore del sole
	3.4. Omina al Rubicone e sulle Alpi: il dio si mostra a Cesare
	3.5. Omina inverosimili: la libertà delle finzioni epiche (e i suoi limiti)

	4. Cesare fra Ercole e Annibale. Segni divini e “tempeste epiche” sulle Alpi
	4.1. Arae Herculeae: segni divini e altari di Ercole nell’Eneide
	4.2. Segni divini al tempio di Gades: Annibale, Cesare e l’assalto a Roma (e alle Alpi)
	4.3. Paradossi teologici di una poetica tempestas… sulle Alpi

	5. L’eroe e il suo poeta: una similitudine e le sue aspirazioni epiche

	Bibliografia
	Indice dei passi CITATI
	Indice dei NOMI E DELLE COSE NOTEVOLI



