Deutsche Missions- und Kolonialpadagogik — ein ausgeblendetes Thema ftr
historische und interkulturelle Padagogik

Vortrag auf der Tagung ,,Kolonialmedizin, Kolonialpadagogik, Kolonialgeschichte
Deutschlands in der Studsee 1884 bis 1914* am 04./05.11.2011 in Rostock

Wolfgang Nieke

1. Was ist Kolonialpadagogik?
1. 1. Kurze Aktualitat ab 1980

Die sogenannte Kolonialpadagogik wird in Deutschland ab etwa 1980 verstéarkt thematisiert.
Das ist erstaunlich und erklarungsbedirftig, da der deutsche Kolonialismus 1918 mit dem
Ende des Ersten Weltkrieges beendet wurde und sich eine deutsche Kolonialpddagogik ja
vorher ereignet haben muss.

Dazu eine Vermutung: Es gab ab 1980 eine neu entstehende Diskurslinie in der
westdeutschen Erziehungswissenschaft: die interkulturelle Padagogik (Nieke 2008). Sie war
der padagogische Beitrag zu dem gesellschaftspolitischen Diskurs dariiber, ob sich durch die
verstarkte und anhaltende Zuwanderung von Arbeitskraften eine dauerhaft multikulturelle
Gesellschaft entwickelt habe und ob diese gesellschaftliche Verénderung akzeptabel,
wiinschenswert oder abzulehnen sei.’ Die Uberlegungen zu einer neu einzurichtenden
interkulturellen Padagogik nahmen Vorbilder aus Frankreich und aus den Niederlanden auf,
wo diese Diskussion etwa fiinf Jahre vorher, ndmlich um 1975, anfing. Dort waren es
zunachst weniger Gastarbeiter mit ihren Familien, sondern Zuwanderer aus den politisch
unabhangig gewordenen Kolonien gewesen, die in gréRerem Umfang eingewandert waren
und deren Kinder in den Schulen nicht nur Anfangsschwierigkeiten mit der Verkehrssprache
des neuen Residenzlandes hatten, sondern auch differente kulturelle und damit
Wertorientierungen mitbrachten, mit denen verantwortlich umzugehen war. In diesem
Zusammenhang kamen Warnungen auf, man durfe jetzt nicht die Fehler der alten
Kolonialpadagogik wiederholen, ndmlich den kulturellen Paternalismus. Damit wurde eine
Haltung beschrieben, die von einer historischen und zivilisatorischen Uberlegenheit Europas
Uberzeugt ist und von dieser Selbstverstandlichkeit aus Uberzeugt ist, missionieren und
entwickeln zu dirfen und zu missen. Das wurde von den intellektuellen Vertretern aus den
ehemaligen Kolonien als kulturelles Dominanzstreben zur Vernichtung der einheimischen
Kulturen gesehen und zurtickgewiesen. Da es kein Kriterium gibt, nach dem fur alle

! In der Deutschen Demokratischen Republik gab es eine durchaus vergleichbare Strategie, um den Mangel an
Avrbeitskraften auszugleichen. Auch hier wurden Arbeitskrafte aus befreundeten sozialistischen Staaten mit
einem Uberfluss an Arbeitskraften angeworben, allerdings als lediggehende Arbeitnehmer ohne
Familienangehdrige und mit der MalRgabe der Rotation, also mit der Perspektive, dass sie nach langstens funf
Jahren in ihr Heimatland zuriickzukehren hatten, um von neuen Arbeitskraften ersetzt zu werden. Dadurch
kamen keine auslandischen Kinder und Jugendliche ins Land und damit in die Schulen — wie es in
Westdeutschland durch den ungewiinschten, ungeregelten, aber auch nicht unterbundenen Familiennachzug ab
1975 vermehrt geschah, was den AnstoR fiir wissenschaftliche Uberlegungen zur ,,Auslanderpadagogik*, spater
dann Interkulturellen Padagogik gab — aber nur in Westdeutschland.



nachvollziehbar entschieden werden konnte, welche Kultur wertvoller oder weniger wertvoll
sei, fuhrt dies zu der Position, man moge doch alle Kulturen als gleichberechtigt anerkennen,
unabhéngig davon, dass sie different sind. In der Aufnahme solcher kolonisationskritischen
Uberlegungen in L&ndern mit aktueller Kolonietradition setzte um 1980 auch in
Westdeutschland eine Rickbesinnung auf die eigene kurze Vergangenheit als Kolonialland
ein, mit dem Verweis, dass mit den jetzigen Arbeitsimmigranten jener Fehler nicht wiederholt
werden durfe.  Bemerkenswerterweise  verschwand diese Reflexion Uber die
Kolonialpédagogik sehr schnell wieder. Es gibt nur einige wenige Veroffentlichungen aus
dieser Zeit.?

1.2. Elemente von Kolonialisierung

Kolonialisierung ist kein neuzeitliches Phanomen, wie es manchmal dargestellt wird, sondern
es gibt eine Kolonialisierung bereits in den antiken Grof3reichen, das heit im Imperium
Romanum und auch in den alten Reichen Chinas. Diese Kolonialisierungen hatten zwei
Richtungen der Ausbeutung:

(1) gesicherte Tributzahlungen;

(2) das Einfordern von Kriegsdienstleistungen.

Beides geschah ohne eine Akkulturationsnotigung fur Sprache, Religion und Kultur. Die
kulturellen imperialen Kerne schiitzten sich sogar vor Kulturkontakt. Sie waren quasi arrogant
und esoterisch, das heift, sie grenzten sich ab, sie lieRen ihr Wissen nicht an die Menschen an
den Ré&ndern, die eben im Griechischen ,,Barbaren“ hielen, was bedeutet Leute, die
unverstandlich sprechen, oder in einer anderen Deutung: die zwitschern wie Vogel.

Es zeigt sich also, dass Kolonialisierung nicht kurzschliissig mit europaischem
Imperialismus oder mit Neuzeit verbunden werden darf, sondern es ist offenbar ein
universaleres Phdnomen zwischen GrofRreichen und ihren Peripherien.

Die neuzeitliche Kolonialisierung, die von Europa ausging, weist zwei Elemente auf, die
zwar verbunden auftraten, aber grundsatzlich nichts miteinander zu tun haben:

(1) eine Wirtschaftsausbeutung von wenig entwickelten Regionen durch eine Hochkultur.
Diese ungleiche Wirtschaftsbeziehung wurde im 19. Jahrhundert in Anlehnung an eine der
volkswirtschaftlichen Grundthesen von Pareto damit gerechtfertigt, dass die Weltwirtschaft
dann am besten funktioniert bzw. tberhaupt nur funktionieren kann, wenn jede Region genau
das und nur das produziert, was sie unter Kostenvorteilen und naturlich glnstigen
Bedingungen am besten kann. Danach hatten die Kolonien die Grundstoffe zu produzieren
und zu liefern und erhielten als Gegenleistung die Produkte der Hochzivilisation.

(2) der christliche Missionsauftrag. Die christliche Botschaft enthalt ein Expansionsgebot
(anders als die ihr vorausgehende judische Religion). Deshalb war es folgerichtig, dass
christliche Missionare den Handlern folgten, die auf ihren Erkundungen neue Vélker
kennenlernten.

Aus beiden Orientierungen folgt, dass die tributpflichtig gemachten neuen Regionen und
ihre Bewohner nicht einfach sich selbst uberlassen bleiben durften, wie es bei den Alten
Reichen Ublich war, sondern dass eine Kolonialregierung durch die Eroberer installiert wurde,

Z Die im Literaturverzeichnis aufgefiihrten Titel aus neuerer Zeit thematisieren nur gelegentlich die deutsche
Kolonialpadagogik des 19. Jahrhunderts. Zumeist sind es Studien tber den européischen Kolonialismus
insgesamt.



die auch Einfluss auf die Denkungsart der Bevélkerung nehmen wollte, damit diese die
Wirtschaftsformen akzeptierte, die nun von ihr verlangt wurden, und damit sie den
christlichen Glauben annahmen. So entwickelte sich in den Kolonien Uberall eine
Kolonialp&dagogik, die zwischen den Kolonialreichen nur geringe Unterschiede aufwies.
Diese Kolonialpadagogik wies zwei Orientierungen auf:
(1) eine Elementarbildung fir Kinder und Erwachsene in der Verkehrssprache des
Kolonialreiches, damit die Kommunikation fiir den Wirtschaftsaustausch problemlos erfolgen
konnte: Lesen, Schreiben, Rechnen, etwas Berufsbildung, falls es von der
Subsistenzproduktion natirlicher Rohstoffe zur elementaren Handwerksproduktion tberging.
(2) christliche Mission in Missionsschulen, die neben der Elementarbildung auch den neuen
und einzig richtigen Glauben vermittelte: Dogmatik (Bibelkunde), Ritualkunde (Singen der
Lieder fiir die Gottesdienste), christliche Weltkunde.

Alle anderen Elemente der in Europa tblichen Allgemeinbildung, vor allem auch eine
hohere Bildung, wurden als nicht wesensmaliig vorenthalten. Als Ausnahme gab es vereinzelt
spezielle hohere Bildungsgénge fir den einheimischen Priesternachwuchs.

1.3 Menschenbild der Kolonial- und Missionspadagogik

Jede padagogische Konzeption geht implizit oder explizit von einem Menschenbild aus, das
orientierend flr die Bildungs- und Erziehungsziele und fur die Annahmen der Bedingungen
ist, unter denen man diese Ziele erreichen kann.

Die Kolonialpadagogik verwendete hierfir das seinerzeit Ubliche und nicht kritisierte
Konzept der Menschenrassen. Auf dem Erfahrungshintergrund der Haustierztichtung wurden
ganz selbstverstandlich Unterschiede in der duBeren Gestalt von Menschen auf genetisch
bedingte Unterschiede zurlckgefuhrt und die Menschen auf der Erde in phéanotypisch
unterscheidbare Rassen eingeteilt. Diese Differenz wurde - aus eben diesen Erfahrungen mit
der Haustierziichtung - mit Verhaltensunterschieden der so klassifizierten Menschengruppen
in Verbindung gesehen, und diese Unterschiede (,,Temperamente”) galten auf diesem
Erfahrungshintergrund als angeboren und unverénderlich. Die wahrgenommenen
Unterschiede der kolonisierten VVélker gegentiber den Europdern in Selbststeuerungsfahigkeit
und Intelligenz wurden also nicht als kulturell bedingt angesehen, sondern als angeboren und
unverdnderlich, so dass die daraus resultierende geringere Leistungsféhigkeit die
Rechtfertigung abgeben konnte, sie dauerhaft anleiten zu dirfen und zu muissen. Die
Kolonialregierungen wie auch die Kolonialpadagogik konstituierten sich also auf diesem
Menschenbild paternalistisch, also bevormundend, aber auch fiirsorglich.®

Dieses Menschenbild entwickelte sich nachweisbar bereits seit dem Mittelalter, hat
Vorlaufer in den Quellen der griechischen Antike und ist keine Erfindung der Neuzeit, um
etwa den Kolonialismus rechtfertigen zu kénnen. Es wurde lediglich dafur verwendet. Die
Naturrechtsidee® der Aufklarung stellte eine solche Auffassung in Frage und fiihrte allmahlich

® Die Sklaverei von Afrikanern wurde damit explizit begriindet, ebenso aber diejenige in Europa selbst, die hier
als Leibeigenschaft auftrat und dafiir gar keine phanotypischen Unterschiede brauchte, sondern allein solche der
geringeren Selbststeuerungsfahigkeit und Intelligenz im Verhalten.

* Uber die Begriindungsfiguren dieses Naturrechts wird gestritten. Das Naturrecht ist eng mit der Vorstellung
einer Menschenwiirde verbunden: Eine Diskurslinie versucht sie auf die Antike zuriickzufiihren, eine andere auf
das christliche Menschenbild der Gotteskindschaft, in der alle Menschen untereinander gleich seien. Vgl. Nieke
2013.



zu einer Kritik der Annahme eines verschiedenen Wertes von Menschen auf Grund ihres
AuBeren und ihres Verhaltens. Die Einteilung in Menschenrassen mit ungleichwertvollen
unveranderlichen Eigenschaften wurde als Rassismus kritisiert, d. h. als falsche Erklarung der
Unterschiede.

Damit musste auch die Kolonialpaddagogik dieser Kritik unterzogen werden und
grundsatzlich fragwirdig werden.

1.4 Kulturrelativismus der Kulturanthropologie und Ethnologie

Im Gefolge dieses Kolonialismus, also des wirtschaftlichen und desjenigen einer
christlichen Missionierung, befassten sich auch Volkerkundler und Voélkerpsychologen mit
den Eingeborenen. Sie betrieben einen interkulturellen Vergleich von beobachtbaren
Verschiedenheiten und fihrten ihn auf unterschiedliche Ursachen zuriick. In der Tradition des
Rassismus, der seinerzeit keineswegs so kritisiert wurde wie nach dem systematischen
Missbrauch durch den Nationalsozialismus im 20. Jahrhundert, wurden rassetypische eigene
Temperamentkonstellationen, Volksseelen herausprépariert und fir angeboren und
unverdnderlich gehalten. Das wurde immer auch dafiir genutzt, die nicht nur 6konomisch-
militarische Rickstandigkeit der Eingeborenen zu erkléaren, sondern auch eine dauerhafte
Fuhrung durch die Uberlegene weille Rasse zu rechtfertigen. Parallel dazu entwickelte sich
aber auch eine neue Kulturanthropologie oder Ethnologie®, die von solchen Erklarungs- und
Rechtfertigungsversuchen Abstand nahm und davon ausging, dass jede Kultur ihren eigenen
Wert habe und dass es falsch sei, die neu entdeckten Kulturen mit den Mal3stdben der eigenen
zu messen. Das sei ein unangemessener Ethnozentrismus.® Deshalb bemiihten sich diese
Forscher, die Sprachen der Eingeborenen zu lernen und die sich ihnen damit erschlieRende
Kultur als eigenstandig, gleichwertig und inkommensurabel mit der eigenen zu verstehen.
Daraus entstand das erkenntnistheoretische Paradigma der Inkommensurabilitat aller Kulturen
mit der Konsequenz eines methodischen — also erkenntnistheoretischen und nicht wertenden —
Relativismus aller Kulturen: Unter dem Erkenntnisaspekt der Kulturanthropologie und
Ethnologie sind alle Kulturen als gleichwertig zu betrachten, weil sie eigene, wohlbegrindete
und effektive Antworten auf die Elementarherausforderungen des Lebens hervorgebracht
haben. Sie sind darin also den Hochkulturen nicht systematisch unterlegen, sondern haben
lediglich auf Grund ihrer Umweltbedingungen andere L&sungen entwickelt. Der hier
zugrunde gelegte Kulturbegriff 1&sst sich beschreiben als: Kultur ist die Gesamtheit aller
Orientierungsmuster einer Sozietat einschliellich ihrer materiellen Manifestationen (N&heres
dazu in Nieke 2008).

Diese Position unterscheidet sich von einer romantischen Betrachtungsweise des edlen
Wilden, der noch durch die Fehlformen der Zivilisation unverdorben sei’. Auch aus dieser
Sicht wurde den Eingeborenen in den neuen Kolonien mit Hochachtung und Respekt
begegnet.

® Die amerikanischen Forscher bezeichneten sich als Kulturanthropologen, die europaischen als Ethnologen,
ohne dass ein systematischer forschungsmethodischer Unterschied zwischen beiden bestand.

®\gl. dazu ausfiihrlicher Nieke 2008.

" Eine politisch und padagogisch bis in die Reformpéadagogiken der Gegenwart hindurch folgenreiche Fassung
dieser Vorstellung wurde von Jean-Jaques Rousseau entwickelt.



2. Die Kolonialpadagogik entwickelt eine Sonderpadagogik fur Zurickgebliebene

Die in den Kolonien eingerichteten Schulen folgen nicht den Einsichten von
Kulturanthropologie und Ethnologie, sondern — vermutlich durch die direkte und indirekte
Wirkung der christlichen Missionsbemiihungen — dem Orientierungsmuster einer faktisch
vorhanden, nicht veranderbaren (gottgewollten) Differenz zwischen den Eingeborenen und
den WeiRen. In der Konsequenz werden keineswegs die Lehrplane aus Europa vollstandig auf
die neuen Schulen tbertragen, sondern eine reduzierte Elementarbildung mit Schwerpunkt auf
der Berufsqualifikation fur einfache, vor allem handwerkliche Tétigkeiten wird neu
entwickelt. Darin unterscheiden sich die Kolonialschulen untereinander kaum, unabhéngig
von den jeweiligen Herrschaftslandern.

Faktisch wird hier so etwas flr eine Sonderpadagogik fir indigene Bevolkerungen der
Kolonien entwickelt.

Selbstverstandlich wurde das im Gefolge der Befreiungsbewegungen in den Kolonien und
der gedanklichen Aufarbeitung des falschen Ansatzes eines paternalistischen Kolonialismus
durch die Européder in den 80er-Jahren des 20. Jahrhunderts kritisiert. Damit waren alle
Formen von Kolonialpddagogik diskreditiert, so dass es kaum mehr eine eingehendere
Auseinandersetzung damit gab.

3. Kritik an der Kolonialpadagogik

3.1 Kritik aus dem Gleichheitspostulat der christlichen Botschaft

Obwohl der Paternalismus mit Argumenten gerechtfertigt werden konnte, die aus dem
Bestand des Christentums entnommen wurde - ndmlich dem Ordo Dei, der gottgewollten
Ordnung, in der es ein zu akzeptierendes Oben und Unten gebe - kommt aus derselben Quelle
auch eine radikale Kritik am Paternalismus. Menschengruppen als minderwertiger denn die
eigene Gruppe darzustellen, passt eigentlich nicht in das christliche Weltbild. Denn das
christliche Weltbild geht als eines der wenigen in den vielen 5000 Kulturen, die man in der
Geschichte und im interkulturellen Vergleich identifizieren kann, kontrafaktisch von einer
normativen Gleichheit aus: alle Menschen sind als gleichwertig zu achten. Das wird
theologisch mit der Gotteskindschaft begriindet: Wenn alle Menschen ausnahmslos Kinder
Gottes sind, kann es in dieser Besonderheit gegenliber den Tieren keinen Unterschied
untereinander geben.

Deshalb ist im Gefolge der Kritik am Kolonialismus der Paternalismus im Laufe der Zeit
ersetzt worden durch den Gedanken der Entwicklungshilfe. Und der wird ber zwei Modelle
begrundet:

(1) als Caritas, d. h. christlich gebotener Nachstenliebe Dafiir steht die Person von Albert
Schweitzer und sein Wirken in Afrika.

(2) Kompensatorische Wiedergutmachung eines Unrechts durch die wirtschaftliche
Ausbeutung der Kolonien. Nach heute unbestrittener Auffassung haben die
Wirtschaftsbeziehungen zwischen den Kolonien und ihren Dominanzlédndern diesen mehr
Vorteile gebracht als den Kolonien. Daraus ist eine forcierte 0konomische
Wohlstandsentwicklung in den Dominanzléndern bei gleichzeitig nur geringer Entwicklung in



den Kolonien entstanden, und dieses Ungleichgewicht wird als ungerecht angesehen. Ohne
dass dies standig betont und ausgedruickt wird, unterliegt dieser Bewertung eine Vorstellung
von der Gleichwertigkeit aller Menschen als einem universal gultigen und von allen
akzeptierten Grundwert. So ist er in der Menschenrechtskonvention der UNO kodifiziert und
von allen Staaten formal anerkannt worden. Strittig dabei ist, ob dieser Grundwert ein
spezifisch européischer sei oder ob seine universale Giltigkeit mit von allen akzeptierten
Grinden bewiesen werden konne. Die Kritik wird vor allem von nichteuropdischen
Intellektuellen vorgetragen, die damit die etablierten Praktiken einer spezifisch kulturell
begriindeten Ungleichbehandlung der Menschen in ihren Léandern und Kulturkreisen
rechtfertigen. Dabei erweist sich, dass das in Europa unbestrittene Postulat von der
Gleichwertigkeit aller Menschen trotz ihrer jeweiligen konkreten Verschiedenheit gar nicht so
uberzeugend begrundet werden kann, wie es eigentlich flr solche interkulturellen Diskurse
erforderlich ware, weil es offenbar innerhalb des abendl&ndischen Kulturkreises inzwischen
so selbstverstandlich geworden ist, dass es intern nicht weiter begrindungsbedurftig ist. Der
Hinweis auf die naturrechtliche Begriindung der Menschenrechte zu Beginn der Aufklarung
ist richtig, darf aber nicht dahingehend interpretiert werden, als handele es sich hier um eine
anthropologische Begriindung. Aus der Faktizitdt tberall anzutreffender und in elementaren
Kulturformen auch fraglos akzeptierter Ungleichheit l&sst sich das Postulat des Umgangs der
Menschen untereinander auf der Basis einer Achtung der Gleichwertigkeit nicht begriinden.
So findet sich denn auch in den Naturrechtsbegrindungen der Verweis auf das christliche
Menschenbild, also ein ausgesprochen kontrafaktisches Ideal. Der gelegentlich anzutreffende
Hinweis, dieser Gedanke entstamme der griechischen Antike, erweist sich bei ndherer
Prifung als unzutreffend, weil in dieser Denkwelt Ungleichheiten zwischen
Menschengruppen (Griechen und Nichtgriechen, Mannern, Frauen und Sklaven) fraglos
akzeptiert waren und auch anthropologisch begriindet wurden.

Jede ,,Entwicklungshilfe” und jedes Bemiihen um einen globalen Ausgleich mit Verweis
auf die Gleichwertigkeit aller Menschen sind also letztlich abendlandisch-christlich fundiert.

3.2 Kolonialpadagogik als herrschaftsstabilisierende Bildungsform

Im Gefolge der Kolonialismuskritik in Europa ab 1960 wurde die Kolonialpddagogik in
Landern wie Grol3britannien, Frankreich und den Niederlanden als herrschaftsstabilisierende
Bildungsform kritisiert. Das geschah oft im Zusammenhang mit einer umfassenden
Imperialismuskritik auf der Basis des Marxismus-Leninismus.

Auf dieser Basis wurde auch davor gewarnt, dass sich Ahnliches nicht in den neu
entstehenden Konzepten interkultureller Padagogik (zuerst in Frankreich und in den
Niederlanden) wiederholen dirfe. Hier wurde ja auch an einer Differenz von Sprache und der
damit transportierten und dahinter stehenden Kultur angesetzt, um entweder kompensatorisch
die Defizite, etwa in der Sprache des Einwanderungslandes, und d. h. zumeist akkulturativ
oder kulturachtend und kulturbewahrend (in Anerkennung einer durch die Zuwanderung —
auch aus den ehemaligen Kolonien — entstehenden dauerhaft multikulturellen Gesellschaft)
darauf zu reagieren.

Vermutlich weil es in Deutschland keine Einwanderer aus ehemaligen Kolonien gab,
wurde der Diskurs der Kolonialismuskritik aus Frankreich und den Niederlanden kaum
aufgegriffen.



4. Die neue Kritik an fortdauernder Kolonialisierung im Diskurs Uber sustainable
development.

Sustainable development ist eine Zielvorstellung fur eine verniinftige, ressourcenschonende
und menschliche Globalentwicklung, die 1987 durch die nach ihrer Vorsitzenden so
benannten Brundtland-Kommission erstmals weltéffentlich vorgestellt wurde und 1992 auf
der UN-Konferenz in Rio de Janeiro als UNO-Programm mit der nichtssagenden technischen
Bezeichnung ,,Agenda-21“, also Aufgabe fur das 21. Jahrhundert, beschlossen wurde und
seitdem von den Mitgliedsstaaten umgesetzt wird. Ins Deutsche wurde der auch im
Englischen ungelaufige Ausdruck als ,,nachhaltige Entwicklung* oder ,sich selbst tragende
Entwicklung®“ Ubertragen. Beides ist missverstandlich und schwer verstandlich: Bei
nachhaltiger Entwicklung oder in abgekirzter Form Nachhaltigkeit gibt es eine Vermischung
mit der geldufigen Vorstellung von Dauerhaftigkeit, etwa von erfolgreichen Unternehmen auf
einem umkampften Markt. Gemeint ist aber etwas vollig anderes, namlich eine globale
Entwicklung, die Ricksicht auf die Lebenschancen der noch Ungeborenen nimmt, und dies
im Blick auf den gegenwartigen Ressourcenverbrauch an nichtregenerierbaren Ressourcen —
vor allem Ol, Gas, Kohle, seltene Erden -, sowie im Blick auf die irreversible Reduktion der
Artenvielfalt. Es geht also um intergenerative Gerechtigkeit — weil die Ungeborenen genauso
wichtig und wertvoll sind wie die derzeit Lebenden — und um den Erhalt der Biodiversitat auf
der Erde (in Deutschland diskutiert als Naturschutz oder auch Umweltschutz).®

Im gegenwadrtigen Diskurs ist diese urspriingliche Begriindung ganz in den Hintergrund
getreten zugunsten einer utilitaristisch-egoistischen Argumentationsfigur: Wenn wir die
endlichen Ressourcen nicht schiitzen, schadet das uns jetzt Lebenden auch schon. Das zeigt
sich in der sogenannten Klimaschutz-Debatte: Durch die forcierte Verbrennung von fossilen
Energietragern — Ol, Kohle, Gas — steigt vermutlich die Durchschnittstemperatur auf der Erde
durch die Anreicherung mit dem bei der Verbrennung freiwerdenden Kohlendioxids so stark
an, dass daraus grof3flachige und dauerhafte Klimaveranderungen resultieren, vor allem durch
ein Abschmelzen der Polkappen ein schneller Anstieg des Meeresspiegels, was groRe
tiefgelegene, dichtbesiedelte Landflachen verschwinden lassen wiirde. Die sogenannte
Energiewende mdchte einen forcierten alsbaldigen volligen Ausstieg der Energieproduktion,
vor allem der fir moderne Zivilisationen unentbehrlichen Elektrizitat, durch Verbrennung
fossiler Energietrdger hin zu regenerativen Methoden - Windenergie, Solarenergie,
Wasserenergie, Bioenergie -, um damit den Kohlendioxidausstoll zu bremsen, in der
Erwartung, dass damit der Temperaturanstieg ebenfalls gebremst wird und die erwarteten
Umweltfolgen ausbleiben.

Der Beschluss der Konferenz von Rio stellte das Gerechtigkeitsziel im Blick auf die
nichtregenerativen Ressourcen und den Schutz der Biodiversitat in ein Konfliktdreieck, da es
nicht ohne Berlcksichtigung anderer elementarer Interessen zu verwirklichen sei. Zur
Erreichung einer sich selbst tragenden weiteren Entwicklung der menschlichen
Gesamtzivilisation unter Beruicksichtigung auch der Interessen der Nochnichtgeborenen sei es
erforderlich,

- eine hohere Effizienz im Umgang mit den endlichen Ressourcen zu erreichen, d. h. faktisch
ganz geschlossene Kreisldufe in den Stoffverbréuchen,

® Der Report ,,Fair Future“ des Wuppertal Instituts (2005) gibt einen Uberblick tiber diese verwirrende
Diskurslage.



- einen konsequenten Naturschutz fir alle bedrohten Arten zu installieren,
- einen weniger ressourcenverbrauchenden Lebensstil (Suffizienz) durchzusetzen.

Eigentlich erforderlich ist auch eine staatlich forcierte Reduktion des Bevolkerungs-
wachstums, aber das wurde in dem Dokument wegen Widerstdnden aus einigen
Mitgliedsstaaten ausgeklammert. Denn die maximale Tragekapazitat des Planeten ware bei
ungehindertem Wachstum bald erreicht, was zu brutalen Verteilungskdmpfen und —kriegen
um die dann dramatisch knapp werdenden Lebensmittel filhren misste.

Diese Anforderungen gelten fur alle Menschen und Staaten und fur alle gleichermalien.
Gegen diese Forderung gab es heftigen Widerstand aus den L&ndern mit sogenannter
aufholender Entwicklung mit dem Verweis auf die Ungleichheitsverstarkung durch die
Kolonisierung. Daraus wurde die Forderung abgeleitet, dass der Ressourcenschutz in
unterschiedlicher Weise gehandhabt werden misse, und die entwickelten L&nder hatten
hierfir den groReren Beitrag zu leisten, weil sie NutznielRer einer ungleich verteilten
Wertschopfung aus der Kolonisierung gewesen seien.

Daraus wurde das bekannte, aber meist falsch verstandene, Dreieck zwischen
Ressourcenschutz, Wirtschaftswachstum und sozialer Gerechtigkeit als gleichschenkliges
Dreieck entwickelt. Das suggeriert die gleiche Wertigkeit aller drei Anforderungen. Gemeint
war jedoch, dass das unbedingte und zentrale Ziel des Ressourcenschutzes unter
Berlcksichtigung der nachgeordneten Forderungen nach aufholender wirtschaftlicher
Entwicklung und internationaler Gerechtigkeit anzugehen seien.

Die UNESCO® hat mit der von ihr propagierten und mit bescheidenen Mitteln
unterstitzten Dekade einer Bildung fur Nachhaltige Entwicklung den Fokus darauf gelenkt,
dass ein Bewusstseinswandel aller Bevolkerungen zentral wichtig dafir ist, dass diese globale
Herausforderung erkannt wird und dass Handlungsoptionen fiir jede einzelne®® deutlich
werden. Hier wird auch das globale Ungleichgewicht zwischen entwickelten und noch nicht
entwickelten Landern thematisiert, weil das ja elementar auf die Realisierung der globalen
Aufgabe einwirkt.

Das kann als angemessene Fortfihrung der Kritik an einer Kolonialpadagogik in einem
groleren, nun globalen Rahmen angesehen werden.

Literatur

Adick, Christel (1996): Kolonialpadagogik. In: Taschenbuch der Pédagogik. Bd. 3:
Gerontagogik - Organisation. Baltmannsweiler: Schneider-Verl. Hohengehren, S. 952-964.

Adick, Christel (2001): Deutsche Missions- und Kolonialpédagogik in Dokumenten. Eine
kommentierte Quellensammlung aus den Afrikabestanden deutschsprachiger Archive 1884 -
1914. Frankfurt, Main: IKO-Verl. firr Interkulturelle Kommunikation

Adick, Christel; Muller, Klaus E. (1996): Praxis und Effekte der Kolonialp&ddagogik. Zum
Begriff "Kolonialpadagogik". In: Ethnopadagogik. Sozialisation und Erziehung in
traditionellen Gesellschaften. Eine Einfihrung. Berlin: Reimer, S. 149-178.

® http://www.bne-portal.de/un-dekade/un-dekade-deutschland/
19 Das Dokument der Konferenz von Rio 1992 spricht den Frauen in diesem Prozess eine besonders zentrale
Bedeutung zu.



Akakpo-Numado, Sena Yawo: Madchen- und Frauenbildung in den deutschen Afrika-
Kolonien (1884-1914). Bochum, Univ. Online verfugbar unter http://nbn-
resolving.de/urn:nbn:de:hbz:294-15936; http://www-brs.ub.ruhr-uni-
bochum.de/netahtml/HSS/Diss/AkakpoNumadoSenaYawo/; http://d-nb.info/979862663/34.

Baum, Eckhard (1997): Daheim und iberm Meer. Von der Deutschen Kolonialschule zum
Deutschen Institut fur Tropische und Subtropische Landwirtschaft in Witzenhausen.
Witzenhausen: Dt. Inst. fiir Tropische u. Subtropische Landwirtschaft (Der Tropenlandwirt.
Beiheft. 57).

Briffaerts, Jan; Depaepe, Marc; Kita Kyankenge Masandi, Pierre (2003): Erziehung und
Unterricht in Belgisch-Kongo. In: Jahrbuch fur historische Bildungsforschung 9 (p283-300),
S. 283-300.

Depaepe, Marc (2003): Christel Adick & Wolfgang Mehnert, unter Mitarbeit von Thea
Christiani, Deutsche Missions- und Kolonialpédagogik in Dokumenten. Eine kommentierte
Quellensammlung aus den Afrikabestdnden deutschsprachiger Archive 1884 - 1914
(Frankfurt A.M.-London, IKO-Verlag fir Interkulturelle Kommunikation, 2001), 485 S

Depaepe, Marc (2003): Christel Adick/Wolfgang Mehnert, unter Mitarbeit von Thea
Christiani, Deutsche Missions- und Kolonialpédagogik in Dokumenten. Eine kommentierte
Quellensammlung aus den Afrikabestdnden deutschsprachiger Archive 1884 - 1914. Frankfurt
a. M./London, IKO-Verlag fir Interkulturelle Kommunikation 2001

Fujikawa, Nobuo (2003): P4dagogik zwischen Rassismus und Vernichtung fremder Kulturen.
Die Padagogik von Sawayanagi Masatar6. In: Jahrbuch fir historische Bildungsforschung 9
S. 59-89.

Hansen, Georg (2002): Adick, Christel, Mehnert, Wolfgang unter Mitarbeit von Thea
Christiani (2001). Deutsche Missions- und Kolonialpddagogik in Dokumenten. Eine
kommentierte Quellensammlung aus den Afrikabestdnden deutschsprachiger Archive 1884-
1914. Frankfurt a.M.: IKO. Online verfligbar unter http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:0111-
opus-33710.

Hild, Jens; Heyden, Ulrich van der (2007): Jena. Koloniale Jugendabteilung und
Kolonialpfadfinder in der thiringischen Zeiss- und Universitatsstadt. In: Kolonialismus
hierzulande. Eine Spurensuche in Deutschland. Erfurt: Sutton, S. 246-250.

Kleinau, Elke; Lohmann, Ingrid; Gogolin, Ingrid (2000): Das Eigene und das Fremde. Frauen
und ihre Beteiligung am kolonialen Diskurs. In: Die Kultivierung der Medien. Erziehungs-
und sozialwissenschaftliche Beitrdge. Opladen: Leske u. Budrich, S. 201-218.

Kolonialismus hierzulande. Eine Spurensuche in Deutschland (2007). Erfurt: Sutton.

Krause, Jirgen (1999): Kulturkontakt anno dazumal: deutsche Kolonialschulen in Afrika und
Asien. Bilder aus der Geschichte interkultureller Erziehung. (Beiheft zur gleichnamigen
Ausstellung)

Linne, Karsten; Heyden, Ulrich van der (2007): Koloniale Infrastruktur. Witzenhausen: "Mit
Gott, fiir Deutschlands Ehr, Daheim und Giberm Meer". Die Deutsche Kolonialschule. In:
Kolonialismus hierzulande. Eine Spurensuche in Deutschland. Erfurt: Sutton, S. 125-130.



10

Linne, Karsten; Heyden, Ulrich van der (2007): Rendsburg: zwischen Afrika-Traumereinen
und "Osteinsatz". Die Koloniale Frauenschule. In: Kolonialismus hierzulande. Eine
Spurensuche in Deutschland. Erfurt: Sutton, S. 131-136.

Markmiller, Anton (1995): "Die Erziehung des Negers zur Arbeit". Zugl.: Regensburg, Univ,
Berlin.

Miiller, Klaus E. (1996): Ethnopéddagogik. Sozialisation und Erziehung in traditionellen
Gesellschaften. Eine Einflihrung. 2., Gberarb. Aufl. Berlin: Reimer

Nieke, Wolfgang (2008): Interkulturelle Erziehung und Bildung. Wertorientierungen im Alltag.
Wiesbaden: VS-Verlag, 3. aktualisierte Auflage 2008

Nieke, Wolfgang (2013): Erziehung. In: Rolf Gréschner/Antje Kapust/Oliver Lembcke (Hg):
Worterbuch der Wirde. Minchen: Fink, S. 347-349

Panzergrau, Kurt (1998): Die Bildung und Erziehung der Eingeborenen Stidwestafrikas
(Hereroland und GrolR-Namagqualand) durch die Rheinische Missionsgesellschaft von 1842 -
1914. Zugl.: Minchen, Univ, Munchen.

Pellatz, Susanne (2002): Abenteuer Afrika. Kolonialerziehung in der Jugendlektire der
Kaiserzeit (1871 - 1918). In: Jahrbuch fur historische Bildungsforschung 8, S. 7-30.

Roehrs, Hermann (1992): VVon der Kolonialpaedagogik zur Paedagogik der Dritten Welt. In:
Padagogische Rundschau 46 (4), S. 407-427.

Schultz, Hans-Dietrich; Heyden, Ulrich van der (2007): Duisburg-Lomé. Erinnerung an
Deutschlands Kolonien im Erdkundeunterricht und Erdkundeschulbuch. In: Kolonialismus
hierzulande. Eine Spurensuche in Deutschland. Erfurt: Sutton, S. 117-124.

Wouppertal Institut fir Klima, Umwelt und Energie (2005): Fair Future. Begrenzte Ressourcen
und globale Gerechtigkeit. Miinchen: Beck



